




Carlos Wester
Curador

Carlos Wester, Federico Kauffmann Doig, Jeffrey Quilter, 

Joanne Pillsbury, Luis Alfredo Narváez Vargas, Susan Elizabeth Ramírez

Lambayeque Memory and 
Historical Materiality

Memoria lambayeque y 
materialidad histórica



Título de la obra / Title of the Book:	 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Curador de la obra / Curator of the Book:	 Carlos Wester

Autores / Authors: Carlos Wester, Federico Kauffmann Doig, Jeffrey Quilter, Joanne Pillsbury, 
Luis Alfredo Narváez Vargas, Susan Elizabeth Ramírez

Textos de presentación / Presentation Texts: 	 Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Krzysztof Makowski 

Editado y auspiciado por / Edited and Sponsored by: Ernst & Young Consultores S. Civil de R. L.

Av. Víctor Andrés Belaunde 171, Urb. El Rosario, San Isidro.

Teléfono: 441 4444 / Correo: eyperu@pe.ey.com

Dirección editorial / General Editor: 	 Anel Pancorvo Salicetti, Apus Graph Ediciones

Dirección gráfica / Graphic Direction:	 Mario A. Vargas Castro, Apus Graph Ediciones

Ilustraciones / Illustrations: 	 Alberto Gutiérrez Vásquez

Fotografías / Photo credits:	 Daniel Giannoni (pp. 10, 12, 13, 18, 22/23, 31, 33, 73, 185, 218/219, 296, 
314), Heinz Plenge y Heinz Plenge Pardo (pp. 27, 40/41, 68/69, 160/161, 164/165, 174/175, 182/183, 188, 189, 292/293, 322/323, 
340/341, 352/353), Johnny Plenge (pp. 116/117), Joaquín Rubio (pp. 16/17, 36, 76/77, 206/207, 221, 278, 279, 344, 349, 356), Robert 
Gutiérrez Cachay (pp. 8/9, 171, 180/181), Marco Fernández (pp. 308/309), Ian Hearn (p. 134), Yutaka Yoshii (pp. 154/155, 264/265), 
Museo Arqueológico Nacional Brüning (pp. 62/63, 90, 93, 94/95, 97, 98, 99, 104/105, 107, 112, 127, 130/131, 147, 206/207, 228/229, 
230, 233, 240, 243, 244, 259, 269), Museo Larco (pp. 33, 107, 194/195), The Metropolitan Museum of Art (pp. 198, 210/211, 223, 
226, 237, 238, 245, 248/249, 275, 286, 334, 335), Brooklyn Museum (p. 202), Denver Art Museum (pp. 102, 213, 235), Museo de 
América (p. 137), The Montreal Museum of Fine Arts (p. 125), Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin (p. 184), 
The Israel Museum (p. 151), Art Institute of Chicago (p. 199), Ethnographic Museum of Gothenburg (p. 304).

	









Geographos / José Barreda: pp. 64/65. 

Javier Flores, Héctor Zapatero y Fernando Arturo Siles

Jorge Coaguila

Doris Mandujano, Apus Graph Ediciones

Miya Mishima, Maria Alejandra Barrientos, Alejandra Barreda, EY Perú 

Primera edición digital, diciembre de 2021 / First digital edition, December 2021

Libro electrónico disponible en / E-book available at www.ey.com/pe/la-historia-en-ey

ISBN: 978-612-5043-07-8

Depósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú No. 2021-13544 - Legal Deposit in the National Library of Peru

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio de este libro sin la autorización expresa de los autores o del editor. 
The total or partial reproduction by any means of this book is prohibited without the authorization of the author or publisher.

Queremos agradecer el constante apoyo de EY Perú y la importante difusión que vienen 
realizando sobre la historia. Gracias a la visión de su Country Managing Partner, Paulo 
Pantigoso Velloso da Silveira, y la generosidad de sus socios esta obra ha sido posible y 
llegará a miles de peruanos y extranjeros enriqueciendo su conocimiento y valorización por 
el grandioso e inspirador pasado del Perú. 

También queremos agradecer al equipo editorial: Miya Mishima y María Alejandra 
Barrientos de EY Perú por su apoyo en todo el proceso; Mario A. Vargas Castro, por 
su excelente interpretación gráfica, diseño y compromiso; Javier Flores (traducción al 
español), Héctor Zapatero (traducción al inglés) y Fernando Arturo Siles (traducción del 
ensayo de Susan Elizabeth Ramírez), por sus impecables traducciones; Jorge Coaguila por 
el cuidado en la corrección de los textos; Daniel Giannoni, Heinz Plenge Pardo, Heinz 
Plenge S., Joaquín Rubio, Yutaka Yoshii, y Robert Gutiérrez por las reveladoras imágenes 
que ilustran el libro; y a José Barreda, por su maestría cartográfica. 

We thank EY Peru for their firm support and their commitment to disseminating the 
history of Peru. The vision of Mr. Paulo Pantigoso Velloso da Silveira —their Country 
Managing Partner— and the generosity of their partners have made this book possible. 
Their support of this project gives thousands of People in Peru and abroad the opportunity 
to learn and value the great and inspiring history of ancient Peru.

We also thank the editorial team: Miya Mishima and Maria Alejandra Barrientos of 
EY Peru, for their support all along the editorial process; Mario A. Vargas Castro, for 
his excellent graphic design and his commitment to this project; Javier Flores (Spanish 
translation), Hector Zapatero (English translation) and Fernando Arturo Siles (translation 
of Susan Ramirez’s essay), for their masterly translations; Jorge Coaguila, for his care in 
the revision of the texts; Daniel Giannoni, Heinz Plenge Pardo, Heinz Plenge S., Joaquin 
Rubio, Yutaka Yoshii, and Robert Gutierrez, for the revealing images included in this 
book; and Jose Barreda, for his cartographic mastery.

Joanne Pillsbury
Estoy en deuda con los muchos colegas con los cuales he conversado acerca de las 
dinastías norteñas a lo largo de los años, entre ellas Paloma Carcedo, Tom Cummins, 
Carol Mackey, Gabriel Prieto, Jeffrey Quilter y Carlos Wester. Desearía agradecer en 
particular a Carol Mackey por su contribución a nuestro extenso estudio de las vasijas de 
Denver, y por su generosa amistad a lo largo de las décadas. Tengo una deuda especial 
con Carlos Wester, por haberme invitado a participar en este proyecto; con Gabriel 
Prieto, por sus inteligentes comentarios a una versión anterior de este manuscrito; 
también con Javier Flores, por su excelente y elegante traducción, y con Anel Pancorvo, 
por su experto trabajo guiando este volumen hasta su publicación.

I am grateful to the many colleagues with whom I have discussed the northern 
dynasties over the years, including Paloma Carcedo, Tom Cummins, Carol Mackey, 
Gabriel Prieto, Jeffrey Quilter, and Carlos Wester. I would particularly like to thank 
Carol Mackey for her contributions to our extended study of the Denver vessels, and 
her generous friendship across decades. I owe a special debt to Carlos Wester for the 
invitation to participate in this project; to Gabriel Prieto for his astute comments on 
an earlier draft of this paper; thanks also to Javier Flores for his excellent and elegant 
translation and to Anel Pancorvo for her expert work on seeing the volume through to 
publication. 

Jeffrey Quilter
Agradezco a Carlos Wester, por haberme pedido que escribiera este capítulo; a Joanne 
Pillsbury, por haberlo discutido conmigo; a Matthias Urban, por muchas ideas sobre 
cuestiones lingüísticas; a Ian Hearn, por el uso de su maravillosa fotografía del águila 
pescadora en vuelo, y a Anel Pancorvo, por su capacidad y apoyo editorial. Agradezco 
también a Susan Bergh, Leslie Bessant, Richard L. Burger, Adam Herring, Steve 
Houston, Richard Lunniss, Antonio Murro, Daniel H. Sandweiss y Bettina Smith, 
por su ayuda con ideas y las fuentes citadas en este capítulo. Asimismo extiendo mi 
agradecimiento a las personas e instituciones listadas en las leyendas de las figuras, por 
haber permitido usar sus imágenes. Y un agradecimiento especial a Sara Quilter, por sus 
contribuciones acerca del águila pescadora.

Créditos
Credits

Agradecimientos de los autores y la editorial
Authors and Publisher’s acknowledgments

Thanks to Carlos Wester for asking me to write this chapter, to Joanne Pillsbury for 
discussions about it, to Matthias Urban for many insights into language issues, to Ian 
Hearn for use of his wonderful photography of an osprey in flight, and to Anel Pancorvo 
for her editorial skills and support. Thanks also to Susan Bergh, Leslie Bessant, Richard 
L. Burger, Adam Herring, Steve Houston, Richard Lunniss, Antonio Murro, Daniel
H. Sandweiss, and Bettina Smith for help with ideas and sources cited in this chapter.
Thanks also to the individuals and institutions listed in the figure captions for permission 
to use their images. And special thanks to Sarah Quilter for her contributions on ospreys.

Carlos Wester
A través de estas líneas, expreso mi gratitud a Anel Pancorvo, por la iniciativa de este 
proyecto, por haber promovido y hacer posible este esfuerzo editorial, que es el reflejo de 
su larga y reconocida trayectoria que ha logrado con las prestigiosas publicaciones que 
han llegado a cientos de miles de lectores. Agradezco también a todos y cada uno de 
los colegas y especialistas que acompañan y enriquecen con sus artículos este volumen, 
como Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramírez, Jeffrey Quilter, Luis Alfredo Narváez 
Vargas, Krzysztof Makowski y Federico Kauffmann Doig, quienes —con experiencia y 
talento académico— renuevan y actualizan sus reflexiones sobre una de las tradiciones 
orales más importantes de la costa norte del Perú: el relato de Ñaimlap. 

I would like to thank Anel Pancorvo for her editorial initiative and her promotion of 
this project, which is a reflection of her long experience and the recognition she has 
achieved after publishing prestigious books that have reached hundreds of thousands 
of readers. I would also like to thank all of my colleagues and specialists who have 
accompanied and enriched this volume: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramírez, 
Jeffrey Quilter, Luis Alfredo Narvaez Vargas, Krzysztof Makowski and Federico 
Kauffmann Doig. They have used their experience and academic talent to update and 
improve our knowledge about the story of Ñaimlap, one of the more important oral 
traditions from the northern coast of Peru.

Federico Kauffmann Doig
Mi homenaje a Anel Pancorvo, quien –a través de Apus Graph Ediciones– nos aproxima 
al pasado ancestral editando obras portentosas.

My tribute to Anel Pancorvo, who through Apus Graph Ediciones brings us closer to 
the ancestral past by publishing marvelous works.

Museos y Colecciones privadas del Perú / Museums and Peruvian Private Collections:
Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque
Museo Nacional de Arqueología, Antropología e Historia del Perú, Lima
Museo de Oro del Perú y Armas del Mundo, Lima
Museo Larco, Lima
Museo Banco Central de Reserva, Lima
Museo de Sitio Túcume, Lambayeque
Museo Nacional Sicán, Lambayeque

Museos y Colecciones privadas internacionales / Museums and Private International 
Collections:

The Metropolitan Museum of Art, New York, Estados Unidos
Brooklyn Museum, New York, Estados Unidos
Denver Art Museum, Colorado, Estados Unidos
Museo de América, España
The Montreal Museum of Fine Arts, Canadá
Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin, Berlín.
The Israel Museum, Jerusalén
Art Institute of Chicago, Estados Unidos
Ethnographic Museum of Gothenburg, Suecia

Colaboradores / Collaborators:
Fátima Valera, Rafael Varón, Ulla Holmquist, Giannina Bardales, Camila Pérez 
Palacio Mujica, Alberto Atoche, César Linares.



Contenido
Contents

Proemio / Preface
Ñaimlap, el rey que vino del mar / Ñaimlap, the king that arrived from the sea
Paulo Pantigoso Velloso da Silveira
Country Managing Partner, EY Perú

Introducción / Introduction
Krzysztof Makowski
Pontificia Universidad Católica del Perú

Crónica / Chronicle
El arribo de Ñaimlap / The arrival of Ñaimlap
Miguel Cabello Valboa (Siglo XVI) 

Capítulo 1 / Chapter 1
El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

Carlos Wester
Museo Arqueológico Nacional Brüning

Capítulo 2 / Chapter 2
El águila pescadora llega con vientos de cambio: Ñaimlap, Lambayeque, Chimor 
y Huari / The Osprey Comes on Winds of Change: Ñaimlap, Lambayeque, Chimor 
and Wari

Jeffrey Quilter
Peabody Museum of Archaeology & Ethnology
Harvard University

10

42

66

118

18

158

204

252

290

338

356

Capítulo 3 / Chapter 3
Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap

Luis Alfredo Narváez Vargas
Dirección Desconcentrada de Cultura de Lambayeque	

Capítulo 4 / Chapter 4
En la corte de Ñaimlap / At the Court of Ñaimlap

Joanne Pillsbury
The Metropolitan Museum of Art

Capítulo 5 / Chapter 5
Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

Susan Elizabeth Ramírez
Texas Christian University

Capítulo 6 / Chapter 6
Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

Federico Kauffmann Doig
Universidad de Piura

Reflexiones finales / Final thoughts
Carlos Wester
Museo Arqueológico Nacional Brüning

Bibliografía / Bibliography

n pp. 8-9. Vista aérea del litoral en Puerto Eten, Lambayeque. / 
Aerial view of Puerto Eten's coastline, Lambayeque



98 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality



1110 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality

Proemio

Probablemente el lector se pregunte por qué 
este libro lleva el nombre de Ñaimlap en lugar del 
acostumbrado y quizá más auditivamente cadencioso 
Naylamp. Ello se debe a que la traducción literal del 
vocablo ‘Naylamp’ en la gramática mochica no tiene 
sentido. Más bien, Ñaimlap, como topónimo mochica, 
equivale a «ave del agua» o «gallina del agua», pues ave 
es ‘ñain’ y agua es ‘lap’. De la lectura que está pronto 
a descubrir, los cronistas Miguel Cabello Valboa 
y Justo Modesto Rubiños y Andrade, estudiados y 
comentados a lo largo de esta obra, muestran en sus 
versiones el cuidado de los topónimos mochicas y, 
basados en ellos y en esta explicación, es que el uso de 
Ñaimlap resulta etimológicamente plausible.

La historia de Ñaimlap (¿+/- 750 d. C.?) tie-
ne una dicotomía de base: ¿Existió o no? ¿Será que 
su mito no tiene asidero histórico y no es más que 
una leyenda? ¿Acaso los cronistas que recogieron su 
historia coincidente entre sí con más de 200 años 
de diferencia se refieren a una «fantástica fantasía»? 
A la ausencia de un registro escrito de la época de 

Preface

This book is titled using the word “Ñaimlap” 
instead of the more familiar and probably better 
sounding word “Naymlap”. This is because our word 
“Naymlap” is a literal translation that has no meaning 
in the Mochica language. On the contrary, the 
Mochica word “Ñaimlap” means “water bird” or “water 
hen”; it derives from the words “ñain” (“bird”) and “lap” 
(“water”). As the reader will discover, Miguel Cabello 
Valboa and Justo Modesto Rubiños y Andrade −the 
authors whose chronicles of the Lambayeque origins 
are analyzed and commented in this book− paid 
special attention to the Mochica proper names; their 
work and the above definitions confer the use of the 
word “Ñaimlap” etymological plausibility.

There is a dichotomy at the origin of the story 
of Ñaimlap, which took place in ca. AD 750: Did 
he really exist, or was he a mythological/legendary 
ancestor?... Moreover, the two chroniclers who told 
his story did it more that 200 years apart from one 
another: did they both refer to a “fantastic fantasy”? 
Despite the absence of a written record from 

n pp. 10. Botella de doble pico y asa puente de oro. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perú, Armas del Mundo, Fundación 
Miguel Mujica Gallo, Lima. / Golden bottle with double spout and bridge. Lambayeque culture. Museo de Oro del Perú – Armas del 
Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.

Ñaimlap, el rey que 
vino del mar Ñaimlap, the king 

that arrived from 
the sea



1312 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality

su —opino— ocurrencia, las eviden-
cias que la arqueología, antropología 
y etnohistoria en general aportan son 
riquísimas evidencias que rescatan un 
pasado aún no tan conocido de nues-
tro acervo de peruanidad. Y, sin em-
bargo, las huellas de las imponentes 
construcciones están allí; los monu-
mentos, los palacios superpuestos, los 
entierros, la iconografía diferente a la 
de la cultura mochica (en declive ¿+/- 
750-850 d. C.?), ¿cómo se podrían 
negar si las podemos recorrer hoy? 
El estudio de Ñaimlap y de la cultura 
lambayeque, y su datación posterior a 
la cultura mochica, pero anterior a la 
conquista chimú (+/- 1375 d. C.) y lue-
go el sobrevenimiento de la conquis-
ta inca (¿1470?-1532 d. C.), proveen 
un eslabón histórico maravilloso a la 
historia del Perú, que invoca a su pro-
fundización, rescate y desarrollo de la 
«historia que cuente nuestra historia 
(de Ñaimlap)». Resulta imperdible 
visitar el Museo Arqueológico Na-
cional Brüning, en Lambayeque, para 
conocer más los estudios acerca de 
Ñaimlap, así como también visitar el 
Museo Tumbas Reales de Sipán para 
conocer más acerca de su predecesora, 
la cultura mochica. Por cierto, bas-
taría preguntarse cuánto sabe el lec-
tor acerca del estudio de Ñaimlap por 
parte de la arqueología, por citar una 
ciencia obvia para esta pregunta, y si 
aprendió algo de Ñaimlap en algún 
nivel de educación personal previo.  

Ñaimlap’s days, the evidence gathered 
by modern archaeology, anthropology 
and ethnohistory are extremely rich and 
reveal to us that part of the Peruvian past 
and cultural heritage. The impressive 
Lambayeque palaces, platforms, 
temples and tombs −all with an 
exclusive iconography that was different 
from that of the preceding Mochica 
culture− are tangible and undeniable 
evidence; ancient monuments that we 
can still visit today. As regards the 
chronology, the Lambayeque culture 
developed during the decline of the 
Mochica culture (from ca. AD 750 to 
ca. AD 850) and was conquered by the 
Chimú kingdom in ca. AD 1375. The 
Chimús were in turn conquered by the 
Incas, whose empire lasted from ca. AD 
1470 to AD 1532 −when the Spanish 
invaders conquered it. This wonderful 
sequence in the history of Peru invites 
more research and deserves revaluation 
−including a “history of the story of 
Ñaimlap”. On the other hand, a visit 
to the Brüning National Archaeology 
Museum of Lambayeque is a stop those 
who wish to learn more about Ñaimlap 
and the Lambayeque culture should 
not miss. Likewise, the Museo Tumbas 
Reales de Sipán (Royal Tombs of Sipán 
Museum) is a must for those who wish 
to learn more about the preceding 
Mochica culture. Those readers who 
have not had the opportunity to learn 
about Ñaimlap so far, and those who 
know him, but not much −for example 

n Tumi de oro con incrustaciones de piedra turquesa. Cultura lambayeque. Museo de 
Oro del Perú, Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / Golden Tumi with 
turquoise embeddings. Lambayeque culture. Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, 

Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.



1514 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality

from the point of view of archaeology− will find 
reading this richly illustrated book a useful and 
entertaining experience.

Always proud of our country’s history, we at 
EY are honored to present the views of six different 
researchers who have joined their efforts to produce 
this book about the ancient Lambayeque culture of 
Peru and Ñaimlap, its most important representative. 
They are: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramírez, 
Federico Kaufmann Doig, Luis Alfredo Narváez 
Vargas, Jeffrey Quilter and Carlos Wester. Their 
contributions and the excellent work of the editor, 
Anel Pancorvo, allow us to offer you this volume in 
printed and digital versions.

This bilingual book contextualizes the history 
of the Lambayeque culture and Ñaimlap from 
different perspectives. It contains abundant graphic 
material that includes maps and plans of the more 
important archaeological sites, illustrations that 
represent the moment of Ñaimlap’s arrival by sea 
with his people and his beloved wife Ceterni (but 
also his settlement, and other important moments), 

Si la respuesta es nula, con mayor razón lo invito 
a entregarse al deleite de estudiar el contenido de 
este libro, ricamente ilustrado para beneficio de 
entendimiento.

Abonando al orgullo que tenemos por la 
historia de nuestro Perú, EY tiene el honor de 
recoger los puntos de vista e investigaciones de seis 
investigadores: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth 
Ramírez, Federico Kaufmann Doig, Luis Alfredo 
Narváez Vargas, Jeffrey Quilter y Carlos Wester, 
quienes se unen y reúnen editorialmente para 
este reencuentro con nuestra historia. Gracias a 
ellos y a la rica y pulcra ilustración de su editora, 
Anel Pancorvo, llevamos este volumen en versión 
impresa y digital a su lectura.

A lo largo de esta obra bilingüe entregamos 
una contextualización repetida de la historia a 
través de imágenes que abordan mapas y planos de 
la localización de la principal evidencia histórica 
estudiada a la fecha de la cultura lambayeque, 
donde como figura estelar se posiciona Ñaimlap. 
Ello va acompañado de ilustraciones que evocan la 
reconstrucción histórica de su primer momento, la 

llegada por mar y su entronización, con su venerada 
esposa, Ceterni. Lo anterior va con una copiosa 
ilustración que evidencia el estudio etnográfico 
de Ñaimlap y de su entorno: así, hallamos fotos 
actuales de los palacios y espacios sagrados, huacos 
y botellas, máscaras funerarias, vasos ceremoniales 
con iconografías explicadas (como el vaso de Denver), 
frisos y relieves, textiles, ajuares, pectorales, collares, 
cetros, Spondylus, ídolos, fardos funerarios, orfebrería 
y, por supuesto, tumis. Una reunión de información 
y evidencia de nuestra historia que vive hoy en día 
en nuestras memorias colectivas —sobre todo 
lugareñas— y hasta en los propios e inequívocos 
apellidos de origen en la cultura lambayeque.

Agradecemos la difusión digital del contenido 
bilingüe de esta entrega, para que conozcamos mucho 
más sobre nuestra historia. Agradezco, asimismo, 
a mis socios y a todos los colaboradores de EY, por 
nuestro esmero en cada servicio profesional que 
acometemos, pues, como una institución que vive del 
conocimiento particularmente técnico, es también 
de nuestro interés brindar conocimiento en ángulos 
diferentes como el de la historia.

Lima, diciembre de 2021

and pictures of ethnographic content and of palaces 
and sacred spaces, pots (huacos) and bottles, funerary 
bundles, funerary masks, ceremonial beakers 
with special iconography (e.g. the Denver beaker), 
friezes and reliefs, textiles, paraphernalia, pectorals, 
necklaces, scepters, Spondylus shells, idols, and 
metalwork −including of course the famous Tumi 
knives. In sum, this volume presents information 
and evidence of a part of the Peruvian history which 
still lives in the collective memory, especially in the 
modern Lambayeque region −where even family 
names of ancient origin have survived.

I would like to thank all those that were 
involved in the production of this bilingual book −
which no doubt will teach us more about the history 
of Peru. I would also like to thank my partners and 
all the collaborators of EY for their professionalism 
and dedication to the services we offer; besides being 
centered on the specific knowledge of our own field 
of competence, we also have an interest in promoting 
the spread of knowledge in other areas, like history 
in this case.

Lima, December 2021

Proemio / Preface

Paulo Pantigoso Velloso da Silveira

Country Managing Partner
EY Perú

n pp 16-17. Pareja de brazos en oro con repujados de diseños antropomorfos, ornitomorfos y geométricos. Cultura 
lambayeque. Museo de Oro del Perú, Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / Pair of golden of arms with 
embossed anthropomorphic, ornithomorphic and geometric designs. Lambayeque culture. Museo de Oro del Perú – Armas 
del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.



1716 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality

Proemio / Preface



Introducción / Introduction 1918

Un selecto grupo de seis investigadores 
del Perú y de Estados Unidos se han reunido para 
retomar, desde diferentes ángulos, y a partir de 
variadas evidencias, la crítica de una fuente de 
singular importancia para la arqueología e historia 
de la costa norte del Perú: el relato sobre Ñaimlap y 
la dinastía de los gobernantes de Lambayeque. Hay 
que recordar que se trata de un caso muy particular 
porque la historia mencionada aparece en dos fuentes 
distintas y distantes cronológicamente. La primera 
versión fue contada por Martín Farrochumbi, 
curaca de Lambayeque, uno de los hijos de Pedro 
Cosqo Chumbi, quien fue curaca de Lambayeque 
al momento de la llegada de los españoles (Narváez 
Vargas, este volumen). La historia fue incluida por 
Miguel Cabello Valboa en su Miscellanea Antártica 
(1951 [1576]). Doscientos años después, a fines del 
siglo XVIII, Justo Modesto Rubiños y Andrade 
(1936 [1782]), cura de Mórrope y Pacora, recogió una 
versión resumida, pero coincidente con la anterior en 
muchos episodios, personajes y detalles.

Cada autor de este compendio — Joanne Pillsbury, 
historiadora del arte y arqueóloga; Susan Elizabeth 
Ramírez, historiadora; Federico Kauffmann Doig, 

In this book, a select group of six researchers 
from Peru and the United States join their efforts 
to analyze one of the more important subjects in 
the archaeology and history of the Peruvian north 
coast: the story of Ñaimlap and the Lambayeque 
ruling dynasty. They consider various evidence and 
offer us different perspectives on a story that is 
particularly interesting, especially because it appears 
in two different written sources from distant periods 
during the Spanish colony: the first version was told 
to Miguel Cabello Valboa ([1576] 1951) by Martín 
Farrochumbi, a cacique of Lambayeque who was 
son of Pedro Cosqo Chumbi −the cacique when 
the Spaniards arrived; Cabello Valboa included it 
in his “Antarctic Miscellany” (Narváez Vargas, this 
volume). The second version was compiled two-
hundred years later by Justo Modesto Rubiños y 
Andrade ([1782] 1936), the priest of Mórrope and 
Pacora; despite being shorter, this version coincided 
with Cabello Valboa’s in several episodes, characters 
and details.

Joanne Pillsbury (archaeologist and art 
historian), Susan Ramirez (historian), Federico 
Kauffmann Doig (archaeologist), Luis Alfredo 

Introducción
Introduction

n Vaso ceremonial de oro. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perú, Armas del Mundo, 
Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / Ceremonial gold beaker. Lambayeque culture. 

Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 2120

historiador y arqueólogo; Luis Alfredo Narváez Vargas, 
antropólogo y arqueólogo; Jeffrey Quilter, arqueólogo 
y  antropólogo y Carlos Wester, arqueólogo— tienen 
un perfil académico diferente del otro, y representan 
distintas generaciones de estudiosos de la costa norte 
del Perú. Cada uno también tiene su propio motivo 
para interesarse en el análisis e interpretación de 
las dos fuentes mencionadas que narran la historia 
de Ñaimlap, de su dinastía y algunos sucesores no 
emparentados de tiempos chimú e inca. 

Esta diversidad en la selección de los autores 
aportantes al volumen, liderada por Carlos Wester, 
director del Museo Brüning en Lambayeque, asegura 
la lectura rica y multifacética de las evidencias 
cruzadas de arqueología, historia, historia del arte y 
antropología. Al transitar por las páginas del libro, 
el lector descubrirá los vertiginosos cambios en la 
manera de entender y narrar el pasado prehispánico de 
Lambayeque, gracias a los avances de la investigación 
arqueológica en los últimos cien años. Para empezar, 
la idea de que el área de Lambayeque ha sido un 
importante polo de desarrollo de la civilizaciones 
prehispánicas, y no una simple área periférica en 
relación con las mejor conocidas culturas Moche 
(200-850 a. C.) y Chimú (900-1470 d. C.), es muy 
reciente, puesto que acaba de forjarse en las ultimas 
décadas del siglo XX.

Me parece significativo que la historia de 
Ñaimlap ha alimentado las intuiciones del pionero 
de la arqueología regional, Hans H. Brüning (1848-
1928), fundador del museo que lleva su nombre y que 
custodia sus colecciones, varias décadas antes de que 
los investigadores empezaron a evaluar la posibilidad 
de que haya existido una cultura lambayeque 
independiente y en parte anterior a la Chimú. Ya en 
1907 en sus diarios de campo, Brüning anota: «En 
la costa de este departamento [Lambayeque], con 

relación a los objetos antiguos, se deben distinguir, 
al menos, cinco periodos diferentes: 1) los primeros 
momentos de la época colonial, 2) la época incaica, 3) 
la época del señorío Chimú, 4) la época del señorío de 
Ñaimlap y sus sucesores, 5) la época precedente. Es 
posible y altamente probable que los restos de estos 
cinco periodos aparezcan todos juntos y superpuestos» 
(Schmeltz, 2016: 17). 

Recién medio siglo después, Rafael Larco 
Hoyle (1948, 1963, 1965a y 1965b) y Jorge Zevallos 
Quiñones (1971, 1981) iniciaron el debate acerca 
del origen, características y cronología de la cultura 
lambayeque. En este debate tomó parte uno de los 
autores del presente volumen, Federico Kauffmann 
Doig (1964b y este volumen), quien ha propuesto 
que el famoso cuchillo ceremonial figurativo —el 
tumi de oro, encontrado durante el saqueo de las 
tumbas prehispánicas en Batán Grande— representa 
a Ñaimlap o, mejor dicho, a su doble divino, el ídolo 
de piedra verde, llamado Yampallec. A diferencia de 
Larco Hoyle, Zevallos Quiñones ha sustentado su 
definición del estilo lambayeque a partir de un tipo 
particular de cerámica procedente de la región. Se trata 
de botellas moldeadas en un solo molde bivalvo, tanto 
el cuerpo como el gollete y asa, por lo general cocidas 
en ambiente reductor y adornadas con la imagen de 
un personaje sobrenatural, o humano enmascarado. 
Estas botellas solían ser llamadas por los huaqueros 
de la región Lambayeque «el huaco rey». Este nombre 
consuetudinario alude a la figura representada que 
comparte los principales rasgos iconográficos con la 
estatuilla que forma el mango del famoso tumi de 
oro. Así, se inició el estrecho discurso entre los relatos 
coloniales sobre Ñaimlap y sus sucesivas lecturas, 
por un lado, y los estudios arqueológicos sobre la 
cultura lambayeque, por otro. La importancia que 
esta relación entre fuentes escritas y arqueológicas 

the Spanish colony; (2) the Inca period; (3) the period 
of the Chimú domain; (4) the period of the dominion 
of Ñaimlap and his successors; and (5) The period 
before Ñaimlap. It is possible and highly probable 
that the remains of all this five periods will be found 
superimposed (on the ground)” (Schmeltz 2016:17).

The discussion about the origin, characteristics 
and chronology of the Lambayeque culture was 
started half a century after Brüning’s work, by 
Rafael Larco Hoyle (1948, 1963, 1965a and 1965b) 
and Jorge Zevallos Quiñones (1971, 1981). One of 
the archaeologists that participated in that initial 
discussion was Federico Kauffmann Doig (1964b 
and this volume), one of the authors of this book. He 
has suggested that the figure represented in the Tumi 
of gold (a golden ceremonial knife that was found 
during the plundering of the prehispanic tombs at 
Batán Grande) corresponds to Ñaimlap, or his divine 
double: the idol sculpted from a green stone which was 
known as “Yampallec”. As regards the Lambayeque 
style, Jorge Zevallos has based his definition of it on 
a particular type of regional pottery, i.e. bottles that 
were usually made by reduction firing in a bivalve 
mould which included the bottle’s body, neck and 
handle. These bottles −singularly known as “Huaco 
Rey” (“King Pot”) by the “huaqueros” (hunters of 
archaeological remains) of the Lambayeque region− 
were adorned with the image of a masked human 
or supernatural being −a character that shares the 
main iconographic features of the figure sculpted in 
the handle of the famous golden Tumi. Soon a close 
link emerged between the archaeological studies and 
the interpretations of the colonial written chronicles 
about Ñaimlap. The importance of the correspondence 
between the written and the archaeological sources 
for the understanding of the later phases of the 
Lambayecan prehistory acquired great importance 

Narváez Vargas (archaeologist), Jeffrey Quilter (ar-
chaeologist) and Carlos Wester (archaeologist and 
director of the Brüning Museum of Lambayeque) 
are the six authors of this book. They represent six 
different generations of researchers specialized in 
the northern coast of Peru, and share an interest 
in the study of the two abovementioned written 
sources on the story of Ñaimlap, his ruling dynasty 
and the other nonfamilial Lambayeque successors 
of the Chimú and Inca periods. The choice of these 
six authors −who have completed this project under 
the direction of Carlos Wester− guarantees a com-
plete and interesting presentation of the evidence 
provided by archaeology, history, art history and 
anthropology.

The reader of these pages will discover how 
the advances in archaeological research of the past 
hundred years have produced dramatic changes in 
the way the prehispanic past of Lambayeque is told 
and understood. For example, the view that the 
Lambayeque area was an important prehispanic 
center of development and not just a peripheral area 
of the Moche culture (AD 200-850) and the Chimú 
culture (AD 900-1470) was developed during the last 
decades of the 20th century, which is quite recently in 
archaeological terms.

Importantly, several decades before researchers 
started to consider the possibility that an independent 
Lambayeque culture had existed partially before the 
Chimú culture, the history of Ñaimlap was already 
inspiring Hans H. Brüning (1848-1928) −the pioneer 
of Lambayecan archaeology and founder of the 
museum that bears his name and hosts his collections. 
In 1907 Brüning wrote in his field notes: “As regards 
the finding of ancient objects in this Department 
(Lambayeque), we must distinguish at least five 
different periods: (1) the period of the establishment of 

n pp 24-25. Detalle de espaldar de litera. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perú, Armas del 
Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / Detail view of a litter's back piece. Lambayeque 

culture. Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 2322

Krzysztof Makowski
asdas



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 2524

during the 1980s; for example, four lectures about this 
subject were given during a conference on Chimor 
(Chimú Kingdom) held at Dumbarton Oaks in 1985. 
The conference −whose minutes were published five 
years later under the suggestive title “The Dynasties 
of the North: Kinship and the Art of Government 
at Chimor” (Moseley et al. 1990)− made clear that 
the researchers did not share a common view on the 
nature and potential of the colonial written sources: 
Is the story of Ñaimlap a dynastic history that tells 
true facts, including its chronology, or is it a myth 
that does not tell real facts and therefore does not 
present events in a timeline? (Quilter, this volume).

Archaeologists have seriously taken into 
account the possibility that the story of Ñaimlap 
may in fact be historical, despite the opinion to the 
contrary by John H. Rowe (1948:38), who believed 
a legend cannot be interpreted in historical terms. 
Christopher Donnan (1990) estimated the duration 
of the kingdoms of Ñaimlap’s successors mentioned by 
Cabello Valboa ([1576] 1951:327-330) in reference to 
two historical events: the conquest of Lambayeque by 
Chimor, estimated at AD 1370, and the conquest of 
Chimor itself and the Lambayeque lands by the Incas, 
estimated at AD 1470. He concluded that the arrival 
of Ñaimlap could have taken place around the year 
AD 750. According to Cabello Valboa’s informant 
(loc. cit.), Fempellec −the last member of the 
Lambayeque rulers’ lineage− was executed for having 
caused unusual heavy rains. The chronicler probably 
referred to an unusually prolonged and intense El 
Niño event (ENSO) −which occurred around the 
year AD 1100 according to a paleoclimatic sequence 
compiled by specialists. Convinced that the mythical 
palace of Chot built by Ñaimlap corresponded to 
the monumental archaeological complex nowadays 
known as Huaca Chotuna-Chornancap, Donnan 

(2011) excavated that site extensively from 1980 to 
1983. But the level which he thought corresponded 
to the arrival of Ñaimlap (at the head of a raft fleet, 
with his wife Ceterni and his court) did not show 
evidence of monumental architecture (Donnan 1990: 
271; 211).

In 1978 Izumi Shimada, another participant 
to the conference held at Dumbarton Oaks, started 
his excavations at Batán Grande, a site in the district 
of Poma that became famous because it was the 
place where the “huaqueros” (treasure hunters) 
recovered a great number of gold and silver objects 
−including the famous golden Tumi−, and destroyed 
many tombs of Lambayeque rulers in the process. 
Shimada (1985, 1990, 1995 and 1996) also thought 
that Cabello Valboa’s chronicle included real facts 
about the Lambayeque past −a past that was kept 
in the collective memory of the native Lambayecans 
until much after the Spanish conquest, as Rubiños 
y Andrade’s chronicle of 1782 proves ([1782] 1936). 
However, Shimada believes the interpretation of 
the prehistoric past must be based first and foremost 
in the archaeological evidence, and that the rest of 
the information is accessory. The results of his first 
excavation seasons reaffirmed him in his belief that 
the Batán Grande area was the first capital of the 
Lambayeque kingdom between 900 and AD 1100, 
and that in prehispanic and colonial times this place 
was called Sicán. The validity of this hypothesis has 
been proven throughout the many excavation seasons 
he has directed during the last forty years. 

The Batán Grande area −which, according to 
Shimada, has the plan of a Tumi knife− includes 
several dispersed palaces-temples that look like big 
platforms with ramps. There is no doubt this is the 
area where many objects that were destined to be 
deposited in the royal tombs were made; these objects 

adquirió en la década de 1980, y su potencial para 
reconstruir los periodos tardíos en la prehistoria de 
Lambayeque, se reflejan de manera contundente en 
el hecho de que cuatro ponencias sobre el tema se 
presentaron en el coloquio sobre Chimor organizado 
en Dumbarton Oaks, Washington, D. C., en 1985. 
Las actas del coloquio fueron publicadas cinco años 
después con el sugerente título: Las dinastías del norte: 
parentesco y arte de gobernar en Chimor (The Northern 
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor, Moseley 
y Cordy-Collins, 1990). En esta reunión fue evidente 
que no existe consenso entre estudiosos acerca del 
carácter y el potencial de las fuentes coloniales citadas: 
¿es una historia dinástica, verídica en varios aspectos, 
cronológico inclusivo, y puede ser interpretada como 
tal, o un mito que no narra hechos reales y tampoco 
los ordena en una secuencia de tiempo lineal? (Quilter, 
este volumen).

La primera alternativa ha sido tomada 
seriamente en cuenta por arqueólogos, a pesar de serias 
reservas del renombrado arqueólogo estadounidense 
John H. Rowe (1948: 38), quien consideraba que 
no se puede interpretar en términos históricos a 
una leyenda. Christopher B. Donnan (1990) estimó 
la duración de los reinados de quienes sucedieron a 
Ñaimlap, mencionados por Cabello Valboa (1951 
[1576]: 327-330). Tomó como referencias cronológicas 
la conquista de Lambayeque por Chimor, hacia 1370 
d. C., y la probable fecha en que los incas conquistaron 
a su vez a Chimor con las tierras de Lambayeque 
en 1470. Llegó a la conclusión que la llegada de 
Ñaimlap pudo haber ocurrido hacia 750 d. C. El 
último de la estirpe de los señores de Lambayeque, 
Fempellec, fue ajusticiado —según el informante 
de Cabello Valboa (1951 [1576])— porque su actuar 
pecaminoso ha provocado  lluvias catastróficas. El 
cronista parece referirse a un fenómeno del Niño 

(ENSO) de inusual duración e intensidad como el 
que ha ocurrido hacia 1100 d. C., según se registra 
en la secuencia paleoclimática reconstruida por los 
especialistas. Convencido de que el mítico palacio 
construido por Ñaimlap con el nombre de Chot 
corresponde al monumental complejo arquitectónico 
que hoy lleva el nombre de Huacas Chotuna-
Chornancap, Donnan (2011) desarrolló un amplio 
programa de excavaciones en este sitio arqueológico 
de 1980 a 1983. Sin embargo, no halló evidencias de 
arquitectura monumental correspondientes al periodo 
esperado en que debió haber acontecido la llegada de 
Ñaimlap, su esposa Ceterni y su corte en balsas por el 
mar (Donnan, 1990: 271, 211). 

En 1978, Izumi Shimada, otro participante 
de la mencionada conferencia de Dumbarton Oaks, 
inició sus excavaciones en Batán Grande, famoso por 
ser el lugar donde los huaqueros destruyeron tumbas 
de gobernantes de Lambayeque con gran cantidad de 
hallazgos de objetos de oro y plata, incluido el famoso 
tumi. Shimada (1985, 1990, 1995 y 1996) consideró 
también que la narrativa de Cabello Valboa contiene 
datos sobre el pasado real, conservado y transmitido en 
la memoria de los pobladores indígenas de Lambayeque 
hasta mucho después de la conquista española,  como 
lo demuestra el relato de Rubiños y Andrade (1936 
[1782]). Sin embargo, en su opinión, la interpretación 
del pasado prehistórico debe tener por fundamento en 
primera instancia las evidencias arqueológicas, siendo 
la información histórica accesitaria. Los resultados de 
las primeras temporadas lo afirmaban en la convicción 
que el área de Batán Grande en el distrito de Poma fue 
la primera capital del reino de Lambayeque de 900 a 
1100 y que en los tiempos prehispánicos y coloniales 
llevaba el nombre de Sicán. 

A lo largo de varias temporadas de campo 
dirigidos por Shimada en los últimos cuarenta años se 



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 2726 27

n Huaca Loro o El Oro y Huaca Rodillona, hoy llamada Lecanlerch, Bosque de Pómac (Zona Arqueológica de Batán Grande), Lambayeque. / 
Huaca Loro or El Oro and Huaca Rodillona today called Lecanlerch, Pomac Forest (Archaeological Zone of Batán Grande), Lambayeque.

ha comprobado, en efecto, la validez de esta hipótesis. 
No cabe duda de que Batán Grande —conjunto de 
grandes palacios-templos en forma de plataformas con 
rampa, dispersos en un área, la que según Shimada 
adopta la forma de cuchillo-tumi— fue el lugar donde se 
producía, para luego depositarlos en las tumbas, objetos 
que destacan por la particular iconografía, tan diferente 
de la moche. Esta iconografía no solo esta plasmada en 
cerámica (verbigracia, el «huaco rey») con formas típicas 
para el estilo lambayeque (Zevallos Quiñones, 1971, 
1981) y que Shimada (ob. cit.) ha preferido llamar Sicán, 
sino también en los metales preciosos, cobre y bronce 
arsenical (verbigracia, los cuchillos-tumis y los queros-
aquillas, entre otros), los textiles con la decoración 
estructural y pintados, la pintura mural. La secuencia 
reconstruida a partir de  estas evidencias hace recordar a 
grandes rasgos el relato del cronista:

• Brusca aparición de tecnologías, diseños, 
estéticas e iconografías exóticas que podían 
relacionarse con la aparición de élites foráneas hacia 
750-850 d. C. (¿llegada de Ñaimlap?).

• Rápida consolidación de un Estado expansivo 
en la fase que Shimada (ob. cit.) llama Sicán Medio 
entre 900 y 1100 d. C. La deidad Sicán, probable 
imagen de Yampallec, es el ícono omnipresente y 
de mayor importancia que simboliza probablemente 
la relación entre el usuario del objeto o del edificio 
decorado y el linaje de Ñaimlap.

• El abandono intencional de la capital de Batán 
Grande (Sicán) en 1050-1150 d. C. como consecuencia 
política y religiosa de la sequía hacia 1020 d. C., (cal) 
seguida por el catastrófico Niño (ENSO).

• La probable fragmentación política que sigue 
terminaría con la fundación de una nueva capital, en 
Túcume, poco antes de la conquista chimú.

Una posición diametralmente distinta asumió 
en este debate que recordamos el antropólogo 

stand out by their distinctive iconography, which 
is very different from the Moche one. In fact, the 
Lambayeque iconography was represented in different 
types of objects, like for example: a) pottery of typical 
Lambayeque style (Zevallos Quiñones 1971, 1981), 
which Shimada (op.cit.) prefers to call “Sicán style” 
(e.g. the “Huaco Rey” bottles); b) metal pieces made 
with precious metals, copper and arsenical bronze 
(e.g. Tumi knives and “kero” beakers); c) painted 
and decorated textiles; and d) mural paintings. All 
this material evidence has allowed researchers to 
reconstruct a historical sequence −which generally 
recalls what the chronicler wrote:

•	Sudden appearance of exotic technologies, 
designs, forms and iconography that could be associ-
ated with the arrival of foreign elites ca. AD 750-850 
(the arrival of Ñaimlap?).

•	Rapid consolidation of an expansionist 
State during the period Shimada (op.cit.) calls 
Middle Sicán, between 900 and AD 1100. The 
Sicán deity, probably the image of Yampallec, is 
the omnipresent and more important icon of this 
State; it probably symbolizes the relationship be-
tween the user of the decorated object or building 
and the lineage of Ñaimlap.

•	The deliberate abandonment of the capital 
(Batán Grande, also known as Sicán) in AD 1050-
1150, as the political-religious consequence of a 
drought (ca. AD 1020) that was followed by a cata-
strophic El Niño event (ENSO).

•	The political fragmentation that probably 
followed ended in the foundation of a new capital at 
Túcume, shortly before the conquest of Lambayeque 
by the Chimú kingdom.

A radically opposing view in the debate about 
the origin, characteristics and chronology of the 
Lambayeque culture was held by anthropologist 



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 2928

Tom R. Zuidema (1990) and ethnohistorian-
archaeologist Patricia Netherly (1990). Zuidema 
followed the methodology of the structural school 
of anthropology (Quilter, this volume) to affirm that 
myths do not tell or record history the way a modern 
or ancient historian like Thucydides or Herodotus 
would. However, the study of myths using adequate 
methodological tools reveals the principles that lie 
at the root of a society’s cosmic vision, sociopolitical 
organization, and formulation of an orderly vision 
of space, time and the landscape. In fact, when 
viewed under the perspective of Zuidema and 
Netherly, several apparent coincidences become 
evident between the compilation of the lists of the 
Lambayeque and Chimor kings on the one hand, and 
the compilation of the lists of the Sapan Incas on the 
other. For example:

•	The divine origin of the founder (Ñaimlap, 
Taycanamo, Manco Capac and the Ayar brothers);

•	The founder and his entourage arrive from a 
faraway region;

•	The list of kings that supposedly succeeded 
one another in the throne includes: the name(s) of the 
founder(s); a group of names of historical characters 
that lived three or four generations before the 
Spanish conquest; and a different group of potentially 
historical names whose number and exploits belong 
to the logic of a myth;

•	The sequence of facts that compose the 
“dynastic history” is ordered in three cycles: 
establishment, decline and re-establishment of the 
political order;

•	The numbers 8, 10, 12 and 14 are repeated 
recurrently, which suggests dual principles in the 
symbolic organization of the social space, like 
for example: a) two co-rulers and ten founders of 
seignorial lineages (Ñaimlap, Cium and eight lords 

Tom R. Zuidema (1990) y la etnohistoriadora 
y arqueóloga Patricia Netherly (1990). Desde la 
perspectiva de Zuidema, fundamentada con la 
metodología propia a la escuela estructural en la 
antropología (véase Quilter, este volumen), los mitos 
no narran ni registran historias del pasado, como lo 
hubiera hecho un cronista o un historiador moderno 
o antiguo, como Tucídides o Heródoto. Sin embargo, 
el análisis de los mitos con el uso de herramientas 
metodológicos adecuados revela principios sobre los 
cuales descansaba la cosmovisión, se fundamentaba 
la organización política y social, se construía la 
imagen ordenada del tiempo, del espacio y del 
paisaje. Viéndolo con los ojos de los estudiosos 
citados, en efecto, hay varias aparentes coincidencias 
en la manera como se han registrado las listas de los 
sapa incas, por un lado, y de los reyes de Lambayeque 
y de Chimor, por otro, como: 

• El origen divino del fundador (Ñaimlap, 
Taycanamo, Manco Cápac y los hermanos Ayar).

• El fundador y su séquito llegan de una región 
lejana.

• La lista de reyes que supuestamente se 
sucedieron unos a otros en el trono comprende un 
grupo de nombres de personajes históricos que 
vivieron tres o cuatro generaciones antes de la 
conquista española, otro grupo de diez nombres, 
potencialmente históricos, pero cuyas gestas y el 
número responden a la lógica de un mito y, finalmente, 
el o los nombres de los fundadores.

• La secuencia de hechos de la «historia 
dinástica» está ordenada en ciclos de instauración, 
ocaso y reinstauración del orden político.

• Los números 8, 10, 12, 14 se repiten de 
manera recurrente, lo que sugiere la vigencia de 
principios duales de la organización simbólica del 
espacio social, verbigracia, dos cogobernantes, diez 

fundadores de linajes señoriales en Lambayeque 
(Ñaimlap, Cium y ocho señores de la corte), 
diez aillus y diez panacas del Cuzco preimperial, 
etcétera.

Estas coincidencias hicieron pensar a Zuidema, 
y a varios otros investigadores, como  Rostworowski, 
que la concepción muy similar del orden ideal en 
las relaciones de poder estaba subyacente en los 
tres casos citados. La diarquía, la subdivisión del 
espacio, en dos y en cuatro (verbigracia, dos sayas y 
cuatro suyos en el Cuzco imperial), cuenta entre sus 
principios rectores. Cabe observar que , que si bien 
en apariencia el señor principal como primus inter 
pares tuvo derechos similares que otros 15 curacas,  
en la práctica las distancias jerárquicas estuvieron 
bien marcadas.  La familia real enfatizaba su origen 
foráneo y divino por medio de la doctrina dinástica, 
y se mostraba distante de sus parientes lejanos, y más 
aún de los señores no emparentados, de los cuales 
varios tuvieron  otro origen étnico.

La estructura dual y jerárquica de poder 
permite diferentes lecturas, según varía la identidad 
de los mandones de un nivel al otro (Makowski, 
2006: 131-132; 2008: 99-104). Una de estas lecturas 
presentamos en el esquema adjunto. Tres categorías 
de curacas integrarían la estructura jerárquica, según 
esta propuesta (tabla 1). 

El año del coloquio de Dumbarton Oaks 
sobre Chimor, 1985, cerró una época en la historia 
de las investigaciones sobre el pasado prehispánico 
de Lambayeque. A partir de esta fecha ya nadie 
podía considerar el desarrollo de esta parte de la 
costa como un reflejo provinciano de lo que ocurría 
más al sur, en el departamento de La Libertad, 
ni tampoco se atrevería dudar de la necesidad de 
definir con los términos adecuados los eventos y 
procesos que acontecieron entre el ocaso de los 

of the court) in Lambayeque; and b) ten Ayllus 
(ordinary communities) and ten Panacas (families of 
royal descent) in pre-imperial Cuzco. 

These coincidences made Tom Zuidema, 
Maria Rostworowski and many other researchers 
think that a similar ideal order of the power 
relationships was common in the cases of 
Lambayeque, Chimor and the Incas. The diarchy 
and subdivision of space in two and four parts 
(e.g. two “sayas” [“sectors”] and four “suyos” 
[“territories”] in imperial Cuzco) was among 
their guiding principles. Despite the egalitarian 
appearance of the ideal order which is suggested 
by the fact that the primus inter pares lord shared 
some rights with f ifteen other caciques, in 
practice the ideal order allowed for distinctions 
with respect to the royal family −whose foreign 
and divine origin was emphasized by means of 
their dynasty and the types of relationships they 
kept with close relatives, far relatives, and the 
lords that were not akin to them or even belonged 
to a different ethnic group.

The dual and hierarchical power structure 
can be interpreted in different ways as the identity 
of the Mandones changes from one level to the 
next (Makowski 2006:131-132; 2008:99-104). One 
possible interpretation, shown in the table below, 
proposes that the hierarchical structure included 
three categories of caciques (Table 1). 

The year of the Dumbarton Oaks conference 
on Chimor, 1985, marked the end of an era in the 
research about Lambayeque’s prehispanic past. 
Nobody since then again interpreted the historical 
development of this part of the northern coast of Peru 
as a provincial reflection of the events that happened 
in the Department of La Libertad to the south, or 
doubted the need to use adequate terms to define 



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 31

• Lords (capitalized letters), including the Great Lords (the 
King and the three governors of valleys [“suyus” A-D]); 
the Main Lords (E – H) who have authority over the area 
around a river; and the Minor Lords (I-L) who are repre-
sentatives in the half of the empire which is inhabited by 
people that are subjects of the lords of royal lineage; there 
are twelve of them in total.

• Nobles (small letters), including Lords that act as repre-
sentatives in the half conquered by the kingdom, as well 
as Minor Caciques of that same half.

• Caciques of inferior rank, and “Mandones” or chiefs who 
represent them (Arabic numerals).

• Señores (letras mayúsculas), entre los cuales están los 
grandes señores, el rey y los tres gobernantes de valles 
(suyos A-D), los señores principales (E-H) con la autori-
dad sobre las márgenes de un río, y los señores menores 
(I-L), que se desempeñan como segundas personas en 
esta de las dos mitades del reino, que se considera po-
blada por la gente súbdita de los señores de la estirpe 
real. En total, suman doce.

• Nobles (letras minúsculas), entre los cuales hay señores 
con el cargo de segundas personas en la mitad conquis-
tada por el reino y curacas menores de la misma mitad.

• Curacas de rango inferior y mandones, segundas perso-
nas de curacas (cifras arábicas).

* Rey, señor de Lambayeque o de Chimor / Lord King of Lambaye-
que or Chimor.
** Señores de dos mitades del reino / Lords of each half of the kingdom.
*** Grandes señores de valles / Great Lords of valleys.
**** Señores principales con la autoridad sobre una margen y/o un 
canal troncal / Main Lords with authority over a marginal river area 

n Tabla / Table 1. 

and/or a main irrigation channel.
***** Señores de las mitades de una red de riego dependiente de 
un canal / Lords of a half of an irrigation network that depends on 
an irrigation channel.
****** Curacas de las parcialidades (orillas de canal de riego) / 
Caciques of a partiality (the shores of an irrigation channel).

A*

Rey y su «cogobernante» / King and his “co-governor”**

A-B

Grandes señores / Great Lords****

C ------------------ A      B ----------------------- D***

Señores principales / Main Lords****

F   ------------   C            E ------- A      B --------- G                D ---------- H

Señores / Lords*****

    L   -   F          K    -   C     J  -  E    I  -  A 	      B   -  a      G   -  b       D    -  c      	  H   - d    	           

Curacas menores / Minor Caciques******

15-16  13-14  11-12  9-10  7-8  5-6  3-4  1-2   e-17  a-18  g-19  b-20  f-21   c-22  h-23  d-24

(¿320?) Mandones (chiefs)

Mandoncillos (little chiefs)

n Camisa metálica, repujado en alto y plano relieve, compuesta en diseño ajedrezado, cultura lambayeque. / Metallic shirt with embossed 
chequered pattern. Lambayeque culture.

30



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 3332

the processes and events that took place between the 
decline of the Moche states (AD 750-850) and the 
conquest of the Lambayeque area by Chimor (ca. 
AD 1370). This change resulted from the execution 
of big unprecedented excavation projects that were 
followed by lab research, programs for the revaluation 
and conservation of the sites, and programs for the 
dissemination of the new information. The latter 
has not only included published works, but also the 
construction of site museums such as those at the 
Royal Tombs of Sipán, Sicán de Ferreñafe, Túcume 
and Chotuna-Chornancap. The completion of most 
of these projects was achieved largely thanks to the 
talent and efforts −often solitary− of the researchers 
that led them. Peruvian archaeology developed greatly 
during this period, and even though there is no room 
in this short introduction to include a summary of 
the contributions by Peruvian archaeologists during 
the last thirty-five years, the case of Walter Alva 
and Susana Meneses is worth mentioning: in 1986 
they cleared the way by courageously confronting 
the huaqueros and starting the excavations at Sipán. 
Under the direction of Walter Alva, the Brüning 
Museum has formed generations of very talented 
Peruvian archaeologists. Fortunately, two books 
(Aimi et al., eds. 2016; Fernández and Wester, eds. 
2014) and several papers (Donnan 2011; Narváez and 
Delgado 2011; Shimada, ed. 2014; Wester 2016) allow 
the public with an interest in Peruvian archaeology 
to learn more. But for the scope of this introduction 
it will be enough to point out some of the central 
subjects that, being described in the abovementioned 
publications, have enriched the reconstruction of the 
prehispanic history of Lambayeque.

The first subject concerns the precedents of 
the Lambayeque culture. Material expressions of 
the Moche culture and its local power centers have 

Estados moches (750-850 d. C.) y la conquista del 
área por Chimor (hacia 1370 d. C.). Este cambio se 
debe a los aportes de investigación desarrollada en el 
marco de proyectos de excavación de envergadura sin 
precedentes en la región, seguidos de investigación 
de laboratorio, programas de conservación, puesta 
en valor, y de difusión. En el caso de la difusión, 
no se trata solo de publicaciones, sino de la 
construcción de nuevos museos de sitio, como los de 
las Tumbas Reales de Sipán, de Sicán de Ferreñafe, 
de Túcume y de Chotuna-Chornancap. La mayoría 
de estos proyectos debe en buena parte su logro 
al talento y empeño, en gran medida solitario, 
de investigadores que los iniciaron y llevaron a 
cabo . En el caso de la arqueología nacional, que 
conoció en este periodo un vertiginoso desarrollo, 
las pautas de éxito fueron dadas por Walter Alva 
y Susana Meneses, tras la valiente decisión de 
enfrentar a los huaqueros, e iniciar en 1986 los 
trabajos en Sipán. Con la dirección de Walter Alva, 
en el Museo Brüning, se formaron generaciones 
de arqueólogos peruanos, muy talentosos. Es 
imposible en esta corta introducción resumir los 
aportes de los últimos 35 años al tema de nuestro 
interés. Felizmente dos compendios (Aimi, 
Makowski y Perassi, 2017; Fernández Alvarado y 
Wester, 2014) y varias publicaciones monográficas 
(Donnan, 2012; Narváez Vargas y Delgado Elías, 
2011; Shimada, 2014; Wester, 2016) permiten al 
lector interesado ponerse al día. Para fines que 
nos hemos trazado en esta introducción, basta, 
creo, resaltar algunos aspectos centrales con 
los que se ha enriquecido la reconstrucción del 
pasado prehispánico de Lambayeque gracias a las 
investigaciones mencionadas. 

El primer tema concierne a los antecedentes 
de la cultura lambayeque. Las expresiones materiales 

n Botella silbadora, doble cuerpo con representación 
de concha Spondylus, asa puente gollete divergente 
con decoración negro fugitivo y apéndice escultórico 
de personaje sentado, cultura lambayeque. / Double-
chamber whistling jar representing a Spondylus shell, 
with diverging neck, bridge handle, fugitive black 
decoration, and a sculptural appendix showing a sitting 
figure. Lambayeque culture. 

n Botella asa estribo, personaje antropomorfo sentado 
portando en sus manos una concha Spondylus, 

cultura chimú. / Stirrup-spout bottle in the shape of an 
anthropomorphic figure in a seated position that carries 

a Spondylus shell in his hands. Chimú culture.



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 3534

been discovered in all the valleys north of the Paiján 
plains, up to the Piura valley (Quilter and Castillo ed. 
2010). Despite the fact that all of this northern area 
shares some features of its architecture and a good 
amount of the iconographic and morphofunctional 
repertories of the Moche ceremonial pottery with 
the territory to the south of the Paiján plains down 
to the Culebras and Huarmey valleys, the local 
technological and stylistic differences suggest a 
marked political fragmentation during the Early 
Intermediate period (Intermedio Temprano) and the 
first half of the Middle Horizon period (Horizonte 
Medio), from ca. AD 200 to ca. AD 800. This view 
supersedes the one that suggests a single expansive 
Moche kingdom with its capital at the Huaca del Sol 
and the Huaca de la Luna in the Moche valley. The 
cultural and political development appears to have 
followed different paths in the north and the south, 
with each area keeping its own language (Quingnam 
and Muchik respectively). This development became 
the precedent of the Lambayeque-Chimor binomial.

The second advance in our knowledge of 
the prehispanic history of Lambayeque regards the 
chronology of the decline of the Moche culture, and 
the context in which it took place. The calibrated 
datings obtained at Sipán, Huaca de la Luna and 
other Moche sites leave no doubt about the fact that 
the Moche culture developed very vigorously in most 
of the territory it reached up until the 9th century 
AD, so its decadence and decline could not be caused 
by the great drought of the second half of the 6th 
century and the subsequent strong El Niño event 
(ENSO) of AD 611-612, as was previously believed. 
Even though the latter event can be associated with 
the closure and abandonment of the first temple at the 
Huaca de la Luna, the fact that there was no decline 
during this period and that the eventual crisis caused 

by the adverse climate events was totally overcome is 
conclusively proven by the following developments: 
the urban residential area continued to be occupied 
until AD 850; the Pyramid of the Sun (the biggest 
pyramid in the Moche world) and the new temple at 
the foot of the Cerro Blanco hill were built; and a new 
urban center was founded at Galindo in the Moche 
valley. A similar tendency towards development 
and an increasing complexity of the socio-economic 
structures can be observed in the north, beginning 
in the 7th century AD with the expansion of the 
irrigation network and the growth of the urban and 
religious centers in Pampa Grande and Sipán; the 
southern Moche IV style is also present (Larco 1948), 
and the iconographic representations reach a point of 
maximum complexity, with narrative sequences of 
the particular Moche V style of San José de Moro 
(Larco 1948).

The third subject that has increased our 
knowledge is no less important than the two previous 
ones: we are now discovering the political and cultural 
complexity of the period of the Moche decline, 
during which the Lambayeque culture and style 
were born. We also have evidence of the vertiginous 
nature of the changes that took place, a fact that can 
be illustrated with two examples: the first one is the 
new image that the big elites (and not just the narrow 
ruling family) built for themselves through clothing, 
objects and architecture that symbolized their power; 
far from holding to the traditional Moche clothing 
and ancestral symbols, these elites started using 
dresses, headdresses (e.g. the four-cornered hat) 
and ritual paraphernalia (e.g. Kero beakers made in 
ceramic or “Aquilla” beakers made in precious metals) 
that had their origin in the basin of Lake Titicaca, in 
an apparent effort to express the political affinity of 
the user with the Wari imperial power. The second 

de la cultura moche con sus centros locales de poder 
fueron descubiertos en todos los valles al norte de 
las Pampas de Paiján hasta el valle de Piura (Quilter 
y Castillo, 2010). Si bien todo el área mencionada 
comparte en buen grado los repertorios iconográficos 
y también morfofuncionales de la cerámica 
ceremonial moche, así como algunas características 
de arquitectura, con el territorio que se extiende al 
sur de las Pampas de Paiján —hasta los valles de 
Culebras y Huarmey—, las diferencias locales de 
orden tecnológico y estilístico hacen pensar a los 
investigadores en la marcada fragmentación política 
imperante en el Periodo Intermedio Temprano y la 
primera mitad del Horizonte Medio (hacia 200-800 
d. C.). Esta propuesta remplaza a la de un solo reino 
moche expansivo con la capital en el valle del mismo 
nombre: huacas del Sol y de la Luna. El norte y el 
sur parecen haber conocido destinos diferentes en 
aspectos importantes de la cultura y de la política, 
lo que se constituye  en el antecedente del binomio 
Lambayeque-Chimor, con sus lenguas respectivas, 
mochica​ (muchik) y quingnam.

El siguiente cambio en los conocimientos 
concierne, a su vez, a la cronología del fin de la 
cultura moche y al contexto en el que este ocaso 
se ha producido. Las series de fechados calibrados 
provenientes, entre otros, de Sipán y de la Huaca 
de la Luna no dejan duda que la cultura moche se 
desarrolló de manera muy vigorosa en la mayor 
parte del territorio mencionado hasta el siglo IX d. 
C. Por ende, su decadencia no fue causado, como se 
creía, por las grandes sequías de la segunda mitad 
del siglo VI d. C., seguidas por un fuerte ENSO 
en el 611 o 612 d. C. Si bien con este último evento 
se relacionaría la clausura y abandono del primer 
templo de la Huaca de la Luna, la continuidad de 
ocupación del área residencial urbana hasta 850 d. C., 

la construcción de la pirámide de mayor envergadura 
en el mundo moche, la del Sol, y la edificación del 
nuevo templo en las pendientes del Cerro Blanco, 
así como la fundación de un nuevo centro urbano en 
el valle de Moche, Galindo, demuestran de manera 
contundente que no se puede hablar del ocaso, dado 
que la eventual crisis por causas climáticas fue sin 
duda fue superada con creces. En el norte se observan 
tendencias similares hacia el desarrollo y hacia mayor 
complejidad de las estructuras socioeconómicas a 
partir del siglo VII d. C, con la ampliación de la red 
de riego, y con el crecimiento de centros urbanos y 
religiosos de Pampa Grande y Sipán. Como en el sur, 
en el estilo Moche IV (Larco, 1948), también en el 
norte, la creación de la iconografía compleja llega a 
su máxima expresión con las secuencias narrativas del 
particular estilo Moche V (Larco, 1948) de San José 
de Moro.

El tercer giro en los conocimientos no es 
menos importante que los dos anteriores. Se está 
descubriendo la complejidad cultural y política 
de la época en que en el contexto del ocaso moche 
nacen el estilo y la cultura lambayeque, y también 
se comprueba el carácter vertiginoso de los cambios. 
Estos se relacionan, en primera instancia, con la 
nueva imagen que las amplias élites, y no solo la 
estrecha familia gobernante, construyen por medio 
de atuendos, objetos y arquitectura que simbolizan 
y legitiman su poder. Lejos de aferrarse a la 
vestimenta y símbolos ancestrales moches, estas élites 
adoptan tocados (gorra de cuatro puntas), vestidos y 
parafernalia ritual (vaso-quero de cerámica o aquilla 
de metales preciosos), que tienen su origen en la 
cuenca del lago Titicaca y parecen expresar la relación 
política entre su usuario y el poder imperial huari. 
De manera más drástica aún cambia la iconografía. 
Desaparece la diversidad de seres humanos con sus 



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 3736

example of the vertiginous nature of the changes that 
took place involves iconography. The old iconographic 
motifs included a diversity of human beings wearing 
particular clothing and headdresses of coastal 
and Andean origin (warriors, hunters, fishermen, 
men, women and children alive or dead), and also 
numerous supernatural beings that were adorned with 
the mortals’ attires; all of these motifs were replaced 
by a surprisingly uniform imagery that included 
the omnipresent masked character −which most 
researchers believe alludes to Ñaimlap, the ancestral 
founder of the Lambayeque dynasty. From the point 
of view of the author of this introduction (Makowski 
2016a, 2016b), these developments contradict the 
hypothesis that the origin of the Lambayeque 
culture resulted from the new strategies adopted by 
the Moche elite within a new “cosmopolitan” Wari 
world (Castillo et al. [2012]2014) −a world in which 
objects and ideas would have circulated more freely 
overcoming the old cultural barriers. 

Besides the new dresses and symbols of 
power, there were also changes in funerary practices, 
religious beliefs, and stylistic and aesthetic preferences 
in pottery, textiles and metalworking. In the latter 
case, the changes involved new technologies of clear 
southern origin (e.g. the use of arsenical bronze). The 
deepness of all these changes can hardly be explained 
by the circumstantial effects of local policies 
supposedly enacted by some caciques; it rather seems 
that new political and ethnic identities were created in 
the context of a process of accelerated acculturation, 
within which some elements of the local Moche 
tradition ended up being creatively incorporated after 
having offered some resistance.

The fourth subject in our increased knowledge 
regards the period that goes from the ritualized 
abandonment of the capital of the “Sicán kingdom” −

particulares vestidos y tocados, oriundos de la costa 
y de la sierra —guerreros, cazadores, pescadores, 
hombres, mujeres y niños, vivos y muertos— y 
también de seres sobrenaturales que comparten el 
atuendo de los mortales. Se impone, en cambio, la 
imaginería sorprendentemente uniforme con la figura 
omnipresente del personaje enmascarado, la que en el 
consenso de investigadores parece aludir al ancestro 
fundador de la dinastía Lambayeque, Ñaimlap.

Se contrasta así negativamente, desde mi punto 
de vista (Makowski, 2016a, 2016b), la hipótesis que el 
origen de Lambayeque se puede explicar en esencia a 
través de las nuevas estrategias de los señores moches 
en el mundo «cosmopolita» huari (Castillo Butters, 
Fernandini y Muro, 2014 [2012]), en que los objetos 
e ideas circulan con mayor facilidad atravesando 
barreras culturales de antaño. La profundidad de 
cambios que atañen además de símbolos de poder y 
vestidos, mencionados antes, a los comportamientos 
funerarios, a las creencias religiosas, a las preferencias 
estéticas y estilísticas en cerámica, textiles y 
metalurgia, que se relacionan con tecnologías nuevas, 
algunas claramente con el origen sureño (verbigracia, 
bronce arsenical), no se explica bien a través de 
los vaivenes coyunturales de las políticas locales 
supuestamente desarrollados por algunos curacas. 
Parecen, en cambio, construirse nuevas identidades 
políticas y étnicas sobre la base de un proceso de 
aculturación acelerada, en que la tradición moche 
ofrece localmente cierta resistencia y cuyos elementos 
quedan luego creativamente incorporados.

El cuarto grupo de nuevos descubrimientos 
en nuestra lista concierne al periodo posterior al 
abandono ritualizado de la capital del reino llamado 
Sicán por Shimada (2014) hasta la conquista 
española. Contrariamente a lo que se ha supuesto a 
partir de las primeras evidencias, registradas durante 

n Sonajero de oro. Cultura lambayeque. Museo Nacional Sicán. 
/ Golden rattle. Lambayeque culture. Sicán National Museum.



Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Introducción / Introduction 3938

n pp 40-41. Gaviota de Franklin. Franklin’s Gull. Leucophaeus 
pipixcan. / Flock of gulls (Franklin’s Gull, Leucophaeus pipixcan).

Krzysztof Makowski

Pontificia Universidad Católica del Perú

las excavaciones en Batán Grande, ni el abandono de 
la capital ni las posteriores conquistas chimú e inca 
han implicado el ocaso de la cultura lambayeque 
con su particular iconografía, estilo de cerámica 
ceremonial y arquitectura. Los impresionantes 
descubrimientos recientes de Carlos Wester (2016) 
en el complejo Chotuna Chornancap, con las 
investigaciones previas de Christopher Donnan 
(2011), han permitido reconstruir el aspecto tan 
particular de una capital de Lambayeque Tardío, 
en cuyo topónimo, Chotuna, pervive el nombre del 
mítico palacio Chot de Ñaimlap. Los trabajos de Luis 
Alfredo Narváez Vargas Vargas y Bernarda Delgado 
Elías (2011 y este volumen) lo complementan con 
evidencias no menos importantes para conocer 
la probable capital de Lambayeque en el Periodo 
Lambayeque Tardío, Chimú e Inca.

El quinto y ultimo aspecto que hace la 
diferencia en el estado de nuestros conocimientos 
respecto a los del siglo XX se desprende, por un lado, 
de la riqueza de las evidencias funerarias provenientes 
de contextos sistemáticamente excavados, y, por 
otro, del cambio de la actitud de los investigadores 
respecto al potencial de las fuentes iconográficas 
(véase Pillsbury y Narváez Vargas, este volumen). 
El papel especial ha jugado el análisis de objetos de 
oro y (tumis y aquillas-queros) y plata, como la serie 
de recipientes de plata en relieve repujado. Ambos 
grupos de evidencias permiten a los estudiosos del 
tema crear narrativas alternas o paralelas a las que se 
formaron con las fuentes coloniales en la mano. Los 
lectores de este volumen tendrán una oportunidad 
única de verificar cómo esta riqueza de evidencias 
materiales, y de la información científica nueva que se 
desprende de ellas, sirve para realizar una profunda 
crítica de los documentos escritos y, en parte, superar 
sus limitaciones. Así, es posible explorar cómo en la 

narrativa de la historia de Ñaimlap se sobreponen 
y juntan, siguiendo por partes la particular lógica 
del mito, los recuerdos de varios eventos reales en 
el pasado de la región. Las balsas transoceánicas 
de tiempos incas y coloniales fueron trasladadas en 
el marco de esta narrativa a tiempos pretéritos de 
Ñaimlap. La huaca Chotuna-Chornancap, el lugar 
de culto de una señora deificada post mortem, tan 
poderosa como la Ceterni, esposa de Ñaimlap, pero 
venerada desde el Periodo Lambayeque Tardío hasta 
los tiempos coloniales tempranos, se ha convertido en 
el escenario de la llegada del fundador de la dinastía. 
No queda, en cambio, en esta historia el recuerdo 
directo e inequívoco de la capital Sicán, hoy en el 
bosque de Pómac, si bien, según toda probabilidad, 
desde ahí gobernaban los descendientes de Cium. Eso 
si la historia, la que resalta de manera significativa el 
papel de la primera esposa del rey, no ubica a estos 
eventos en el paisaje de populosas urbes, sino en 
palacios que se convierten a la muerte del soberano 
en templos destinados a su culto.

as Shimada (2014) calls Lambayeque− to the Spanish 
conquest. Contrary to what the first evidence from 
the Batán Grande excavations suggested, neither the 
abandonment of the capital nor the later Chimú and 
Inca conquests caused the decline of the Lambayeque 
culture and its exclusive iconography, ceremonial 
ceramics and architecture. Impressive discoveries by 
Carlos Wester (2016) at the Chotuna-Chornancap 
complex and previous research by Christopher 
Donnan (2011) have allowed us to reconstruct the 
exclusive features of Chotuna, a capital of the Late 
Lambayeque period in whose toponym the name of 
Ñaimlap’s mythical Palace of Chot survives; further 
research by Luis Alfredo Narváez Vargas and 
Bernarda de Delgado (2011 and this volume) offer 
us more and no less important information about the 
site that was probably the capital of Lambayeque not 
only during the Late Lambayeque period, but also 
during the Chimú and Inca periods.

The last and final subject that constitutes an 
important advance in our knowledge with respect to 
the past century is twofold: on the one hand it derives 
from the richness of the evidence that has been 
recovered from systematically excavated funerary 
contexts, and on the other hand it involves a change of 
attitude by researchers with regard to the potential of 
the iconographic sources (Pillsbury and Narváez, this 
volume). Objects made of gold (e.g. Tumi knives and 
Aquilla or Kero beakers) and of silver (e.g. embossed 
silver containers) have played an important role 
because their study has allowed for the formulation 
of new narratives that are parallel or alternative to 
those derived from the colonial written sources. Our 
readers will enjoy a unique opportunity to witness 
how the abundance of the material evidence and its 
resulting scientific data allow for a harsh critique 
of the colonial chronicles, and how the former can 

be used to partially overcome those documents’ 
limitations. This in turn offers us a clear perspective 
on the way in which the memories of several real-
life events in Lambayeque’s past were manipulated 
within the singular logic of mythology in the story of 
Ñaimlap. Two examples: first, the transoceanic rafts 
of Inca and colonial times appear in the ancient time 
of Ñaimlap; and second, even though Ceterni −the 
powerful wife of Ñaimlap− was deified post mortem 
and started to be worshipped at Huaca Chotuna-
Chornancap only since the Late Lambayeque period 
(and then until the early colonial times), this Huaca is 
part of the scenery in Ñaimlap’s time. Finally, the story 
of Ñaimlap has not preserved a direct and unequivocal 
memory of the capital city of Sicán (nowadays in the 
Poma forest) even though it most probably was the 
place from whence the descendants of Cium ruled. 
Moreover, the part of the story which significantly 
emphasizes the role of the king’s first wife does not 
say events took place in populous cities, but rather, in 
palaces that became temples for the worship of the 
sovereign after his death.



asdasd 4140 Ñaimlap. Memoria lambayeque y materialidad histórica / 
Ñaimlap. Lambayeque Memory and historical materiality



The arrival of 
Ñaimlap

El arribo de 
Ñaimlap Crónica

Chronicle





47

El arribo de Ñaimlap

...Dicen los naturales de Lanbayeque (y con ellos conforman los demas pueblos a este valle 
comarcanos) que en tiempos muy antiguos que no saben numerarlos vino de la parte suprema de 
este Piru con gran flota de Balsas un padre de Compañas, hombre de mucho valor y calidad llamado 
Naimlap y consigo traia muchas concubinas, mas la muger principal dicese auerse llamado Ceterni 
trujo en su compañía muchas gentes que ansi como á capitan y caudillo lo venian siguiendo, mas lo 
que entre ellos tenia mas valor eran sus oficiales que fueron cuarenta, ansi como Pita Zofi que era 
su trompetero ó Tañedor de unos grandes caracoles, que entre los Yndios estiman en mucho, otro 
Ñinacola que era el que tenía cuidado de sus andas y Silla, y otro Ñinagintue a cuio cargo estaua la 
vevida de aquel Señor a manera de Botiller, otro llamado Fonga sigde que tenía cargo de derramar 
polvo de conchas marinas en la tierra que su Señor auia de pisar, otro Occhocalo era su Cocinero, 
otro tenia cuidado de las unciones, y color con que el Señor adornava su rostro, a este llamavan 
Xam muchec tenía cargo de bañar al Señor Ollop-copoc, labrava camisetas y ropa de pluma, otro 
principal y muy estimado de su Principe llamado Llapchiluli, y con esta gente (y otos infinitos 
oficiales y hombres de cuenta) traia adornada, y autorizada su persona y casa.

...The natives of Lambayeque say (and the other peoples that live near this valley agree with 
them) that in very ancient times, for which they can’t say a year, a great fleet of rafts arrived from 
the north of Piru bringing a Compañas father called Ñaimlap. This man was of high rank and much 
courage, and had many concubines, though his main companion was a woman called Ceterni; he 
brought with him many people who followed him as their captain and chief. Of all his people, the ones 
Ñaimlap valued the most were his officials, which were forty in number and included Pita Zofi his 
trumpeter, who blew very big snails and was held in much esteem by the people; Ninacola, who was in 
charge of his litters and chairs; Ninagintue, who was in charge of his beverages; Fonga, who scattered 
marine-shell dust over the ground he walked on; Occhocalo, who was his cook; Xam Muchec, who 
took care of his anointments and the colors he used to adorn his face; Olloc Copoc, who was in charge 
of his baths; and Llapchiluli, who made feather shirts and clothes and was very dear to him. With 
these men and innumerable other officials Ñaimlap attended himself and his house. 

The arrival of Ñaimlap

Miguel Cabello Valboa (siglo XVI)

Los primeros documentos escritos sobre el origen de los 
lambayeques se remontan al siglo XVI, cuando Miguel Cabello 
Valboa recoge el famoso relato de la dinastía Ñaimlap con su 
arribo a las costas norteñas y que Enrique Brüning a inicios del 
siglo XX ubica en la playa adyacente a Chotuna.

El texto del relato es el siguiente:

The First written documents about the origin of the Lambayeque 
people date from the 16th century, when Miguel Cabello Valboa wrote a 
famous chronicle of the arrival of Ñaimlap and his people to the northern 
coast of Peru. Later, at the beginning of the 20th century, Enrique Brüning 
identified a beach beside the town of Chotuna as the place where the 
newcomers disembarked. Here is the text of Cabello Valboa’s chronicle:





5150

Este señor Naymlap con todo su repuesto vino á aportar y 
tomar tierra á la boca de un Rio (aora llamado Faquisllanga) y auiendo 
alli desamparado sus balsas se entraron la tierra adentro deseosos de 
hacer asiento en ella, y auiendo andando espacio de media legua fabri-
caron unos Palacios á su modo, a quien llamaron Chot, y en esta casa y 
palacios convocaron con devocion barbara un Ydolo que consigo traian 
contra hecho en el rostro de su mismo caudillo, este era labrado en una 
piedra verde, a quien llamaron Yampallec (que quiere decir figura y 
estatua de Naymlap). Auiendo vivido muchos años en paz y quietud 
esta gente auiendo su Señor, y caudillo tenido muchos hijos, le vino el 
tiempo de su muerte, y porque no entendiessen sus vassallos que te-
nia la muerte jurisdicción sobre el, lo sepultaron escondidamente en el 
mismo aposento donde auia vivido, y publicaron por toda la tierra, que 
el (por su misma virtud), auia tomado alas, y se auia desaparecido. Fue 
tanto lo que sintieron su ausencia aquellos que en su venida lo auian 
seguido que aunque tenian ya gran copia de hijos, y nietos y estavan 
muy apasionados en la nueva y fertil tierra lo desampararon todo, y 
despulsados, y sin tiento ni guia salieron a buscarlo por todas partes, 
y ansi no quedo por entonces en la tierra mas de los nacidos en ella, 
que no era poca cantidad porque los demás se derramaron sin orden 
en busca de el que creian auer desparecido. Quedo con el Ymperio y 
mando de el muerto Naymlap, su hijo mayor Cium el qual casó con 
una moza llamada Zolzoloñi: y en esta y en otras concubinas tubo doce 
hijos varones que cada uno fue padre de una copiosa familia, y auiendo 
vivido y señoreado muchos años este Cium, se metió en una bobeda so-
terriza, y alli se dejo morir (y todo a fin de que a su posteridad tuviesen 
por inmortal y divina). Por su fin y muerte de este governo Escuñain a 
este heredero Mascuy, a este subcedio Cuntipallec y tras este governo 
Allascunti, y a este subcedio Nofan nech á este subcedio Mulumuslan 
tras este tuvo el mando Llamecoll á este subcedio Lanipat = cum, y tras 
este señoreo Acunta. 

This lord Ñaimlap came with all his people, desiring to settle 
at the mouth of a river which is nowadays called Faquisllanga. After 
having disembarked and abandoned their rafts, they walked inland 
for half a league, and then they took possession of the land and built 
palaces in their own fashion, calling the place Chot. They brought 
with them an idol which they adored with barbarian devotion; it was 
built in a green stone and had the face of their leader. It was called 
Yampallec, which means “the figure and statue of Ñaimlap”.

Since then they lived in peace and quiet for many years, and 
Ñaimlap had many sons and daughters, until one day he finally died. 
His officials, not wanting their people to know that their lord had 
been powerless before death, buried him secretly inside the house 
where he had lived, and told everyone that he had decided to take 
wings and fly away. All the people that had come with him to this 
land missed him so much, that despite the fact that they already had 
many sons and daughters and loved their new and fertile land, they 
left their city to go everywhere in search of Ñaimlap, but they did it 
without any order or a guide.

Ñaimlap’s empire and command fell on his elder son Cium, 
who was married to a girl called Zolzoloñi. With her and other 
concubines he had a total of twelve sons, each one later becoming 
the head of a big family. After having ruled over his people for many 
years, desiring to be remembered as a divine and immortal being 
for posterity, one day Cium walked into a subterranean chamber 
and never walked back out again, because he stayed there until he 
died. After him the domain was inherited and ruled successively 
by Escuñain, Mascuy, Cuntipallec, Allascunti, Nofan-nech, 
Mulumuslan, Llamecoll, Lanipat-cum and Acunta. 

Acunta was succeeded in the rule of the domain by Fempellec, 
who was the last and most unhappy of all the chieftains who ruled over 
this land. This came about because he decided to relocate the Huaca or 
idol which we have said Ñaimlap initially placed in a shrine at Chot. When 
he was about to move the idol the devil appeared before him in the guise 
of a beautiful woman, and so complete was the devil’s ruse and weak 
Fempellec’s continence, that he ended up sleeping with the woman. 





Sucediole en el Señorio Fempellec, este fue el ulltimo y mas desdichado 
de esta generacion porque puso su pensamiento en mudar á otra parte aquella 
Guaca ó Ydolo que dejamos dicho auer puesto Naymlap en el «asiento» de Choc 
y andando provando este intento no pudo salir con el, y a desora se le aparecio el 
Demonio en forma y figura de una hermosa muger, y tanta fue la falacia de el De-
monio, y tan poca la continencia de el Femllep, que durmio con ella segun se dice, 
y que acabado de perpetuar ayuntammiento tan nefando comenzo a llover (cosa 
que jamas auian visto en estos llanos) y duro este diluvio treinta dias á los quales 
subcedio un año de mucha esterilidad, y hambre: pues como á los Sacerdotes de 
sus Ydolos (y demás principales) les fuesse notorio el grave delito cometido por su 
Señor entendieron ser pena correspondiente á su culpa la que su Pueblo padecia, 
con hambres pluvias, y necesidades: y por tomar de el venganzas (olvidados de la 
fidelidad de vasallos) lo prendieron yatadas las manos, y pies. lo echaron en el pro-
fundo de el mar, y con el se acabo a linea y descendencia de los Señores, naturales 
del Valle de Lambayeque ansi llamado por aquella Guaca (o Ydolo) que Naymlap 
trujo consigo a quien llamavan Yampallec. Durante la vida de Cium hijo heredero 
de Naymlap (y segundo Señor en estos Valles) se apartaron sus hijos (como dicho 
queda) a ser principios de otras familias, y poblaciones y llevaron consigo muchas 
gentes uno llamado Nor se fue al valle de Cinto y Cala, fue á Tucume, y otro á Co-
llique y otros a otras partes. Un Llapchillulli hombre principal de quien dejamos 
dicho haver hecho mucho caudal al Señor Naymlap tanto por ser valeroso quanto 
por ser Maestro de labrar ropas de plumeria se aparto con mucha compaña que lo 
quiso seguir, y hallando asiento a su gusto en valle llamado Jayanca se pobló en el, 
y alli permanecio su generacion y prosapia...

After such a terrible union a very heavy rain fell, something that had never 
happened in those plains. The deluge lasted for thirty days, and was followed 
by a whole year of infertility of the soil and hunger. When the idol’s priests 
considered what had happened, they determined that the calamities their people 
were suffering (heavy rains, hunger and all kinds of needs) were a penalty for the 
seriousness of their lord’s crime, and so they decided to put aside their loyalty as 
vassals and avenge the people by capturing him, tying his hands and feet, and 
throwing him to the bottom of the sea. He was the last ruler of the Lambayeque 
valley −thus called because of the Guaca (or idol) that Ñaimlap brought with 
him, which was called Yampallec.

As has already been said, the sons of Cium −the second ruler of these 
valleys, son and heir of Ñaimlap− moved away to found new dynasties and towns. 
They took many people with them. Thus, Nor went to the valley of Cinto, Cala 
went to Túcume, another one went to Collique and the rest went to different 
places. Llapchiluli, an important man who, as we have mentioned, greatly served 
Ñaimlap as much by his courage as by his mastery in the art of making feather 
clothes, also departed, taking a big number of followers with him. Having found 
good lands at a valley called Jayanca, he settled there and took possession of the 
place for his lineage and his people.

After his people deservedly killed Fempellec, the populous domain 
of Lambayeque and its surrounding areas remained without a chieftain for 
several years. This state of affairs lasted until one day a powerful tyrant 

5554





Ya queda visto como por la muerte merecida que dieron los 
suyos á Fempellec quedo el Señorio de Lambayeque (y lo a el anexo) 
sin patron ni Señor natural en el qual estado estuvo aquella numerosa 
república, muchos dias hasta que cierto tirano poderoso llmado Chimo 
capac vino con invencible exercito, y se apoderó de estos valles, y puso 
en ellos presidios, y en el de Lambayeque Señor y Cacique de su mano, 
el qual se llamo Pongmassa a este sucedio su hijo Oxa, y fue esto en el 
tiempo y coyuntura que los Yngas andauan pujantes en las Provincias 
de Caxamarca porque es ansi que este Oxa fue el primero que entre 
los de su linage tuvo noticias de los Señores Yngas desde las tempo-
radas de este comenzaron a bivir con sobresalto de ser despojados de 
sus Señorios por mano y armas de los de el Cuzco. A este Oxa sucedió 
en el Cacicazgo un hijo suyo llamado Llempisan muerte este hermano 
menor que se llamo Fallenpisan. Vino despues de este a tener el man-
do Efquempisan, muerto este subcedio Secfunpisan en cuyo tiempo 
entraron en este Piru nro. Españoles y dejaremos aqui el hilo cortado 
para añudarlo quando a nuestra tela conviniere, porque para dar fin a 
este Capítulo quiero decir la causa porque estos Señores que avemos 
acabado de nombrar durante muy poco en el Señorio y mando, y tan 
poco que afirman no averlo poseido ninguno 12 años, y algunos no 
aver durado en el dos cabales era pues la ocasión que como el Demonio 
tenía tanta mano y poder en sus astragados entendimientos hacialos 
poner en tan estrechos y asperos ayunos (luego que tomavan el cargo) 
que con abstinencias y vigilias, y largos ayunos, se enflaquecian de tal 
manera que jamas podian arribar a perfecta salud, ya que los ayunos es-
capassen, y otros morian entre las manos de su infructuosa penitencia, 
y de esta manera se yvan heredando hermanos a hermanos, y a todos 
el infierno en pago y remuneración de sus pecados. Entre las gentes 
y naciones que dejamos nombrados de estos Valles tenia Chico capac 
repartidos presidios, y guarniciones y contrastando la voluntad de todos 
auian de hacer su viage los Capitanes de Topa Yngayupanqui para irse 
a juntar con el á Caxamarca como quedo acordado en Pohechos de lo 
qual trataremos en el Capitulo siguiente.

called Chimo Capac invaded the land with a powerful 
army, and after taking possession of the different valleys, 
he established garrisons in them and named a chieftain for 
the domain. This chieftain, who was called Pongmassa, 
was succeeded by his son Oxa during the time when the 
Incas were expanding their power throughout the provinces 
of Cajamarca. Thus Oxa was the first of his lineage who 
heard about the Incas, and the first one to fear losing his 
dominions to the powerful conquerors from Cuzco. Oxa 
was succeeded in the chieftain by his son Llempisan, 
who in turn was succeeded by his younger brother 
Fallenpisan. Fallenpisan was succeeded by Efquempisan, 
and Efquempisan was succeeded by Secfunpisan, during 
whose rule the Spaniards arrived to Piru.

But I’ll cut my chronicle here to resume it later, 
because I’d like to close this chapter now by telling the reason 
why the chieftains we have named lasted so little at the head 
of their domain. It is said any of them ruled for more than 
twelve years, and some even less than two years. The devil got 
hold of their minds after they ascended the throne, and caused 
them to abstain from food for long periods of time, so much 
so, that they kept losing weight and thus also their health, 
until they died in their useless penitence of fasting. The throne 
kept being inherited by the brothers of the dead rulers, but 
the same thing kept happening and they all ended up in hell 
paying for their sins.

Chico Capac had garrisons among the peoples and 
nations of these valleys, and as agreed at Pohechos, his troops 
marched to Cajamarca to join those of Topa Yngayupanqui’s 
captains. I will talk about this in the next chapter.

5958





n Cerámica escultórica con la representación mítica de cabeza de felino estilizado con ojos alados, imagen 
muy peculiar en la cultura lambayeque. / Sculptural ceramic representing a stylized feline head with winged 
eyes -a very distinctive image of the Lambayeque culture.



6564 Crónica / Chronicle El arribo de Ñaymlap / The arrival of Ñaymlap

O C É A N O
P A C Í F I C O

L A M B A Y E Q U E

L A L I B E R T A D

C A J A M A R C A

P I U R A

CHICLAYO

SAN PEDRO
DE LLOC

LAMBAYEQUE

FERREÑAFE

CHEPÉN

Mesones Muro

San Juan
de Licupis

Puerto de Eten

Jequetepeque

Pueblo
Nuevo

Pueblo Nuevo

San
Gregorio

Agua Blanca

Chongoyape

Nueva
Arica

Pacasmayo

Santa Rosa

Tembladera
Guadalupe

La Victoria

Chochope

Tocmoche

La Florida

Miracosta

Incahuasi

San José

San José

Mochumi

Pacanga

Nanchoc

Pomalca

Pimentel

Monsefú

Jayanca

Mórrope

Mocupe

Motupe

Oyotún

Pátapo

Pacora

Niepos

Tumán

Pucalá

Cayaltí

Bolívar

Reque

Llama

Salas

Pítipo

Illimo

Túcume

Zaña

Picsi

Eten

Sexi

Río de

La
Leche

Río
Reque

Río Lambayeque

Río Zaña

Chotuna
Chornancap

San José
de Moro

Huaca
Las Balsas

Ucupe

Cerro
Guitarra

Huaca
Monte Grande

Huaca
Huamantanga

Huaca
La Comisaría

Huaca
Blanca

Playa Las Huacas Huaca
Los Perros

Cerro
Corvacho

Huaca Miguelito

Huaca
La Pava

Luya Cinto

Santa Rosa

Huaca
Grande

Huaca Bandera

Mocce

Cerro
Culpón

Huaca El Sol

Cerro Mulato

Raca Rumi

Solecape

Tres Tomas

Pómac

Sipán

Pampa Grande

Collique

Túcume

Apurlec

La Viña

Jotoro

Pátapo

Purulen
Murales de Úcupe

Pacatnamú

Collud

Siete Techos

Ventarrón

Miguel Cabello
Valboa (1586)

Justo Modesto
Rubiños y Andrade

(1782)

80°O81°O

80°O81°O

7°S 7°S

Arribo de
Ñaimlap

0 10 20 30

Escala gráfica (Km)

N

LEYENDA

Desplazamiento de descendientes de Ñaimlap
Vía principal actual
Vía secundaria actual
Capital departamental
Capital provincial

Capital distrital

Sitio arqueológico



The story of Ñaimlap 
and the territory of the 

Lambayeque culture

El relato de Ñaimlap en 
el territorio de la cultura 

lambayeque

Chapter
Capítulo



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

6968



7170

Los primeros documentos sobre el origen 
del topónimo Lambayeque en la costa norte del Perú 
se remontan al siglo XVI, cuando el curaca Martín 
Farrochumbi, de Túcume, narró a Miguel Cabello 
Valboa (1951 [1576]), el relato del arribo de Ñaimlap 
con su séquito y descendientes. En el siglo XVIII, 
Justo Modesto Rubiños y Andrade (1936 [1782]), cura 
de Mórrope y Pacora, recoge una versión resumida, 
pero con la misma riqueza de personajes, escenarios y 
acciones. Desde entonces, y por más de cuatro siglos, 
esta historia ha despertado el interés de investigadores 
que han presentado argumentos para probar el valor 
de esta tradición oral, que constituye la base de una 
vigorosa identidad territorial, material e inmaterial, 
que la convierte en uno de los testimonios más 
consistentes de la cultura lambayeque (Zevallos, 1989), 
donde precisamente habrían sucedido los hechos. 
Presentamos evidencias y argumentos para probar la 
validez de este relato, no solo de los episodios que lo 
forman, sino de aquellos que no son mencionados y 
que aparecen representados por quienes decían ser 
descendientes de este mítico personaje.

El relato de Ñaimlap 
en el territorio de 

la cultura lambayeque The story of Ñaimlap 
and the territory of the 
Lambayeque culture

1. Aproximaciones al relato

Desde que por primera vez fue recogido el 
relato de Ñaimlap, la idea generalizada ha girado 
en torno a dos escenarios. Por un lado, los que 
consideran la legitimidad de su contenido y de las 
pruebas que respaldan esta fantástica historia, hasta 
quienes sostienen que es un documento desprovisto 
de pruebas científicamente probables. En ambos 
escenarios, la idea transita en la necesidad de entender 
el relato y los hechos como si este fuera un documento 
cuyo contenido debe cumplirse rigurosamente, y 
sobre el cual no puede haber interpretaciones fuera 
de la narración. Sin embargo, después de décadas 
de investigaciones y análisis de la materialidad de la 
cultura lambayeque, proponemos que esta tradición 
oral no es posible interpretarla solo en los parámetros 
narrativos que ofrece desde su registro en el siglo XVI, 
porque estos hechos tienen sentido en el relato que 
desarrolla Martín Farrochumbi ante Miguel Cabello, 
y se articulan en el escenario territorial donde habrían 
acontecido. Lo que pasa es que existen otras historias 

The first documentary evidence on the 
origin of the Lambayeque toponym in the northern 
coast of Peru dates from the 16th century, when 
Martín Farrochumbi, the cacique of Túcume, told 
Miguel Cabello Valboa ([1576] 1951) the story of 
Ñaimlap’s arrival. During the 18th century Justo 
Modesto Rubiños y Andrade ([1782] 1936), priest 
of Mórrope and Pacora, compiled an published an 
abstracted version of the story, which, despite being 
shorter, was equally rich in characters, scenery and 
facts. Since then, and for more than four centuries, 
the story of Ñaimlap has called the attention of 
researchers who have tried to prove the value of its 
oral tradition with different arguments. The story 
lies at the heart of a strong territorial material and 
immaterial identity, and therefore it is one of the 
most consistent testimonials of the Lambayeque 
culture (Zevallos, 1989). In the present study, we 
offer evidence and arguments that prove the validity 
of the Ñaimlap story, including the known chronicles 
and facts put forward by those who claimed to 
belong the mythical dynasty of Ñaimlap.

1. Approaches to the story of 
Ñaimlap

Since Ñaimlap’s story was first compiled, 
it has commonly been seen from two opposing 
points of view: those who believe in the legitimacy 
of this fantastic story, and those who say it doesn’t 
include any facts that can be scientifically proven. 
In both cases, the chronicle itself and the facts it 
describes are seen as if they should be rigorously 
objective, excluding any kind of interpretation that 
goes beyond the chronicle itself. But after decades of 
research and analysis of the material aspects of the 
Lambayeque culture, we now suggest that this oral 
tradition should not only be interpreted according to 
the literary parameters established by the chronicle 
itself when it was written (in 16th century). The 
reason is because the story Martín Farrochumbi told 
Miguel Cabello makes sense only in the context of 
the territorial environment where it happened. There 
are other stories about characters of the Lambayeque 
culture available from different sources which present 

n pp. 68-69. Detalle del personaje Spondylus. Huaca Las Balsas. Túcume. /
Detail of the "Man of the Spondylus" on friezes in Huaca Las Balsas, Túcume.

Carlos Wester
Museo Arqueológico Nacional Brüning



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

7372

de personajes de la cultura lambayeque que se hallan 
representados en los diversos soportes, en los cuales 
el elemento común son los seres ornitomorfos o 
sus equivalentes simbólicos, como el ave en picada, 
el mar o, su similar, la ola antropomorfa, la luna o 
su expresión circular y así una serie de imágenes 
animadas que configuran un corpus iconográfico que 
narra otras historias que guardan relación con el relato 
de Ñaimlap, que resultaría ser la historia principal.

La leyenda de Ñaimlap, asociada con el 
arribo a las costas del litoral de Lambayeque de un 
personaje legendario acompañado de su esposa, 
Ceterni, concubinas, y un pequeño ejército de oficiales 
y asistentes, muestra la travesía desde el mar hasta 
el desembarco, su integración a un territorio con 
nombres de escenarios, lugares y personajes, hasta la 
sucesión dinástica del gobernante, y el desenlace del 
nieto de Ñaimlap, conocido como Fempellec, quien 
recibe un «castigo» como consecuencia de sus actos. 
Este relato cobra enorme valor desde el momento que 
permite entenderlo a través de su asociación con las 
imágenes y escenas representadas en la materialidad 
de la cultura lambayeque, que indiscutiblemente se 
afianzó en la costa norte del Perú, luego del periodo 
Transicional, documentado en el sitio de San José 
de Moro en el valle de Chaman (Castillo, 2003), y 
consecuencia del «colapso» de los mochicas, en el 
cual la costa norte fue escenario de un conjunto de 
profundos cambios, explicados por Shimada (1994), 
Bawden (1995) y Castillo (2003). El resultado de este 
proceso de aproximadamente 150 años trajo como 
resultado la aparición en la costa norte de un nuevo 
mapa sociopolítico, un nuevo ordenamiento religioso 
e ideológico, asociado a un nuevo estilo que es efecto 
de este proceso «fusional», en el que la llegada o arribo 
del personaje Ñaimlap, que, con su descendencia, 
forma parte de la legitimización de este proceso, donde 

common elements like ornithomorphic beings or 
their symbolic equivalents such as the nose-diving 
bird, the sea or anthropomorphic waves (the sea’s 
equivalent), and the moon or its expression as a 
circle; thus a series of animated images configure an 
iconographic corpus which narrates other stories that 
are related to the story or legend of Ñaimlap, which 
is the main one. 

The legend of Ñaimlap tells the story of a 
character who arrived to the Lambayeque coast 
together with his wife Ceterni, his concubines, his 
people and a small army of officers and assistants; 
it describes their journey across the sea, their 
disembarkation, their settlement including the names 
of places and participants, the dynastic succession 
of Ñaimlap, and the tragic end of his grandson 
Fempellec, who was punished with death for his 
illegal deeds. The fact that the story is associated 
with the scenery and imagery represented in the 
material manifestations of the Lambayeque culture 
gives it immense value. The Lambayeque culture 
consolidated itself in the northern coast of Peru after 
the “collapse” of the Mochicas and a transitional 
period which has been documented in the San José 
de Moro site of the Chaman valley (Castillo, 2003). 
This period, which saw profound changes taking 
place −as explained by Shimada (1994), Bawden 
(1995) and Castillo (2003)− lasted for about 150 years 
and produced a new sociopolitical map and a new 
religious and ideological order in the northern coast. 
These are reflected in a new style that shows evidence 
of a process of fusion. The arrival of Ñaimlap and 
his descendents is clearly represented in the material 
remains of the Lambayeque culture and resided in 
the collective memory of that people in the form of 
a powerful supernatural being who had power over 
their lives and controlled their destiny and that of the 

n Tumi de oro con detalles 
de Spondylus como corona 
y detalle posterior. Cultura 

lambayeque. Museo de 
Oro del Perú, Armas 

del Mundo, Fundación 
Miguel Mujica Gallo, 

Lima. / Front and rear 
view of golden Tumi with 

Spondylus shell as part of 
his crown. Lambayeque 

culture. Museo de Oro del 
Perú – Armas del Mundo, 
Fundación Miguel Mujica 

Gallo, Lima.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

7574

aparecen representados en la producción material de la 
cultura lambayeque, y habitan en la memoria social 
de esta población con tal fuerza que esta imagen 
es recordada como un ser sobrenatural, que ejerce 
poder sobre la vida, el destino de las personas y del 
territorio donde ellos habitan. Es muy importante esta 
reflexión, porque es precisamente el factor climático y 
sus efectos el que resulta ser el elemento que promueve 
estos cambios durante el llamado Horizonte Medio, y 
es nuevamente este fenómeno contado en la tradición 
oral el que constituye una de las más graves tragedias 
ambientales que afrontó la sociedad de Lambayeque, y 
que hace que los sacerdotes ejecuten a Fempellec, que 
es arrojado al mar atado de pies y manos, poniendo 
fin a la descendencia de Ñaimlap. Ambos eventos de 
enorme magnitud climática y de evidente repercusión 
y consecuencias marcan nuevos tiempos en los cambios 
que afrontó la costa norte del Perú.

Desde hace más de un siglo, los investigadores 
han mostrado interés por conocer el origen y valor de 
esta narración. Cada uno orientado por un propósito, 
confirmar o descartar la validez histórica de este tras-
cendental relato. Tradicionalmente, las investigaciones 
han hecho pensar en un dios principal de la cultura 
lambayeque, que se configura como la deidad suprema, 
omnipresente, con poder transformativo (Shimada, 
1995 y 2014), de ojos alados, nariz prominente, boca 
insinuada sin dientes, en algunos casos con lagrimones 
que caen de los ojos, y alas a la altura de la espalda, en 
clara alusión al ser mitológico ataviado con emblemas 
y ornamentos que legitiman su elevado estatus ances-
tral. Por otro lado, los actos, gestos y acciones men-
cionados en este relato se hayan representados en una 
diversidad de soportes de materiales producidos en la 
cultura lambayeque, como si los artistas y especialistas 
de aquel entonces tuviesen como intención mantener 
este discurso vivo en la memoria social, a través de las 

imágenes e íconos para que se perennice a los líderes 
que se mencionan en esta historia. En consecuencia, 
este relato podría asociarse a un conjunto de historias 
que buscan legitimar el poder y autoridad de las éli-
tes. Es decir, a través de estas historias, las familias al 
frente de la sociedad de Lambayeque narran el origen 
de sus linajes (Rucabado, 2008). Las pruebas arqueo-
lógicas permiten proponer que el arribo de Ñaimlap y 
sus acompañantes habría sucedido en un lugar que era 
poblado y gozaba de prestigio por tratarse de un esce-
nario sagrado, próximo a la desembocadura del río en 
el mar, hecho que podríamos calificar como una con-
dición en razón a que el agua símbolo de la fertilidad 
recorre el territorio del bosque y la montaña por cauces 
serpenteantes y asoma al mar, que es la madre de todas 
las aguas, donde la vida nace y termina, donde el Sol 
y la Luna se ocultan en su profundidad, y donde las 
señales de este mar se manifiestan a través de las olas 
de naturaleza transformativa que son antropomorfas, 
ornitomorfas y geométricas. 

Las evidencias arqueológicas que se han do-
cumentado a lo largo de estas últimas décadas de in-
vestigaciones permiten proponer la idea de un esce-
nario singular producto de la inspiración en el paisaje 
circundante, como el mar y la desembocadura del río, 
que son el escenario donde se recrean estos espacios 
asociados con la tradición oral de Ñaimlap y sus acom-
pañantes. No solo en el relato se pone de manifiesto el 
paisaje, sino también en el territorio mismo de la re-
gión de Lambayeque, donde los principales escenarios 
de la monumentalidad religiosa y ceremonial tienen 
como condición recrear el paisaje sagrado compuesto 
por la montaña, el bosque, el valle, la desembocadura 
y el mar. Los materiales procedentes de monumentos 
como Pómac, Túcume, Luya, Úcupe, Pacatnamú y 
Chotuna Chornancap son una muestra de la asocia-
ción entre tradición oral y al paisaje sagrado.

territory where they lived. Importantly, the climatic 
factor and its effects were the promoting agents 
of the changes that took place during the period 
known as the Horizonte Medio, when the torrential 
rains corresponding to those mentioned in the oral 
tradition were one of the most serious environmental 
crises the Lambayeque society ever lived; because the 
rains were attributed to Fempellec’s behavior, he was 
detained and thrown into the sea with his hands and 
feet tied, an act that effectively ended the dynasty of 
Ñaimlap. 

Researchers have tried to discover the origin 
and real value of this momentous story for more 
than a century, whether to verify or deny its veracity. 
Traditionally, studies have described the supreme 
god of the Lambayeque culture as omnipresent and 
having transformative power (Shimada, 1995 and 
2014); he has wing-shaped eyes (sometimes with 
big tears), a prominent nose, a soft mouth without 
teeth, and wings in his back. His ornaments and 
emblems reveal his ancestral high rank. On the other 
hand, representations of the acts, gestures and facts 
mentioned in the chronicle can be found in different 
material items produced by the Lambayeque culture, 
as if the specialists and artists that made them had 
wanted this story to remain alive in the collective 
memory, and render its main characters immortal 
through their imagery and iconography. It is therefore 
possible to include the Ñaimlap story in the group of 
stories that try to legitimize the power and authority 
of the Lambayeque elites, or stories that the leading 
families of the Lambayeque society used to tell the 
origins of their lineages. The archaeological remains 
allow us to suggest that Ñaimlap and his entourage 
disembarked in a populated area, probably a sacred 
and therefore prestigious place that was close to the 
mouth of a river. This may be essential, because water 

−a symbol of fertility− runs through winding courses 
across the mountains and the forests until it reaches 
the sea, which is the mother of all waters; the sea is 
where life begins and ends, and the place on whose 
depths the sun and the moon hide; the iconography 
represents its waters in the shape of waves that are 
transformative, and thus can be anthropomorphic, 
ornithomorphic or geometric.

The archaeological evidence gathered during 
the last decades of research suggest a peculiar culture 
that evolved inspired by its surrounding landscape 
−a landscape that included the sea and the river 
mouth, which are the places and scenery where 
the oral tradition says Ñaimlap and his followers 
arrived. Besides the chronicle, the importance of 
the landscape is also seen in the territory of the 
Lambayeque region itself, where the main religious 
and ceremonial monumental buildings try to recreate 
the sacred landscape made of mountain, forest, 
valley, river mouth and the sea. The remains found at 
monumental sites like Pómac, Tucume, Luya, Úcupe, 
Pacatnamú and Chotuna Chornancap are examples 
of the association between the oral tradition and the 
sacred landscape.

n pp. 76-77. Máscara funeraria. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perú, Armas 
del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / Funerary Mask. Lambayeque culture. 

Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.



Capítulo 1 / Chapter 1 7776



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

7978

2. Evidencias arqueológicas

Para explicar la tradición oral de Ñaimlap a 
través de las evidencias arqueológicas, es indispensable 
entender los diferentes momentos por los que suceden 
los hechos contados. Un primer escenario resulta 
el «arribo», producto de una travesía marítima 
antecedida por un evento que denominaremos 
«partida». Sobre esta, existen algunas propuestas 
como el origen desde el extremo norte del Perú, 
que corresponde a las zonas de la costa de Ecuador, 
antigua ruta ya conocida por los navegantes mochicas, 
cuyas travesías en busca del Spondylus y Conus 
debieron generar una fluida y exitosa navegación 
(Hocquenghem, 1992). Existe la posibilidad de 
una travesía desde la zona de Pachacámac, ubicado 
también junto a la desembocadura del río en el mar. 
Sin embargo, dados los probables atributos míticos y 
la semejanza fisonómica entre los que desembarcan y 
los que reciben, el arribo del personaje protagonista 
significa mucho más que eso. Por ello, el término que 
proponemos para calificarlo sea «retorno», porque 
quienes llegan son recibidos sin oposición alguna y 
pareciera que este retorno fuera preparado y esperado.

El siguiente escenario es el de los nombres 
de los personajes, Ñaimlap y Ceterni, que correspon-
den a nombres propios, pero la denominación de los 
servidores como Fongasigde, Pitazofi, Occhocalo, 
Xam-muchec, Ñinacola, Ñinagintue, Ollop-copoc y 
Llapchiluli corresponde a las funciones que desem-
peñaba cada uno de ellos, no a la denominación de 
su nombre propio. Por ello, si consideramos este ra-
zonamiento como válido, vemos que varios de estos 
asistentes estuvieron al servicio de los diferentes lina-
jes existentes en el territorio. Contrariamente sucede 
con los nombres de los descendientes de la dinastía de 
Ñaimlap, Sium y sus hijos Cuntipallec, Nofan-nech, 

Allascunti, Mulumuslan, Escuñain, Mascuy, Llame-
coll, Lanipat-cun, Acunta y Fempellec, relacionados 
con el establecimiento de nuevos territorios que hi-
cieron crecer el reino de Ñaimlap, como Cinto, Co-
llique, Túcume y Jayanca y que habrían representado 
una familia o un filca (Fernández, 2012: 39).

El episodio vinculado a la colocación del ído-
lo en el templo de Chot corresponde a un evento de 
características fundacionales, que se resume en el en-
terramiento de la imagen ancestral que identifica y 
unifica a este pueblo. Al respecto, hay que anotar que 
muchos de los materiales que se conocen en el arte 
de la cultura lambayeque, enfatizan en la imagen de 
un personaje con ojos rasgados vinculado a un tema 
recurrente como es el mar, las aves y la Luna. Este 
ser sobrenatural resulta la deidad protectora princi-
pal —no única— en la que se convertiría Ñaimlap 
y luego su hijo Sium (Kauffmann, 1989 y 2016). Por 
otro lado, Enrique Brüning (1922: 14), en sus Estudios 
monográficos del departamento de Lambayeque, definió 
algunos elementos valiosos por su relación con el re-
lato. Por ejemplo, el río Faquisllanga, cuyo topónimo 
significaría «cangrejo de agua dulce» y que —según 
documentos de 1580— corresponde al río Lambaye-
que, del que uno de sus brazos es el río que desem-
boca en el litoral del Pacífico y que coincide con la 
cercanía de Chornancap y Chotuna, en el ámbito de 
los actuales distritos de San José y Lambayeque.

En la tradición oral, existen algunos pasajes 
que podrían calificarse de alto contenido «mitológi-
co». Por ejemplo, la muerte de Ñaimlap y su transfor-
mación en un hombre con atributos de ave, que rodea 
de misterio la personalidad de este héroe fundador 
y lo eleva a la condición sobrenatural. Igual destino 
tiene Sium, que se encierra en una bóveda y se deja 
morir. Mantiene la tradición de estos seres que con la 
muerte adoptan la forma de la deidad ancestral, cuya 

2. Archaeological evidence

To understand the oral tradition of Ñaimlap 
through the archaeological evidence, we must first 
examine the different phases that compose this 
story. In the first place, there is the “arrival” after 
a maritime journey that was preceded by an event 
that can be called “departure”. The far north of Peru 
(the modern day coast of Ecuador) was proposed 
long ago as its point of origin. The ancient route 
along the northern coast was well known by the 
Mochica sailors, whose expeditions in search of 
Spondylus and Conus mollusks must have been very 
productive (Hocquenghem, 1992). There is also the 
possibility of a departure from around Pachacamac 
in the south, also near a river mouth. But given the 
assumed mythical attributes and the physiognomic 
similarity between the people who arrived and those 
who received them at Lambayeque, we discard that 
possibility and suggest that the arrival of Ñaimlap 
should rather be called a “return”. In fact, the arriving 
party is welcomed without any kind of resistance, and 
it looks like this return was planned and awaited for.

Secondly, we must consider the names of the 
characters in the story. While the names of Ñaimlap 
and Ceterni are in fact proper names, the names of 
Ñaimlap’s servants are not so, because in reality they 
correspond to the functions each of those individuals 
performed. Fonga Sigde, Pita Zofi, Occhocalo, 
Xam Muchec, Ñinacola, Ñinagintue, Olloc Copoc 
and Llapchiluli are terms that we also find in other 
lineages in the territory of Lambayeque. On the other 
hand, the names of Ñaimlap’s descendants (Cium 
and his sons Cuntipallec, Nofan-nech, Allascunti, 
Mulumuslan, Escuñain, Mascuy, Llamecoll, 
Lanipat-cun, Acunta and Fempellec) seem to relate 
to the new territories they settled in (like Cinto, 

Collique, Túcume and Jayanca), which extended 
Ñaimlap’s original dominion under a single family or 
“filca” (Fernández, 2012: 39).

Thirdly, the episode of the placement of the 
idol at the sanctuary in Chot has the characteristics 
of a founding event whereby the ancestral image that 
identifies and unifies this people is buried under the 
ground. It must be noted that many of the artistic 
material remains of the Lambayeque culture show a 
scene in which a character with wing-shaped eyes is 
part of a recurrent theme that includes the sea, birds 
and the moon. This supernatural being becomes 
the main −but not the only− protective deity; it 
initially represents Ñaimlap, and later his son Cium 
(Kauffmann, 1989 and 2016). in his book Monographic 
Studies of the Lambayeque Department, Enrique 
Brüning (1922: 14) defined some important elements 
that relate to the Ñaimlap story. One of them is the 
Faquisllanga river, whose toponym would mean 
“fresh-water crab” and, according to documents from 
1580, corresponds to the Lambayeque river −one of 
whose branches reaches the sea near Chornancap and 
Chotuna, in the modern-day districts of San José and 
Lambayeque.

The oral tradition offers some passages that 
could be interpreted as having highly mythological 
contents. One example is Ñaimlap’s death and his 
conversion into a winged man, which surrounds this 
founding hero with a hale of mystery and rises him 
to a state of divinity. The same thing happens with 
Cium, who encloses himself inside a vault until he 
dies. Here we see that the ancient tradition of human 
leaders that adopt the shape of the ancestral deity when 
they die is preserved; their identity being reflected 
in the face of the green stone idol called Yampallec 
(Kauffmann, 2016). Importantly, the mask-wearing 
central character found buried at the eastern tomb of 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

8180

identidad se resume en el rostro del ídolo de piedra 
verde llamado Yampallec (Kauffmann, 2016). Al res-
pecto, es importante comentar que, en la tumba Este, 
excavada en huaca Loro en Pómac (Shimada, 1995: 
53-126), el personaje principal con la máscara es co-
locado de cabeza. Esta condición inédita —conside-
ramos— corresponde a la colocación intencional del 
individuo para insertarlo y recrear, en esta bóveda o 
cámara, su muerte, nacimiento y transformación en 
un «ave mítica» o «ave en picada» en consideración a 
la posición en la que aparece sepultado, en clara alu-
sión al relato de Ñaimlap.

Por otro lado, en 1996, el arqueólogo Juan 
Martínez Fiestas (2014) documentó un importante 
contexto funerario en la zona arqueológica denomi-
nada El Arenal, al sur del centro urbano de Íllimo. 
Como parte de las ofrendas, fueron hallados, junto al 
individuo masculino, siete cuchillos de cobre, dos de 
los cuales presentan la fina escultura de la reconocida 
imagen de la divinidad asociada a Ñaimlap (figura 1) 
(Martínez, 2014: 95). Este personaje masculino de 
élite local, acompañado por dos mujeres, lleva sobre 
su rostro una máscara de ojos alados, así como otras 
ofrendas de metal y cerámica, que constituye una 
prueba de la difusión que tuvo en la materialidad la 
imagen de este «ser alado» que aparece con una diver-
sidad de gestos y atributos, pero que, sobre todo, no 
está representada para una élite y territorio en espe-
cial. Por el contrario, es difundida en forma frecuente 
como parte de la reafirmación del significado ances-
tral de este ser sobrenatural y su inclusión en la me-
moria social de los lambayeques y sus descendientes. 

Además, la polémica conducta de Fempe-
llec, último de los descendientes de la dinastía de 
Ñaimlap, quien, por cambiar de lugar el ídolo coloca-
do en Chot, y tener relaciones con una mujer que era 
«el demonio», es castigado por las consecuencias que 

the Huaca Loro in Pómac (Shimada, 1995: 53-126) is 
placed upside down. We believe this unprecedented 
placement of the corpse was done on purpose with 
the aim of recreating −in his lying chamber− this 
individual’s birth, death and transformation into 
a “mythical bird” or “nose-diving” bird, in a clear 
reference to the story of Ñaimlap.

Archaeologist Juan Martínez Fiestas 
discovered in 1996 an important funerary finding 
(Figure 1) in the archaeological site of El Arenal, 
which is located to the south of the urban center at 
Íllimo (Juan Martínez Fiestas, 2014). The buried 
body, which belonged to a male individual of the 
local elite, wore a mask with wing-shaped eyes and 
was accompanied by two women and several metal 

and pottery offerings. Among the offerings there 
were seven copper knives, two of which had the well-
known image of the deity associated with Ñaimlap 
finely sculpted in them (Martínez, 2014: 95). This is an 
example of the diffusion of the winged being’s image, 
which appears with different gestures and attributes 
in different occasions, but importantly, is not exclusive 
of a particular elite and territory. On the contrary, it 
is represented repeatedly in an effort to reaffirm its 
ancestral meaning in the collective memory of the 
Lambayeque people and their descendants. 

There is also the behavior of Fempellec, the 
last of the descendants of Ñaimlap, who was punished 
and killed for attempting to move the idol of Chot to 
a different location and having sex with a “daemon 
woman”. As a result of his sacrileges, there were a 
thirty-day deluge and a one-year draught that caused 
a famine, misery and death. This tragedy marks the 
end of the fantastic story of Ñaimlap, and is also its 
most debated part. It appears that the facts it describes 
coincided chronologically with the construction of 
one of the temples in the Huaca Chotuna complex, 
and also with the occurrence of a El Niño event −a 
climatic phenomenon that causes heavy rains and 
serious damages. In the case of Fempellec, the rains 
came as a punishment from the gods. But turning 
back to the new temple built at Huaca Chotuna, 
while Brüning (1922) suggests that the original Chot 
was Chornancap, we believe the modern-day Huaca 
Chotuna is the place where the mythical idol was 
moved to by Fempellec.

From an archaeological perspective, the 
oral tradition complements the history of the 
Lambayeque people and our view of them as having 
immense capabilities, as evidenced by their complex 
irrigation system, monumental architecture, resource 
management, quality pottery and fine metal working, 

este «sacrilegio» produce en el reino, como es la lluvia 
de treinta días y sequía de un año que generó hambre, 
miseria y muerte. Esta tragedia marca el epílogo de 
esta fantástica narración y es el episodio más discuti-
do. Nos hace pensar que el cambio del ídolo coincidió 
con la construcción de uno de los templos que se en-
cuentran en el Complejo Chotuna y que este hecho 
sucedió coincidentemente con la presencia del fenó-
meno El Niño, evento climático que genera severas 
consecuencias por las fuertes precipitaciones pluvia-
les, al cual podría asociarse el castigo de los dioses. Al 
respecto, Brüning (1922) sostiene que Chornancap 
sería el primer Chot. Pensamos que la actual huaca 
Chotuna podría tratarse del lugar donde aparente-
mente se cambia de ubicación el ancestro mítico.

n Figura / Figure 1. Cuchillos 
ceremoniales con la imagen 
de ancestro lambayeque 
Ñaimlap, hallados en la tumba 
El Guerrero de Íllimo (Juan 
Martínez Fiestas). / Ceremonial 
knives with the image of 
Ñaimlap the Lambayeque 
ancestor, found at "The Íllimo 
Warrior" tomb (Juan Martínez 
Fiestas).



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

8382

Desde la perspectiva arqueológica, la tradi-
ción oral es el complemento narrativo para entender a 
los de Lambayeque como un pueblo de larga historia 
y enorme capacidad, que se evidencia en el complejo 
sistema de riego, arquitectura monumental, manejo 
de recursos, elaboración de cerámica, fina orfebre-
ría con objetos en oro, plata, cobre, aleaciones que 
constituyen argumentos para calificar a esta sociedad 
como el segundo gran momento de auge en la cos-
ta norte del Perú después de los mochicas. En este 
contexto, debemos reconocer que por cuarenta años 
se vienen efectuando excavaciones arqueológicas y 
análisis de material para entender y caracterizar la 
cultura lambayeque. Sin embargo, coincidiendo con 
algunos investigadores del arte moche, proponemos 
que hay que encontrar antecedentes del relato de 

especially of gold, copper and alloys. This evidence 
makes us consider this prehispanic society as the 
second most developed one in the northern coast of 
Peru after the Mochicas. Even though archaeological 
excavations and studies aimed at trying to categorize 
and understand the Lambayeque culture have been 
made for the last forty years, we can only now suggest, 
in agreement with some researchers of the Moche 
art, that the precedents of the Ñaimlap story should 
be looked for in the universe of the representative 
aspects of their Mochica predecessors, because the 
Lambayeque oral traditions must have been inspired 
by themes that came from the ancestral Mochica 
world. In the scene representing the theme of the 
Sacrifice and Presentation which appears engraved 
in several fine bottles described by Donnan (1978: 

Ñaimlap en el universo de representaciones de los an-
tecesores de los lambayeques, porque la tradición oral 
debió inspirarse con argumentos que tienen su origen 
en el mundo ancestral mochica. Con esta perspectiva, 
si tomamos como referencia la escena del tema del 
sacrificio y presentación grabada en botellas de línea 
fina, definida por Donnan (1978: 159-161), donde 
aparecen acciones simultáneas, cuya lectura permi-
te demostrar una narrativa iconográfica sincrónica, 
como la captura de prisioneros, traslados, sacrificios y 
presentación de las copas conteniendo la sangre de los 
vencidos para ofrecerlas a la máxima autoridad mo-
chica (figura 2). En este resumen de eventos revelados 
simultáneamente como el tema de la presentación, la 
élite mochica aparece jerarquizada y diferenciada, so-
bre todo portando ornamentos, símbolos, emblemas 

159-161), we see simultaneous actions that show a 
synchronic iconographic narrative: the capture of 
prisoners and their caravans, ritual sacrifices and 
the offering of cups containing the blood of the 
vanquished to the Mochica ruler (Figure 2). In this 
set of simultaneous events presented as a theme, 
the Mochica elite appears as a hierarchy that wears 
distinguishing ornaments, symbols and emblems of 
their authority; these characters also show gestures 
that denote their religious, political, and military 
identities. Such is the case for individual “B” 
(Donnan, 1978: 160-161), called the “bird priest 
“ (Alva, 1994: 146-162), who has a cup in his right 
hand and a disk in his left hand; on his shoulders he 
wears an ornament that includes two big wings, and 
feet have bird claws. These features reveal his identity 

n Figura / Figure 2. Escena 
«Sacrificio y presentación», 
registrada en una botella 
de línea fina Moche Tardio, 
tomado de Gerdt Kutscher 
(1983). / The “Sacrifice and 
Presentation” scene, shown in 
a fine bottle of the Late Moche 
period (Gerdt Kutscher, 1983).



Capítulo 1 / Chapter 184 85

de su autoridad y gestos de su identidad militar, po-
lítica y religiosa, como es el caso del personaje «B» 
(Donnan, 1978: 160-161), llamado «sacerdote ave» 
(Alva, 1994: 146-162), que porta una copa en la mano 
derecha y un disco en la mano izquierda. Lleva sobre 
sus espaldas un ornamento que involucra dos grandes 
alas y pies con garras de ave, rasgos que definen su 
identidad y función en el contexto del arte moche. 
Como se recordará, este personaje fue excavado en 
la tumba del sacerdote en Sipán (Alva, 1994), donde 
aparece con la misma identidad con la que está re-
presentado en el tema la presentación. Es decir, con 
la copa en la mano derecha y la prenda correspon-
diente a un ave con alas desplegadas sobre sus espal-
das. Quizá se trate de un tocado, pero esta no es la 
primera vez que reconocemos a estos personajes, que 
han sido identificados gracias a intensos estudios de 
iconografía mochica. Otro personaje con atributos de 

and duties in the context of the Moche art. At the 
tomb of the priest at Sipán −where the bird priest 
was also found− (Alva, 1994), he shows the same 
identity, also wearing a cup in his right hand and 
the ornament on his shoulders showing a bird with 
its wings spread out (but in this case the ornament 
might be a headdress). This type of character 
is frequent and have been much studied in the 
Mochica iconography. Another character showing 
birdlike attributes is present in the scene known 
as “Revolution of the Artifacts” (Figure 3). In this 
scene some inanimate objects become alive and fight 
against men in a symbolic battle that ends with the 
capture of prisoners. This is a metaphor that refers to 
a state of disorder. While the scene’s main characters 
are character “A” or the radiant being, and character 
“C” or the priestess, the characters which the living 
objects take prisoner are secondary. Importantly, the 

n Figura / Figure 3. Escena «Revolución de los 
artefactos», registrada en una botella de línea fina Moche 
Tardío, tomado de Gerdt Kutscher (1983). / The “Revolution 
of the Artifacts” scene, shown in a fine bottle of the Late 
Moche period (Gerdt Kutscher, 1983). 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

8786

ave aparece en la escena bautizada con el nombre de 
«revolución de artefactos» (figura 3), donde los objetos 
inanimados cobran vida y se enfrentan a los hombres, 
en una batalla simbólica en la que se producen captu-
ras o se toman prisioneros, en una metáfora que alude 
a un desorden que incluye como parte de esta al per-
sonaje «A» o ser radiante, personaje «C» o sacerdotisa 
(Donnan, 1978: 160-161) y otros personajes menores, 
que son capturados por los objetos. Sin embargo, al 
centro de la escena en un altar aparece la imagen de 
un personaje con tocado de alas sobre la espalda, como 
si fuera un hombre ave. Aquí aparece con porra en la 
mano izquierda, a diferencia del tema de la presenta-
ción, donde lleva una copa. En este caso, el personaje 

central part of the scene shows a character wearing a 
winged ornament on his shoulders, like he was a bird 
man. He has a club in his left hand (in contrast with 
the scene of the Sacrifice and Presentation, where he 
has a cup) and does not get directly involved in the 
fight between the men and the objects, but rather he 
maintains his status on a privileged spot on the scene.

In the scene of the Naked Prisoners that 
are taken in hammocks to the ritual platforms with 
battlements (Figure 4), there is a birdlike character 
that has a disk in his left hand. Character “A” in 
front of him has received a cup with the blood 
of a sacrificed prisoner. The birdlike character’s 
ornithomorphic features are very similar to the 

ave no se involucra directamente en el enfrentamiento 
entre artefactos y hombres. Mantiene su estatus en un 
escenario privilegiado.

En la escena de los prisioneros desnudos 
llevados en hamacas hacia las plataformas rituales 
con rampa almenada (figura 4), aparece un personaje 
ave con un disco en la mano izquierda frente a un 
personaje «A», que ha recibido una copa con la 
sangre de un sacrificado, también aquí el personaje 
ave mantiene su rasgo ornitomorfo muy semejante al 
de la escena de la revolución de los artefactos (figura 

3). Esta identidad asociada a una jerarquía aparece 
en forma recurrente en ocasionales rituales, lo que 
nos lleva a proponer que la idea del personaje ave no 

ones on the scene of the Revolution of the Artifacts 
(Figure 3). In view of the fact that the identity of a 
hierarchy is a recurrent theme in ritual scenes, we 
suggest that the idea of a birdlike character does 
not belong to the oral tradition of Ñaimlap. The 
birdlike character (B) acquires protagonism during 
the final phase of the Late Mochica period: because 
his identity (and therefore that of the real world 
hierarchy it represents) is threatened by the changes 
and transformations that are taking place, he leaves 
the land to settle temporarily on a nearby island, until 
the time his descendants −in the person of Ñaimlap 
and his entourage− return to the territory of their 
ancestors and their original lineage.

n Figura / Figure 4. Escena «Traslado de los prisioneros 
en hamacas», registrada en una botella de línea fina 
Moche Tardío, tomado de Gerdt Kutscher (1983). / The 
“Prisoners Carried on Hammocks” scene, shown in a fine 
bottle of the Late Moche period (Gerdt Kutscher, 1983).



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

8988

constituye un elemento que hace su aparición en la 
tradición oral de Ñaimlap. Es este personaje ave (B), 
que en el transcurso de los cambios que se producen 
hacia la fase final de la época Mochica Tardío, el que 
cobra protagonismo y que por alguna razón sale del 
territorio usando una travesía marítima hacia una isla 
cercana donde permanece un tiempo determinado, 
porque su identidad se ve amenazada por todos los 
cambios y transformaciones y es esta jerarquía la que 
a través de sus descendientes y bajo la denominación 
de Ñaimlap retornan a este territorio acompañado de 
su séquito, donde siguen habitando sus antepasados y 
los linajes a los cuales pertenecen.

De lo expuesto, es necesario presentar algunas 
razones de carácter arqueológico que fundamenten 
las reflexiones formuladas líneas antes. Una primera 
razón radica en el hecho concreto de que, asumiendo 
el territorio mochica como una región establecida con 
un espacio al norte y otro al sur (Donnan y Casti-
llo, 1994), tenemos que en el territorio norte de los 
mochicas es donde se han documentado con mayor 
énfasis los personajes de élite cuya identidad, rango 
y función fueran descritos por Donnan (1978: 160-
161). Así, tenemos que en el Mausoleo de Sipán se 
excavó la Tumba del Señor o personaje «A», la Tum-
ba del Sacerdote Ave o personaje «B», la Tumba del 
Guerrero o personaje «D» (Alva, 2008), donde los 
ornamentos arqueológicamente pueden asociarse con 
la personalidad e identidad con la que aparecen en el 
tema de la presentación. Asimismo, Castillo (2003) 
documentó en San José de Moro sacerdotisas que pre-
sentan también las vestimentas y ajuar del personaje 
«C». Steve Bourget (2012) documentó, en la huaca 
Úcupe-Pueblo, la tumba de un personaje de la élite 
mochica, el cual podría tratarse del personaje «D», 
individuo de alta jerarquía política, militar y religiosa. 
Además, conocemos por Christopher Donnan (1992) 

We now need to present some archaeological 
reasons to back the above assertions. The first one 
is the fact that, assuming the Mochica territory 
is archaeologically divided into a northern and a 
southern part (Donnan and Castillo, 1994), the 
northern Mochica territory is the one that has 
yielded the most elite characters −whose identity, 
rank and role were first described by Donnan 
(1978: 160-161). Thus the Mausoleum of Sipán has 
yielded the tomb of the Lord (character “A”), the 
tomb of the Bird Priest (character “B”), and the 
tomb of the Warrior (character “D”) (Alva, 2008). 
The ornamental remains of these tombs appear 
to represent the same personalities and identities 
they represent in the theme of the presentation. 
Likewise, Castillo (2003) documented at San José 
de Moro priestesses that wore the same robes and 
paraphernalia of character “C”; and Steve Bourget 
(2012) documented at Huaca Úcupe-Pueblo the 
tomb of an individual from the Mochica elite, of 
high political, military and religious rank, that 
could be associated with character “D”. In addition, 
Christopher Donnan (1992) has revealed that at 
Loma Negra-Piura a Mochica Tomb was illegally 
excavated which apparently belonged to a priestess 
that corresponded to character “C” (her silver 
and golden ornaments are now part of a private 
collection). This material evidence proves that the 
northern Mochica territory has the bigger number 
of burials of individuals belonging to the Mochica 
elite that relate to and are represented in art; these 
include the bird priest or character “B”, which is of 
particular interest to us. Archaeologist Manuel Curo 
Chambergo (2014) has documented an important 
ceremonial temple from recent excavations he made 
at the Huaca Bandera site in Pacora (in the lower 
part of the Motupe valley). Here, in one of the walls 

beside the sacred road that goes to the building 
known as Huaca Bandera, there is a set of graffiti 
among which two well known Mochica images can 
be seen. The first one is the bird-priest character, or 
character “B”, and the second one is the priestess, 
or character “C”, (Curo and Rosas, 2014: 263). 
This evidence backs the supposition that these 
characters presided over ritual ceremonies such as 
human sacrifices in this sacred areas. The presence 
of character “B” (the bird priest) is particularly 
important because his identity is expressed with 
ornithomorphic features and gestures, which in 
the Lambayeque period represent the supernatural 
being and mythical ancestor par excellence.

que en Loma Negra-Piura fue excavada clandestina-
mente una tumba mochica que habría pertenecido a 
una sacerdotisa o personaje «C», que presentaba or-
namentos de oro y plata, los que hoy forman parte de 
una colección privada. Estas pruebas materiales per-
miten comprobar que en el territorio del ámbito Mo-
chica Norte (Donnan y Castillo, 1994), existe la ma-
yor cantidad de enterramientos de personajes de élite 
mochica que se relacionan y se hallan representados 
en el arte, entre estos el sacerdote ave o personaje «B», 
que es el que particularmente nos interesa. Recientes 
excavaciones en el sitio huaca Bandera en Pacora el 
arqueólogo Manuel Curo Chambergo (2014) ha do-
cumentado un importante templo ceremonial en la 
parte baja del valle de Motupe, donde, en una de las 
paredes del camino ceremonial que conduce al edi-
ficio llamado huaca Bandera, aparece un conjunto 
de grafitis, entre los cuales destacan dos reconocidas 
imágenes mochicas. La primera se trata del personaje 
llamado sacerdote ave o personaje «B». La segunda 
corresponde a la sacerdotisa o personaje «C» (Curo y 
Rosas, 2014: 263). Estas evidencias ratifican la idea 
de que estos personajes aparecían en estos escenarios 
para presidir rituales como el de los sacrificios huma-
nos, pero, sobre todo, el personaje «B» tiene una pre-
sencia importante con una identidad que se expresa 
con ornamentos y gestos relacionados con un rasgo 
ornitomorfo que en la época Lambayeque aparece re-
presentado como el ser sobrenatural y ancestro mítico 
por excelencia.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

9190

3. Los contextos arqueológicos 
de Chornancap 

La huaca Chornancap, ubicada a 1,5 
kilómetros al oeste de huaca Chotuna y a 3 
kilómetros del litoral del Pacífico, es una plataforma 
superpuesta de planta rectangular en eje norte-sur 
y rampa orientada hacia el este, que da la idea de 
una estructura con planta en forma de «T» (figura 5), 
determinada por una rampa central que articula tres 
plataformas superpuestas. El fechado proveniente 
del noroeste del edificio reporta: UCR 1476 (1100 
± 70 d. C.) (Donnan, 2012). Las excavaciones al 
norte revelaron que la construcción corresponde 
a sucesivas fases de ocupación y remodelaciones, 
sobre todo un patio con grandes frisos circulares 

asociados a bandas horizontales paralelas que 
aluden al tema de la Luna y el mar. Sobre esta se 
superpone una fase de finas pinturas policromas, a 
manera de «cenefas» (Donnan, 2012: 102-111), que 
expresan una bien desarrollada tradición colorística 
con imágenes y representaciones de un rito de 
desfile de personajes ricamente adornados con 
porras, coronas semilunares, tocados plumarios y 
seres con rasgos sobrenaturales que portan cabezas 
humanas decapitadas. En Chornancap, se han 
documentado dos importantes emplazamientos 
de elevado valor arquitectónico ubicados al norte 
y sur del monumento, que denominamos «el 
trono y la residencia de élite», donde aparecen 
representados elementos del paisaje como la 
Luna, el mar y la montaña.

3. The archaeological context of 
Chornancap 

Huaca Chornancap is located 1.5 kilometers 
to the west of Huaca Chotuna and 3 kilometers 
away from the Pacific coastline. It is a superimposed 
platform with a rectangular plan along the north-
south axis that has a ramp which looks towards the 
east. It gives the impression of a T-shaped platform 
(Figure 5) wherein a central ramp integrates three 
superimposed platforms. Its dating, measured at 
the northeastern side of the building, is UCR 1476 
(1100 ± 70 AD) (Donnan, 2012). The excavations in 
the northern side reveal that the building suffered 
successive phases of occupation and remodeling, 
especially in a big yard that has big circular friezes 
linked to parallel horizontal bands that allude to 
the theme of the sea and the moon. On top of 
these there are fine polychrome paintings that 
look like “borders” (Donnan, 2012: 102-111), 
which manifest a well developed color tradition 
with images and representations of a rite involving 
marching individuals that bear clubs and are 
richly ornamented with lunate crowns and feather 
headdresses, as well as supernatural-looking beings 
that carry decapitated human heads. Two important 
structures of high architectural value have been 
documented at the northern and southern sides 

of Chornancap. Known as “the throne” and “the 
residency of the elite”, they include representations 
of landscape elements like mountains, the sea and 
the moon.

The throne

This area has a small central yard of 
rectangular-trapezoidal plan that sits along the 
north-south axis. It is 10 meters long and 8 meters 
wide, and can be accessed through a 1.20 meter 
wide passage that looks to the north. A small ramp 
at the entrance leads to a lower platform that has 
two lateral sidewalks, one on the eastern and one 
on the western side. A total of seventeen small and 
low mud-plastered quadrilateral cubicles are placed 
in the floor in front of each sidewalk. Towards the 
main front of this platform there is an altar built 
like a longitudinal east-west sidewalk, at the center 
of which there is a finely plastered mud structure in 
the shape on an “L” that looks like a throne attached 
to the southern wall of the yard (Figure 6). In front 
of the throne there is a small cubicle, and by its 
sides there are four holes that were originally used 
to hold flat-sided poles that held a roof. Beside the 
main entrance there are two small structures shaped 
as pedestals on each side (east and west); both 
are made of small superimposed structures, have 
a tiny lateral ramp, and are merged to a low wall 
that forms a half Andean cross (or Chacana) with a 
circle in its front and center. The latter element and 
the profound symbolism of the architecture give the 
precinct of the throne a highly religious character. 
It looks like a space that has been deliberately 
differentiated into two halves to induce a bipartite 
or dual atmosphere that reveals a clear sign of 
opposition and complementarity.

n Figura / Figure 5. Huaca Chornancap en Lambayeque. / 
The Huaca Chornancap in Lambayeque.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

9392

El trono en Chornancap

Esta área muestra al centro un pequeño pa-
tio de planta rectangular trapezoidal, de 10 metros 
de largo por 8 metros de ancho, emplazado en eje 
norte-sur, con acceso al norte a través de un vano 
central de 1,20 metros, que permite acceder a través 
de una pequeña rampa, la que conduce a una pla-
taforma baja con dos banquetas laterales emplaza-
das al este y oeste, respectivamente. Delante de las 
banquetas hay a nivel del piso pequeños cubículos 
cuadrangulares de baja altura enlucidos en barro y 
distribuidos simétricamente en un número de 17 a 
cada lado. Hacia el frente principal de esta platafor-
ma existe un altar a manera de una banqueta lon-
gitudinal en sentido este-oeste, en cuyo centro se 
aprecia una estructura de barro finamente enlucida 
que presenta la forma de «L», dando la impresión 
de un trono adosado a la pared sur del patio (figura 

6). El trono muestra hacia la parte delantera un pe-
queño cubículo y a los lados aparecen cuatro hoyos 
originalmente utilizados para colocar los postes de 
lados planos que debieron soportar el techo. Junto 
al acceso principal, se aprecian, a cada lado (este y 
oeste), dos pequeñas estructuras bajo la forma de 
pedestales, conformados por dos pequeñas plata-
formas superpuestas, con diminuta rampa lateral, 
que se articulan a una pared baja cuya planta define 
la forma de una media chacana o cruz andina con 
círculo central delantero. Este elemento constituye 
un rasgo que hace que el recinto del trono adquiera 
una connotación de alto contenido religioso, por el 
profundo simbolismo que la arquitectura representa. 
Este elemento da la idea de un espacio diferenciado 
en dos mitades como un escenario bipartito o dual. 
Estos revelan un claro mensaje de oposición y com-
plementariedad.

The residency of the elite

This architectural complex is located to the 
south of Chornancap, and is divided into two big 
sectors: 1) the ritual and residential sector, which 
is located in the northern side; and 2) the domestic 
sector, which is located in the southern side. Both 
sectors are separated by a 3 meter thick wall that 
goes from east to west, as if it was a perimeter wall 
that separated two big spaces whose functions are 
different but complementary. This suggests that the 
Huaca Chornancap was in fact originally delimited 
by a perimeter wall that separated its nuclear area 
from the periphery. In the middle of the space to 
the north of the perimeter wall there is an altar that 
comprises a kind of elevated terraced sidewalk, with a 
back wall towards the south and eight columns made 
of carob tree wood that are plastered with mud and 

La residencia de élite en Chornancap

Se trata de un conjunto arquitectónico ubi-
cado al sur de Chornancap, definido en dos grandes 
sectores: 1) el sector ritual y residencial al norte y 2) 
el sector doméstico al sur, ambos separados por un 
muro de 3 metros de ancho emplazado en eje este 
oeste, como si se tratase de un muro perimetral que 
separa dos grandes espacios con funciones diferentes, 
pero complementarias, que generan la idea de que la 
huaca Chornancap estuvo originalmente delimitada 
por un muro perimetral que define su área principal y 
nuclear, distinguiéndola de la periferia. En el espacio 
al norte del muro perimetral, se ubica al centro un 
altar compuesto por una especie de banqueta elevada 
escalonada, con un muro posterior al sur, y ocho co-
lumnas de algarrobo revestidas con barro y de lados 
planos, que originalmente soportaron el techo que 
por la disposición de las columnas pensamos que fue a 
dos aguas. Este altar mayor o principal presenta hacia 
la parte norte un patio pequeño de planta cuadrada 
con el cual se conecta a través de una rampa central, a 
cuyos lados se han adherido pequeñas banquetas. Al 
centro del patio se aprecian dos muros divisorios y un 
pequeño pedestal que presenta las mismas caracterís-
ticas que los pedestales hallados en el patio del trono.

Hacia los lados este y oeste del altar principal 
se aprecian estructuras con acceso que dependen del 
altar principal. Por un lado, al oeste se ubican cuatro 
recintos contiguos de planta rectangular a manera de 
depósitos. Uno de ellos destaca por presentar, jun-
to al acceso, improntas de techos con caña y barro, 
donde se depositaron bienes de valor y productos no 
comestibles. Al lado este, se evidencia una pequeña 
plataforma o altar secundario con seis columnas de 
algarrobo revestidas con barro y en forma circular, 
que permitió la instalación de un techo a dos aguas.  

have flat sides; these originally supported the roof, 
which in view of the arrangement of the columns, 
we believe was gabled. There is a small square yard 
on the northern side of the main altar, which can 
be accessed through a central ramp that has small 
walkways on its sides. At the center of the yard there 
are two dividing walls and a small pedestal which 
is built like those found in the precinct where the 
throne is located.

The western and eastern sides of the main 
altar have structures that are accessible through 
the altar itself. On the western side there are four 
contiguous rectangular precincts that appear to 
have been warehouses for the stocking of valuable 
and non-perishable goods; one of these precincts is 
worth of notice because it shows signs of a roof made 
with canes and mud. On the eastern side there is a 
small platform or secondary altar that has six circular 

n Figura / Figure 6. Imagen del trono, norte de Chornancap. / The throne in the northern area of Chornancap.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

9594

Este altar menor tiene una pequeña rampa central. Se en-
cuentra delimitada por un muro con planta en «L» invertida. 

Por un corredor angosto que se inicia en este altar 
menor, se ubica el área de los aposentos, compuesta por dos 
recintos. Uno de ellos con una banqueta ancha a manera 
de cama. Entre ambos altares, el principal y el secundario, 
se evidencia un componente arquitectónico inédito, que co-
necta a ambos altares, el de las columnas circulares con el de 
las columnas de lados planos. El elemento es una composi-
ción de carácter dual, definida por un trazo arquitectónico 
que describe una ola geométrica o greca, que se articula a un 
símbolo escalonado (figura 7), y que genera un recorrido ri-
tual, como si se tratase de un espacio de transformación, que 
debió generar el cambio simbólico del personaje que recorre 
por este elemento. Este elemento simbólico tiene dos partes, 
el que representa al mar ubicado al oeste (ola geométrica) 
y el que representa a la montaña ubicado al este (símbolo 
escalonado) (Bock, 2003).

columns made of carob wood plastered with mud, which 
allowed for the installation of a gabled roof; it has a small 
central ramp that is delimited by a wall that has an inverted 
“L” plan.

A narrow corridor that starts in the secondary altar 
leads to the area of the sleeping rooms, which comprises 
two precincts. One of these has a wide sidewalk-like 
structure that was probably used as a bed. An unprecedented 
architectural element joins the main altar (the one with 
the flat-sided columns) to the secondary altar (the one 
with the circular columns); it comprises two parts: one is 
a geometric wave (or Greek wave) that represents the sea 
and lies to the west, and the other one is a terraced symbol 
(Figure 7) that represents the mountains and lies to the east 
(Bock, 2003). Both parts mingle to produce a ritual course, 
a kind of transformational space to symbolically convert the 
individual who crosses it.

n Figura / Figure 7. Imagen de residencia de élite, sur de Chornancap. /
The residence of the elite in the southern area of Chornancap.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

9796

Tumba de la sacerdotisa de Chornancap

En la residencia de élite fue registrada la 
tumba de dos importantes personajes de alto estatus 
de la cultura lambayeque. El primero corresponde 
a una mujer de aproximadamente 50 años, envuelta 
cuidadosamente en un fardo con todos sus bienes de 
prestigio y autoridad, en posición sentada mirando 
al este, acompañada por un sequito de ocho mujeres 
jóvenes y un pequeño camélido, que rodean el 
fardo en direcciones norte, este sur y oeste. A este 
personaje denominamos la «gobernante y sacerdotisa 
de Chornancap», uno de los más importantes 
personajes femeninos de la cultura lambayeque 
documentados científicamente hasta la fecha. 
Sus bienes de prestigio contribuyen a certificar el 
alto estatus que representa. Asimismo, aparecen 
ofrendas de cerámica de las culturas lambayeque 
y chimú, además del estilo Cajamarca-costeño. El 
proceso de su enterramiento significó la colocación 
no solo del fardo del personaje, las jóvenes mujeres 
acompañantes, sino también sobre el fardo aparece 
un ornamento metálico elaborado en cobre y plata, 
que representa una máscara funeraria con lagrimones 
que caen de los ojos, corona circular y penachos 
metálicos en posición divergente que en conjunto 
constituyen el elemento de identidad y ancestralidad 
del personaje femenino del fardo (figura 8). 

Luego de cubrir el fardo con una capa de 
arena, se elaboró una pequeña poza ovoide donde 
se ha colocado agua como parte del proceso del en-
terramiento, para que el agua —elemento sagra-
do— fertilice la semilla representada por el fardo 
funerario. Todo este episodio ha dejado señales de 
su ejecución, no solo por la evidencia arqueológica, 
sino también por las pisadas de los cuatro partici-
pantes de este acto que quedaron impregnadas en 

n Figura / Figure 8. Fardo funerario de 
sacerdotisa de Chornancap. / The Funerary 

bundle of the Chornancap Priestess.

la superficie del barro. Sobre esta capa fueron co-
locadas dos telas pintadas, una extendida y la otra 
envuelta en tres partes. Ambas muestran en el perí-
metro rectangular la imagen policroma de la ola an-
tropomorfa, y, al centro, 90 discos de cobre cocidos a 
la tela. Estos elementos tienen enorme valor simbó-
lico porque aluden a dos escenarios sobre los cuales 
se desenvuelve el personaje sepultado: el mar y la 
Luna. Además, se colocaron ofrendas de cerámica 
lambayeque y un entierro secundario probablemen-
te de una mujer joven, así como ejemplares de fina 
vajilla del estilo Cajamarca-costeño, colocada para 
reiterar las relaciones entre estos grupos. El contexto 
funerario tiene tal repercusión en el tiempo, sobre 
todo en la memoria social de la población, que por lo 
menos 150 años después de la sepultura es reabierta 
para colocar ofrendas chimú-incas, que representan 
individuos llevando cántaros que contenían simbóli-
camente alimentos y bebidas.

Debajo de este contexto funerario, aparece 
un enterramiento antiguo, apenas a 0,70 centíme-
tros de profundidad de la tumba que hemos descri-
to. Asoma la sepultura de un personaje masculino, 
que, bautizado el personaje de los Spondylus (figura 

9), ubicado en posición extendido en eje este-oeste 
acompañado de un conjunto de ofrendas como pec-
torales de concha, perlas, tocado de cobre dorado 
con el símbolo del ave mítica y otro en plata y cobre 

Tomb of the Priestess

The residency of the elite hosts the tombs 
of two important high-status characters of the 
Lambayeque culture. The f irst one is a woman 
that was approximately 50 years of age when she 
died; she was buried in a sitting position looking 
towards the east inside a carefully wrapped funerary 
bundle, together with all the goods that indicated 
her status and authority, and was accompanied by 
an entourage of eight young women and a small 

camelid that were placed to the north, south, east 
and west of the main bundle. There were also 
metal objects, and especially pottery offerings 
of Lambayeque, Chimú and Cajamarca-coastal 
style. This woman, who we call “the Governess 
and Priestess of Chornancap”, was in fact one 
of the more important female characters that 
have been scientif ically documented for the 
Lambayeque culture to date. The prestige goods 
found at her tomb confirm the high status she 
held. The process of her burial implied not only 

placing the main bundle 
itself, but also placing the 
bundles of her young female 
companions and the ritual 
offerings. Furthermore, a 
metallic funerary mask of 
copper and silver was placed 
on top of her bundle to 
represent her identity and 
ancestry (Figure 8). It has big 
tears falling from her eyes, 
as well as a circular crown 
and a metallic plume that are 
placed opposite one another. 

After the bundle was 
covered with a layer of sand, a 
small oval hole was excavated 
in the ground and filled with 
water; its purpose was to let 
the water −a sacred element− 
fertilize the seed that the 
bundle represented. The 
archaeological evidence of 
this burial also includes the 
footsteps of the four people 
who actually performed it, 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

9998

con la escultura en miniatura de un clásico personaje 
lambayeque con sus ornamentos y atuendos que nos 
recuerdan a los personajes policromos de los mura-
les de Úcupe. También pares de orejeras de oro con 
la representación de la ola antropomorfa y la Luna, 
acumulaciones a cada lado de sus extremidades su-
periores de bivalvos de Spondylus, dos cuchillos (uno 
de cobre y otro de plata) a la altura de la mano de-
recha, una botella del periodo Mochica Tardío he-
redada de sus antepasados, guardada como una reli-
quia y en cuya superficie han dibujado el diseño de la 
ola antropomorfa con la técnica del «negro fugitivo» 
(Zevallos, 1989). Asimismo, un bastón de madera 
en la mano izquierda, ollas, platos, cuencos, con cla-
ras señales de uso. También dos acompañantes a la 
altura de sus pies, jóvenes de 18 a 20 años; un tercer 

respect by a society that had a good relationship 
with the Lambayeque society). The importance of 
this burial was so great in the collective memory 
of the Lambayeque people, that the burial site was 
opened some 150 years later to place Chimú-Inca 
style offerings inside (the offerings symbolically 
represented individuals carrying vases filled with 
food and drink).

There is an older burial placed just 0,70 
centimeters below the burial of the Governess 
and Priestess of Chornancap which we just 
described; it is the burial of a male individual, 
placed in a laying position along the east-west 
axis, who has been called “The Man of the 
Spondylus” (Figure 9).

n Figura / Figure 9. Tumba de personaje de los Spondylus en Chornancap. / 
Tomb of "The Man of the Spondylus" at Chornancap.

acompañante, esta vez femenino, que se trata de un 
entierro secundario, ofrendas de cerámica fina de 
la forma doble gollete divergente y asa puente lla-
mados «tachos», con la imagen del personaje mítico 
asociado a Ñaimlap. Todo este conjunto funerario 
permite una reflexión que nos sitúa en un contexto 
inédito al estar frente a la superposición de entie-
rros, un hombre en la profundidad y una mujer que 
se superpone al primero. Este hecho es clave para 
entender algunos elementos que se hayan represen-
tados en el arte. Sin embargo, la relación que puede 
existir a nivel genético entre ambos y sus acompa-
ñantes podría darnos luces sobre la existencia de li-
najes familiares que se encuentran al frente de los 
territorios en la región Lambayeque, especialmente 
el linaje de Chornancap. 

which remained impressed in the ground after the 
process was completed. Two rectangular pieces 
of painted cloth were put over the sand layer that 
covered the bundle; one was folded in three parts 
and the other one was extended. Both show a 
polychromatic image of the anthropomorphic wave 
in their perimeters, and have 90 copper disks sewn 
at their centers. These details have an immense 
symbolic value because they allude to two different 
kinds of environment over which the deceased 
character has influence: the sea and the moon. But 
there are also a secondary burial, probably of a young 
woman, and offerings of Lambayeque pottery and 
fine Cajamarca-coastal style dinnerware (in the 
latter case, this offerings were sent as a token of 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

101100

4. El vaso de plata y la leyenda 
de Ñaimlap

Dos finos vasos de plata de la cultura lamba-
yeque excavados clandestinamente en la costa norte 
del Perú fueron adquiridos en 1969 por el Museo de 
Arte de Denver, donde forman parte de su colección. 
Estos bienes de arte suntuario con complejas imáge-
nes representadas en la superficie externa constituyen 
pruebas de la inigualable iconografía que exhiben los 
lambayeques en su refinada orfebrería. Uno de estos 
vasos corresponde a una forma tipo quero de 15,5 
centímetros de alto y 14 centímetros de diámetro en 
la boca, construido en tres piezas unidas a presión y 
soldadura, confeccionado principalmente en plata, 
cobre y plomo (figura 10). Las imágenes exquisita-
mente repujadas muestran un complejo relato de esce-
nas pertenecientes al mundo mitológico de la cultura 
lambayeque, plasmadas en una especie de manuscri-
to metálico para perennizar sus historias (Mackey y 
Pillsbury, 2013; Pillsbury y Mackey, 2020 y Narváez, 
2014). La recuperación y el estudio minucioso de los 
finos bienes que acompañaban a la gobernante y sa-
cerdotisa de Chornancap revelaron valiosas eviden-
cias que se relacionan con la imagen de una deidad 
femenina que precisamente aparece representada en 
este magnífico vaso de plata (Wester, 2016 y 2018).

El vaso que usamos como elemento de 
análisis y comparación con los bienes e iconografía 
procedentes de la tumba de Chornancap presenta 
en la superficie decorada varios campos que vamos 
a separarlos metodológicamente en dos: la lámina 
que conforma la forma cilíndrica, que denominamos 
«campo principal», y la lámina circular, que constituye 
la base, que llamamos «campo secundario» (Mackey 
y Pillsbury, 2013). Usamos el campo principal, que 
tiene una forma rectangular alargada donde aparecen 

His burial included offerings such as shell pectorals, 
pearls, a golden copper headdress with a miniature 
sculpture of a classic Lambayeque character (whose 
robes remind us of the polychrome characters 
depicted at the Úcupe murals), pairs of golden 
earf lares with the anthropomorphic wave and 
the moon represented on them, sets of Spondylus 
bivalves that were placed beside his extremities, a 
copper and a silver knife that were placed near his 
right hand, a bottle of the Late Mochica period 
(this Mochica bottle was a relic he inherited from 
his ancestors, and the anthropomorphic wave 
represented on it surface was designed using the 
“fugitive black” technique [Zevallos, 1989]), a 
wooden staff in his left hand, fine pottery with 
double diverging neck and bridge handle (called 
“tachos”) −which bore the image of the mythical 
character associated with Ñaimlap, and finally 
pots, dishes and bowls which bore clear signs of 
use. There were also three accompanying burials 
placed in the area towards his feet: two belonged 
to young males of 18 and 20 years of age at the 
time of their death, and the third one was a 
secondary female burial. This funerary complex 
is unprecedented because of the superposition of a 
woman’s burial over that of a man’s −a fact that is 
key to interpreting the themes that are represented 
in some of the objects found at the tomb. The 
genetic relationship that may exist between the two 
main characters and between the accompanying 
ones could reveal they belonged to a local family 
lineage that ruled in this part of Lambayeque: the 
lineage of Chornancap.

varias escenas que están determinadas por la presencia 
de personajes, escenarios, seres sobrenaturales, entre 
otros elementos (figura 11). Este conjunto de imágenes 
se trata de una de las más reveladoras y complejas 
escenas del arte lambayeque. Por ello, realizamos 
la comparación con los motivos identificados en la 
tumba de Chornancap, así como con la información 
proveniente del sitio huaca Las Balsas en Túcume 
(Narváez y Delgado, 2011) y las investigaciones en 
Pómac (Shimada, 1995 y 2014).

La tumba de la gobernante de Chornancap 
está definida por la presencia del fardo funerario, so-
bre el cual se registra una máscara metálica, con lagri-
mones, una nariz prominente, un ornamento geomé-
trico decorativo que cae perpendicularmente desde la 
altura de la nariz, orejeras delimitadas para cada lado, 
apéndices decorativos hacia los lados inferior y supe-
rior de la máscara con la representación de cabezas 
de serpientes o felinos estilizados. Sobre esta máscara 
se registra una corona cilíndrica. A cada lado de la 
parte superior de esta corona se aprecia un tocado a 
manera de láminas perpendiculares que rematan en 
una cabeza de serpiente que da la idea de un tocado 
divergente. Esta composición constituye un elemento 
diagnóstico para identificar el estatus del personaje 
sepultado, su condición de ancestro, por la relación 
con la imagen del personaje femenino correspondien-
te al vaso de plata (figura 12). Al tratarse de la misma 
composición que acompaña a este personaje, significa 
que el personaje femenino del vaso aparece en la es-
cena como un ser sobrenatural o ancestro mítico. La 
composición de la máscara, corona cilíndrica y tocado 
divergente, la identifica como el personaje sepultado 
en Chornancap.

En la corona de oro de la tumba de Chor-
nancap, se ha representado la imagen de una mujer 
mítica sentada de perfil sobre la luna creciente, con 

4. The silver beakers and the 
legend of Ñaimlap

Two fine silver beakers of the Lambayeque 
culture that were illegally excavated in the northern 
coast of Peru were acquired by the Denver Art 
Museum in 1969, and are now part of that museum’s 
collection. These beakers were ritual objects that have 
complex imagery represented on their external surface; 
they are a proof of the matchless refinement the 
Lambayeque people exhibited in the representation 
of their iconography on objects produced with 
precious metals. One of the beakers, built mainly in 
silver, copper and lead, has a shape known as “kero” 
and is 15.5 centimeters tall with a mouth diameter 
of 14 centimeters; it was built using three pieces that 
were joined by pressing and melting (Figure 10). Its 
imagery, exquisitely embossed, tells a complex story 
from the mythological world of the Lambayeque 
culture, in a kind of metallic manuscript that renders 
these stories eternal (Mackey and Pillsbury, 2013; 
Pillsbury and Mackey, 2020 and Narváez, 2014). The 
detailed study of the fine goods that accompanied the 
burial of the Governess and Priestess of Chornancap 
revealed valuable evidence of a female deity that is 
also represented in this wonderful silver beaker 
(Wester, 2016 and 2018).

The decorated surface of the beaker we 
studied and compared with the goods and the 
iconography from the tomb found at Chornancap 
shows several fields which, for methodological 
reasons, can be subdivided into two plates: the first 
one is the cylindrical plate that gives the beaker its 
shape, which we call “main unit”; and the second one 
is the plate that forms the base of the beaker, which 
we call “secondary unit” (Mackey and Pillsbury, 
2013). The first unit has an enlarged rectangular shape 



103102

n Figura / Figure 10. Vaso de plata de la cultura 
lambayeque, Museo de Arte de Denver. / Silver beaker 
of the Lambayeque culture, property of the Denver Art 
Museum.

n Figura / Figure 11. Compleja iconografía repujada 
en la superficie externa del vaso de plata de la cultura 
lambayeque, Museo de Arte de Denver. / Complex 
iconography embossed on the surface of the silver 
beaker of the Lambayeque culture owned by the 
Denver Art Museum.



105

n Figura / Figure 12. Lectura del relato del vaso de plata con evidencias en Chornancap. / Connections between the 
iconography in the Denver silver beaker and the remains in the tomb found at Chornancap.

Cauce de rio / Riverbed

Patio de festines con impronta de Spondylus / 
Feast courtyard with Spondylus imprint

Murales con decapitados / Murals with beheaded

¿Bosque de Pómac? / Pomac Forest?

Imagen del cuenco de plata / 
Image of silver bowl

Mar: ola antropomorfa / 
Sea: anthropomorphic wave

Canal de riego / Water channel

Escenario mítico / 
Mythical setting

Mesa de barro / Clay table

Huaca Chornancap

Escenario mítico / Mythical setting

Sacerdotisa / Priestess

Máscara sepultada en Chornancap / 
Mask buried in Chornancap

Desembocadura / 
River mouth



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

107106

un telar en forma de una «X» al frente, semejante 
al que acompaña al personaje femenino del vaso de 
plata, pero vista de perfil. En el diseño de la corona 
de oro el personaje aparece con los mismos rasgos 
y elementos que destacan en ambos casos. Es que 
el personaje mítico femenino presenta sus manos y 
pies representados como cabezas de felinos estiliza-
dos. Junto a su mano derecha, el telar en «X», y a su 
cabeza, cae un penacho que remata en una forma 
circular y trapezoidal. Esta semejanza es uno de los 
elementos que asocian directamente la identidad del 
personaje femenino del vaso de plata con la repre-
sentación de la corona de oro del personaje femenino 
de Chornancap (figura 12). En cambio, en el caso 
del vaso de plata, el personaje aparece de frente, en 
la representación de la corona de Chornancap está 
sentada de perfil en la Luna creciente, en un templo 
definido por el techo con el símbolo del ave mítica, 
llamado punta-rectángulo-punta (Zevallos, 1989) o 
«alas y cola» (Narváez, 1995).

En la primera «burbuja» de la derecha en el 
vaso de plata aparece el personaje mítico femenino 
sentado con las extremidades inferiores flexionadas, 
recogidas. Presenta los ornamentos que la identifican: 
máscara, corona cilíndrica y tocado divergente 
similar a la composición existente sobre el fardo de 
la sacerdotisa de Chornancap. Presenta también, a 
la altura del cuello, un ornamento con la forma de 
serpiente bicéfala que remata en cabezas de felinos 
estilizados, ornamento que denominamos «bufanda o 
chalina», y que es el mismo ornamento que registra el 
personaje representado en el cetro de oro hallado en 
la mano izquierda de la sacerdotisa de Chornancap 
(figura 13). Asimismo, porta en cada una de sus 
manos un vaso alargado acampanulado similar a los 
registrados con la sacerdotisa de Chornancap. Esta 
relación refuerza la identificación y asociación del 

and shows several scenes with different characters, 
background, supernatural beings and other elements 
(Figure 11). This set of images and scenes is one of 
the most complex and revealing offered by the 
Lambayeque art. This why we decided to compare it 
to the themes that appear in the tomb at Chornancap, 
the data coming from the Huaca Las Balsas site at 
Túcume (Narváez and Delgado, 2011), and the data 
from Pómac (Shimada, 1995 and 2014).

The funerary bundle of the Governess and 
Priestess of Chornancap had a metallic mask on top 
of it. The mask has a big nose, big tears, a geometric 
ornament that falls perpendicularly from the nose, 
specific earflares for each ear, ornamental appendixes 
on its top and bottom sides that show representations 
of serpent heads and stylized felines, and a cylindrical 
crown on its top side; on both sides of the crown, 
towards its upper part, there are perpendicular plates 
that end in a serpent head, giving the impression 
of a diverging headdress. This composition reveals 
the status of the buried individual and relates to the 
image of a female character that appears in the silver 
beaker (Figure 12), which would be a supernatural 
being or mythical ancestor −whose mask, cylindrical 
crown and diverging headdress are the same as in the 
character from the tomb at Chornancap. 

The golden crown from the tomb at 
Chornancap has an image that shows a profile view 
of a mythical woman who is seated over a crescent 
moon and has an X-shaped loom in front of her; 
her loom is similar to the one that accompanies 
the female character in the silver beaker, though 
seen from the side. Both characters share the same 
features and other notable elements, like for example: 
the stylized feline heads which represent her hands 
and feet, the X-shaped loom by her right hand, or 
the plume that ends in a circular and trapezoidal 

n Figura / Figure 13. Deidad femenina de la cultura lambayeque / Connections between the image of the 
female deity in the Denver silver beaker and the remains found at the tomb of the Chornancap priestess.

Múltiples ojos / 
Multiple eyes

Corona de oro / 
Golden crownTocado, corona 

y máscara / 

Ojos alados / 
“Winged” eyes

Orejera / Earflare

Imagen de la corona de 
personaje de Chornancap 
/ Image of the Chornancap 
character’s crown.

Personaje de los Spondylus / 
"The Man of the Spondylus"

Telar / 
Loom

Spondylus / Spondylus shells

Botella «tacho» / “Tacho” bottles

Penacho / Plume



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

109108

personaje femenino de Chornancap con el personaje 
mítico femenino del vaso de plata. Hay que destacar 
que el tocado del personaje sentado lleva la simbología 
de la silueta del ave mítica y constituye la misma 
representación que la existente en el cetro de oro 
hallado en Chornancap, tanto como la pequeña corona 
del cuerpo de ave que reposa sobre la cabeza. Por lo 
tanto, el cetro de oro de la tumba de Chornancap se 
convierte en un objeto que guarda relación con toda 
esta escenografía proveniente del vaso de plata que se 
inspira en elementos de la tradición oral de Ñaimlap.

Los penachos que caen a la altura de los hom-
bros de la deidad mítica femenina del vaso de plata 
tienen las mismas características a los representados 
en el vaso bimetálico de la tumba de Chornancap, 
donde aparece la figura de perfil izquierdo de una 
mujer con la misma forma del penacho que remata en 
una figura circular y trapezoidal. Hay también un par 
de orejeras de oro de la tumba de Chornancap, donde 
aparece un personaje de pie mirando de frente con 
las extremidades superiores sosteniendo un bastón a 
cada lado, tocado semilunar y corona cilíndrica con la 
representación de pequeños círculos. Este ornamento 
es similar a la imagen de la misma mujer representada 
en el vaso de plata. Debajo del pie derecho del per-
sonaje femenino del vaso de plata aparece la silueta 
de un individuo extendido de cúbito dorsal, dando la 
idea de un personaje sepultado. Por coincidencia, en 
la tumba de Chornancap se documentó arqueológi-
camente debajo de la sacerdotisa un contexto fune-
rario, cuyo personaje central, de sexo masculino, se 
encontraba en la misma posición que el registrado en 
el vaso de plata (figura 13). Asimismo, la forma ar-
quitectónica desarrollada en la parte inferior derecha 
del vaso de plata alude a una estructura platafórmica 
con rampa central, que da la idea de una estructura 
de planta en «T», plaza delantera y estructuras en el 

shape. This similarities directly associate the identity 
of the female character in the silver beaker to the 
representation in the golden crown of the female 
character buried at Chornancap (Figure 12). But 
while in the silver beaker the female character is 
seen from the front, the representation in the golden 
crown is a profile view of a female character sitting 
over a crescent moon, in a temple that is defined by a 
roof having the symbol of the mythical bird −which 
is known as “point-rectangle-point” (Zevallos, 1989) 
or “wings and tail” (Narváez, 1995).

In the silver beaker, the first “bubble” of 
the right side shows the mythical female character 
that appears in a squatting position and wearing the 
ornaments that distinguish her: a mask, a cylindrical 
crown, a diverging headdress which is similar to the 
one that was placed over the funerary bundle of the 
Governess and Priestess of Chornancap, and a neck 
ornament in the shape of a two-headed serpent that 
ends in stylized feline heads. The latter ornament, 
known as a “scarf”, is also worn by a character 
represented in the golden scepter that the Governess 
and Priestess of Chornancap had in her left hand 
(Figure 13). The female character represented in the 
silver beaker also has a bell-shaped beaker in each 
hand, both pieces being similar to those found with 
the Governess and Priestess of Chornancap; this new 
similarity reinforces the identification or association of 
the Governess and Priestess of Chornancap with the 
mythical female character shown in the silver beaker. 
Moreover, the headdress of the mythical female 
character tha appears in a squatting position in the 
silver beaker has a silhouette of the mythical bird, a 
symbol which also appears in the golden scepter found 
at Chornancap. The same is valid for the small crown 
of the bird that lies on the head of the mythical female 
character in the silver beaker, which also appears in 

entorno izquierdo. Si analizamos la forma de la hua-
ca Chornancap, es exactamente el mismo modelo al 
existente en el vaso de plata, con recintos hacia el lado 
norte, donde se registra, además, una cenefa decora-
tiva con murales policromos en que un conjunto de 
personajes en sentido de derecha a izquierda lleva ar-
mas y cabezas de decapitados que forman parte de 
un ritual, similar en composición y contenido al que 
aparece en el vaso de plata (figura 13).

Hay dos elementos reveladores sobre los que 
hay que reflexionar: por un lado, en las imágenes 
repujadas en el vaso de plata de Denver se aprecia 
un dibujo que representa a una serpiente mítica 
o una forma serpentiforme ubicada en la sección 
media del vaso, que lo atraviesa de lado a lado. En 
esta representación la cabeza de la serpiente asoma 
o desemboca en una imagen horizontal conformada 
por olas antropomorfas sucesivas. Dan la impresión 
que este cauce o río en forma de serpiente desemboca 
en el mar. Nos recuerda, en forma simbólica, el 
relato de Ñaimlap sobre el lugar del arribo o llegada 
que se produce junto a la desembocadura del río 
Faquisllanga en el mar (figura 13). Asimismo, cerca 
de esta desembocadura, existe un templo o edificio 
cuya rampa se orienta al este. Esta circunstancia alude 
a la ubicación exacta donde habita y es sepultada la 
sacerdotisa suprema, representada como un ser 
sobrenatural, en la parte superior del vaso de plata, y 
que correspondería al personaje femenino hallado en 
Chornancap. Remarcamos esta observación, porque 
en el territorio de la cultura lambayeque se hallan 
coincidentemente templos cuyo emplazamiento se 
encuentra próximo al litoral del Pacífico, cerca de 
la desembocadura de un río. Por ejemplo, la huaca 
Murales de Úcupe, con acceso al este y emplazada en 
la margen sur del río Zaña, cerca de la desembocadura 
en el mar. Otro caso es la huaca El Taco, con acceso al 

the golden scepter from Chornancap. Thus, the golden 
scepter of the Chornancap tomb is also related to the 
scenery in the silver beaker −which is inspired on some 
elements of the Ñaimlap oral tradition.

The plume that falls towards the shoulders 
of the female mythical deity in the silver beaker is 
similar to those represented in the bimetallic beaker 
found at the Chornancap tomb, which show the left 
profile image of a woman wearing a plume that has 
the same shape and ends in a circular and trapezoidal 
figure. Likewise, a pair of golden earflares from the 
tomb found at Chornancap shows a female character 
standing on foot that looks ahead while holding a 
staff on each hand; she has a semilunar headdress, 
and wears a cylindrical crown with small circles; this 
image is also represented in the silver beaker. Under 
the right foot of the female character in the silver 
beaker there is a silhouette of an individual lying in 
a supine position, which suggests a buried person. 
Coincidentally, in the tomb found at Chornancap a 
burial was found below the funerary bundle of the 
governess and priestess, in which the corpse of a man 
was laid in that position (Figure 13). The architectural 
figure in the bottom right side of the silver beaker 
represents a platform with a central ramp; it appears 
to have a T-shaped base with a square in front of it and 
some structures to its left. The Huaca Chornancap 
has exactly that same plan, with precincts to the 
north. In these northern precincts of Chornancap 
there is a frieze with mural paintings that represent 
a rite in which some individuals carry weapons and 
decapitated heads from right to left; this is also 
similar to a scene in the silver beaker (Figure 13). 

Two revealing elements call our attention. 
Firstly, one of the images embossed in the silver 
beaker is a mythical serpent or serpent-like shape 
that extends across the beaker’s middle section 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

111110

este y ubicada en la margen sur del río Reque, próximo 
a la desembocadura en el mar. Por último, tenemos 
la huaca Chornancap, con acceso al este, ubicada 
en la margen sur del río Lambayeque y próxima a 
la desembocadura en el mar. Esta situación permite 
proponer que, en la época Lambayeque, la ubicación 
de un templo importante en la parte baja de los valles 
principales tiene como condición estar emplazado en 
la proximidad del lado sur de la desembocadura de 
un río hacia el mar. Así, el caso de Chornancap no 
corresponde a un hecho fortuito, sino a una razón de 
naturaleza religiosa, territorial y paisajística descrita 
en la leyenda de Ñaimlap. 

La imagen de la mujer mítica representada 
en el vaso de plata, que podría tratarse de la mujer 
sepultada en Chornancap, presenta un rasgo 
particular, que consiste en que se le han representado 
ojos en varias partes del cuerpo y de sus ornamentos 
principales. Tiene ojos en el tocado divergente, en 
la máscara, en extremidades superiores e inferiores 
(figura 13). Esta reiteración de la visión resulta un 
fundamento que refuerza la sospecha de que se trata 
de la deidad principal, de un ser sobrenatural que todo 
lo ve, que tiene atributos de un ser omnipresente, con 
poder transformativo y que es la máxima de todas 
las deidades femeninas. Por lo tanto, su capacidad de 
visión se convierte en el rasgo trascendental del rol 
religioso y ancestral que este personaje ejerció.

Las evidencias arqueológicas de la tumba del 
personaje femenino de Chornancap y las imágenes 
del vaso de plata están íntimamente relacionados. 
Es decir, el personaje de Chornancap corresponde al 
personaje del vaso de plata, emplazado en el escenario 
en el cual desarrolla sus actividades rituales. En 
consecuencia, las escenas representadas en el vaso de 
plata debieron ser inspiradas en Chornancap, pero 
también en la leyenda de Ñaimlap. Así, el origen de 

este vaso de plata que existe en el Museo de Arte de 
Denver pertenece a este territorio. El vaso de plata 
se convierte en un objeto clave para identificar al 
personaje de la tumba, sobre todo para conocer el 
insospechado y hasta ahora desconocido universo 
mitológico, el ceremonial de la cultura lambayeque, 
del que solo pensábamos en el dios Ñaimlap, deidad 
de ojos alados y ser con rasgos ornitomorfos.

from side to side; its head leans towards −or ends 
in− successive horizontal anthropomorphic waves. 
This scene suggests a riverbed that flows into the 
sea, and reminds us symbolically of the place by 
a river mouth where the chronicle says Ñaimlap 
disembarked (the river would be the Faquisllanga) 
(Figure 13). Secondly, there is a temple or building 
near the above river mouth whose ramp looks 
to the east, which would allude to the place of 
residence and burial of the supreme priestess, who 
appears represented as a supernatural being in the 
top side of the silver beaker; this supreme priestess 
would correspond to the female character found 
at Chornancap. We would like to emphasize this 
observation, because several temples in the territory 
of the Lambayeque culture are placed in the Pacific 
coastline near a river mouth. Some examples are the 
Huaca Murales de Úcupe, which is on the southern 
bank of the Zaña river and has access from the east; 
the Huaca El Taco, which is on the southern bank 
of the Reque river and has access from the east, and 
the Huaca Chornancap, which is on the southern 
bank of the Lambayeque river and also has access 
from the east. Therefore, we suggest that during the 
Lambayeque period the construction of an important 
temple in one of the main valleys must have had the 
requirement of being placed in the southern bank of 
a river mouth, and thus the location of Chornancap 
is not fortuitous, but rather, it corresponds to the 
religious, territorial and landscape contexts that are 
present in the legend of Ñaimlap.

The image of the mythical woman 
represented in the silver beaker, who could be the 
woman buried at Chornancap, shows a distinguishing 
characteristic: there are eyes represented in various 
parts of her body and main ornaments. In fact, there 
are eyes in her divergent headdress, in her mask, 

and in her upper and lower extremities (Figure 13). 
This reiteration of the organ of sight reinforces the 
suspicion that she is a primary deity, a supernatural 
being that can see everything and has the attributes 
of an omnipresent being with transformative powers. 
Therefore, she is the most important among all the 
female deities. Thus, her capacity of sight is an 
extremely important characteristic of the religious 
and ancestral role this character played.

The archaeological evidence from the tomb 
of the female character found at Chornancap and 
the images of the silver beaker are intimately 
related. In fact, the female character found at 
Chornancap corresponds to the character in the 
silver beaker, when put in the context of her ritual 
activities. Consequently, the scenes represented 
in the silver beaker must have been inspired by 
Chornancap and also by the legend of Ñaimlap, and 
therefore the origin of the silver beaker currently 
owned by the Denver Art Museum is the territory 
of Lambayeque.

The silver beaker is a key element for the 
identification of the character buried in the tomb 
found at Chornancap, and more importantly, for the 
discovery of the unsuspected and so far unknown 
mythological universe and ceremonial world of the 
Lambayeque culture, which up until now we only 
associated with Ñaimlap −supernatural being with 
ornithomorphic features, and deity with wing-
shaped eyes.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

113112

5. Conclusiones 

El relato del arribo de Ñaimlap y su corte for-
ma parte de un vigoroso discurso transmitido de ma-
nera consistente en gran parte de la materialidad de 
la cultura lambayeque. No solo como mecanismo para 
afianzar la identidad y la cohesión social en torno a 
esta historia, sino también como elementos suficien-
tes que nos sitúan en el contexto paisajístico donde se 
desenvuelven los hechos y que han sido definidos por 
razones de carácter arqueológico, etnohistórico, lin-
güístico, histórico, iconográfico e, incluso, bioarqueo-
logico. Lo que queda con mayor claridad es que los 
antecedentes de esta tradición oral hay que encontrar-
los en el universo de las representaciones de los ante-
cesores de los lambayeques, porque este relato debió 
inspirarse con argumentos que tienen su origen en el 
mundo ancestral mochica, como ya se ha explicado en 
las reflexiones del presente documento con la presencia 
del personaje conocido como sacerdote ave (personaje 
«B»), que podría tratarse del más antiguo antecesor de 
aquellos que dirigidos por Ñaimlap arriban a las costas 
de Lambayeque.

Los nombres y denominaciones que se usan 
en el relato corresponden, a mi juicio, a escenarios 
reales, donde suceden acontecimientos marcados por 
un estilo peculiar de producción de bienes artística-
mente asociados a la imagen clásica y emblemática 
de un personaje o divinidad, que aparece de manera 
recurrente en las representaciones de la producción 
material e inmaterial de la cultura lambayeque, que 
es adoptada por este pueblo como su líder o fundador, 
cuya dinastía se esparce por el territorio que afortu-
nadamente hoy sigue llamándose Lambayeque.

Con respecto a los argumentos arqueológicos 
documentados en Chornancap, resulta indiscutible 
que la arquitectura del trono y la residencia de 

n Orejera de oro con personaje. Cultura lambayeque. Museo Arqueológico 
Nacional Brüning, Lambayeque. / Golden earflare with anthropomorphic figure. 
Lambayeque culture. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.

5. Conclusion

The story of the arrival of Ñaimlap and his 
court is part of a robust message that is consistently 
present in the greater part of the Lambayeque 
culture’s material world. It was intended to reaffirm 
and consolidate the population’s identity, social 
cohesion, and communion with the landscape. Its 
different components have been defined following 
archaeological, historic, ethnohistoric, linguistic, 
iconographic and even bioarchaeological criteria. 
As a result, it is now clear that the precedents of 
this oral tradition are to be found in the universe 
of the material representations of the Lambayeque 
people’s ancestors, because this narrative must have 
been inspired on themes from the Mochica world, 
as has been explained. In particular, the character 
known as the bird priest (character “B”) could be the 
older ancestor of those who arrived to the coast of 
Lambayeque under the leadership of Ñaimlap.

In my view, the names and denominations 
used in the Ñaimlap story correspond to real 
landscapes, and the facts that occur in these places 
are marked by a peculiar style in the production 
of artistic goods that represent the classic and 
emblematic image of a character or deity that appears 
repeatedly in the material and immaterial realms 
of the Lambayeque culture; this character is seen 
as their founder or leader, and his dynasty spreads 
throughout a territory that, fortunately, is still called 
Lambayeque at the present time. 

Regarding the archaeological findings 
that have been documented at Chornancap, the 
architecture of the throne and the area where the elite 
resided is at the root of the concept of a palace-temple-
residency-mausoleum, and this concept reflects an 
interpretation of function and space as well as the 



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

115114

élite configuran los fundamentos de la noción del 
palacio-templo-residencia-mausoleo, que constituyen 
elementos que reflejan no solo una lectura espacial y de 
función, sino un mensaje de la existencia prolongada 
de una élite que hoy podemos reconocer gracias al 
magistral relato de Ñaimlap. Todo indica que los 
elementos registrados en la tumba de Chornancap 
concurren en un mensaje donde el río, el mar, la 
Luna y las aves son los principales emblemas que 
articulan un discurso que recoge pasajes del relato 
de este fantástico personaje. El acontecimiento del 
hallazgo del fardo de la gobernante y sacerdotisa de 
Chornancap con el personaje de los Spondylus es un 
camino que contribuirá a un mejor entendimiento de 
esta historia y al acercamiento a los protagonistas. 

La tumba de Chornancap y el vaso de plata 
existente en el Museo de Arte de Denver provienen no 
solo de un mismo contexto mitológico, sino también 
territorial y paisajístico. Su origen e inspiración gira en 
torno a un complejo escenario ceremonial y religioso 
que tuvo a la sacerdotisa o soberana de Chornancap 
como principal protagonista en su vida y después de 
ella. En este contexto, el palacio de Chornancap ad-
quiere un extraordinario valor en la vida religiosa en la 
sociedad lambayeque y un escenario con una identidad 
asociada a la Luna y al mar, un espacio sagrado don-
de se desarrollan actos litúrgicos trascendentales en 
los cuales la religiosidad se expresa públicamente y la 
mujer de Chornancap adquiere identidad como deidad 
principal, como diosa que desde su sepultura intercede 
por su pueblo en el mundo de los ancestros, y con su 
poder representada en su visión infinita. Este escena-
rio adquiere hoy mayor protagonismo no solo con los 
hallazgos arqueológicos, sino también con en el paisaje 
circundante (el que se ha construido se inspira en el 
inicio de la tradición oral más vigorosa que el mundo 
moderno conoce desde el siglo XVI).

Finalmente, las evidencias arqueológicas acu-
muladas en los últimos treinta años han reforzado no 
solo el enorme valor de este relato, sino también han 
incorporado nuevos elementos de los cuales no tenía-
mos sospecha, como los hallazgos de la tumba de la 
gobernante y sacerdotisa de Chornancap, las tumbas 
Este y Oeste de Pómac, el guerrero de Íllimo y los 
escenarios de Túcume, Úcupe-Murales, Apurlec, 
Luya, Cinto, Collique, entre otros, que permiten una 
mejor lectura no solo del relato, sino también de la 
organización política y territorial de los lambayeques, 
así como de las relaciones que establecen los linajes 
emplazados en los valles que encuentran en la simbo-
logía del relato de Ñaimlap el lazo más profundo para 
explicar su origen y destino. 

permanence in time of an elite which we can now 
identify thanks to the extraordinary story of Ñaimlap. 
The objects in the tomb found at Chornancap concur 
in a message that incorporates river, sea, moon and 
birds as the main emblems in the narrative of this 
fantastic character. The study of the burial of the 
“Governess and Priestess of Chornancap” and that of 
the “Man of the Spondylus” which lies below hers will 
result in a better understanding and recognition of 
the story of Ñaimlap and its protagonist characters.

The tomb at Chornancap and the Denver 
Art Museum’s silver beaker come from the same 
mythological, territorial and landscape context. 
Their origin and inspiration derives from the complex 
religious and ritual role played by the Governess 
and Priestess of Chornancap, who was the leading 
figure in these respects during and after her lifetime. 
This explains the extraordinary value the palace 
of Chornancap had for the religious life of the 
Lambayeque society: associated with the moon and 
the sea, it was a sacred space wherein momentous 
liturgical acts of public religious manifestation took 
place, and in whose context the Governess and 
Priestess of Chornancap acquired the identity of a 
principal deity and goddess with power and infinite 
vision that interceded for her people before the 
ancestral world. The greater importance the palace 
of Chornancap has now acquired is not only due to 
the archaeological findings in it, but also because of 
its surrounding landscape; it is a result of the most 
vital oral tradition the world has known since the 
16th century.

Finally, the archaeological evidence of the 
last thirty years has emphasized the great value of 
the Ñaimlap story, and has incorporated new and 
unforeseen elements to it. Some examples are the tomb 
of the Governess and Priestess of Chornancap, the 

east and west tombs at Pómac, the warrior of Íllimo, 
and some locations at Túcume, Úcupe-Murales, 
Apurlec, Luya, Cinto and Collique. These have 
allowed us to gain a better understanding of the story 
of Ñaimlap, the political and territorial organization 
of the Lambayeque culture, and the relationships 
between the different lineages of this area − whose 
origin and destiny can better be understood through 
the symbolism that pervades the Ñaimlap story.

n pp. 116-117. Murales policromos del complejo arqueológico Úcupe. Muestran 12 personajes con 
tocados de plumas y alas, Lambayeque. / Twelve characters showing feather headdresses and 

wings, depicted on polychrome murals at the Úcupe archaeological complex, Lambayeque.



Capítulo 1 / Chapter 1 El relato de Ñaimlap en el territorio de la cultura lambayeque / 
The story of Ñaimlap and the territory of the Lambayeque culture

117116



The Osprey Comes 
on Winds of Change: 

Ñaimlap, Lambayeque, 
Chimor, and Wari

El águila pescadora 
llega con vientos 

de cambio:
Ñaimlap, Lambayeque, 

Chimor y Huari Capítulo
Chapter



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 121120



123122

Campos de percepción

Hoy se sabe que no existe ninguna historia 
«objetiva». Toda historia se construye a partir 
de puntos de vista particulares que tienen como 
base la perspectiva de quien cuenta la historia y 
de las razones que tienen para ello. Por ello, las 
disciplinas históricas, al igual que las personas, 
enfrentan cuestiones epistemológicas cuando 
intentan entender el pasado. ¿Nuestros términos 
tienen algún sentido o cumplen algún objetivo 
útil? ¿Podemos justificar en absoluto nuestras 
cronologías o cualquier cosa que manifestemos? 
Muchos de nuestros debates surgen a partir 
de distintos puntos de vista con respecto a los 
principios fundamentales acerca de qué debiera ser 
lo que hacemos o la naturaleza misma de los temas 
bajo discusión.

Al igual que en cualquier otra disciplina, al 
estudiar la prehistoria andina resulta más fácil llegar 
a un consenso en torno a ciertas ideas que a otras. 

El águila pescadora llega con 
vientos de cambio:

Ñaimlap, Lambayeque, Chimor y Huari

Por ejemplo, los andinistas, por lo general, coinciden 
en que Chavín de Huántar fue un centro ceremonial 
extremadamente importante, que ejerció su influencia 
en muchas regiones del Perú durante el primer milenio 
a. C. Es interesante que exista semejante consenso, 
según el cual Chavín es el «horizonte» cultural más 
temprano de los Andes centrales. Tal vez esto se deba 
a que los grandes cambios que ocurrieron en el Perú 
en la época de Chavín sucedieron todos en un solo 
lugar. Es asimismo posible que cuanto más tempranos 
sean los acontecimientos del pasado tanto más fácil 
nos será generalizar y coincidir porque resulta difícil 
discutir en torno a los detalles.

Cuando vemos un óleo impresionista, no 
advertimos desde lejos las pinceladas y solo vemos la 
imagen general. Los colores se ven homogéneos y en 
el mejor de los casos podemos ver el contorno gene-
ral de las cosas representadas, del mismo modo que los 
detalles de la época chavín nos resultan más homogé-
neos y percibimos sus contornos más que en el caso de 
culturas posteriores, para las cuales contamos con más 

Fields of Perception

By now, we know that there is no such thing as 
“objective” history. All histories are constructed from 
particular points of view based on the perspective of 
who is telling the story and their reasons for doing 
so. Thus, historical disciplines, as well as individuals, 
confront epistemological issues in attempting to un-
derstand the past. Are our terms valid, make some 
kind of sense, or, at least, serve useful purposes? Can 
we justify our chronologies or anything we decla-
re, at all? Many of our debates arise from different 
viewpoints about the very fundamentals of what our 
business should be about or the nature of the topics 
under discussion. 

In the study of Andean prehistory, as in any 
other discipline, a consensus of opinion is more 
readily reached for some ideas than for others. For 
example, Andeanists generally agree that Chavín de 
Huantar was an extremely important ceremonial cen-
ter that exerted its influence in many regions of Peru 
in the first millennium BC It is interesting that there 

The Osprey Comes on 
Winds of  Change:
Ñaimlap, Lambayeque, 
Chimor, and Wari

is such agreement considering that Chavín is the ear-
liest “horizon” culture in the Central Andes. Perhaps 
this is because the great changes that took place in 
Peru in Chavin’s day came from a single place. Per-
haps, also, the earlier the events of the past the more 
easily we can generalize and agree because it is more 
difficult to squabble about the details. 

As in looking at an Impressionist oil painting, 
from a distance we do not see the brush strokes, only 
the general image. The colors appear homogenous 
and, at best, we can see general outlines of things re-
presented just as the details about Chavin’s era are 
more homogenous and the outlines perceived than 
for later cultures for which we have more informa-
tion and, consequently, more difficulty in being clear 
about our perceptions. Counter-intuitively, more in-
formation results in less rather than more certainty, 
less ability to distinguish the relevant from the irre-
levant, for our purposes, a phenomenon known as 
the “noise bottleneck.” Because we can discern more 
details, it is harder to gain a general view: we see the 
trees, not the forest.

n pp. 120-121. Águilas pescadoras. Ospreys. Pandion haliaetus. / 
Osprey (Pandion haliaetus).

Jeffrey Quilter
Peabody Museum of Archaeology & Ethnology

Harvard University



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 125124

información, y con las cuales, por ende, tenemos más 
problemas para tener una percepción clara. Contra lo 
que dicta la lógica, el hecho de contar con más infor-
mación conlleva menos y no más certeza, y una menor 
capacidad para distinguir lo que para nuestros fines es 
lo relevante de lo irrelevante, un fenómeno al que se 
conoce como el «cuello de botella del ruido». Al dis-
tinguir más detalles, nos es más difícil tener una vista 
panorámica: vemos los árboles, pero no el bosque.

Y así tenemos el caso de lambayeque y chimú, 
dos culturas arqueológicas tardías de la costa norte 
peruana. Ambas caen bajo la luz del crepúsculo, en 
las márgenes de la historia. Al arribo de los españoles 
en 1532, no quedaba ya nadie vivo que recordara la 
vida en el valle de Lambayeque o incluso en el Gran 
Chimor. A partir de las crónicas y de la arqueología 
se acepta por lo general que Chimor conquistó a 
Lambayeque, y que el Tahuantinsuyo conquistó 
al primero. Así, si aceptamos estas proposiciones 
como hechos, podemos afirmar que sabemos algo 
acerca del final de las culturas lambayeque y chimú. 
¿Pero qué hay de su origen? Para abordar esta 
pregunta, contamos con dos fuentes, los relatos de la 
fundación de las dinastías y la arqueología. Por ello, 
en el presente capítulo examinaré ambos tipos de 
evidencias, concentrándome fundamentalmente en 
el relato de Ñaimlap para Lambayeque, con algunas 
referencias a la leyenda de Tacaynamo para Chimú1.

Las historias

Le debemos la historia de Ñaimlap a Miguel 
Cabello Valboa (2011), el cronista del siglo XVI que 
la narró en el decimoséptimo capítulo de su Miscelánea 
antártica. Los principales elementos de la leyenda son 

1 Empleo los términos «relato», «leyenda», «cuento» y «mito» 
simplemente para variar el adjetivo empleado con Ñaimlap.

And so, we have the case of two late archaeo-
logical cultures on the North Coast of Peru Lamba-
yeque and Chimu. Both are in that crepuscular light 
on the fringes of history. When the Spaniards arri-
ved, in 1532, there was no one alive who remembered 
life in the Lambayeque Valley, or, evem, life in the 
Gran Chimor. It is generally accepted, based on the 
chronicles and archaeology, that Chimor conquered 
Lambayeque and that Tawantinsuyu conquered Chi-
mor. So, for now, if we accept these propositions as 
facts, we can state that we know something about the 
end of the Lambayeque and Chimu cultures but what 
about their beginnings? For addressing that question, 
we have two sources, the stories of the establishments 
of dynasties and archaeology. In this chapter, then, 
I will review both lines of evidence, focusing mostly 
on the Ñaimlap story for Lambayeque and with some 
references to the Taycanamo legend about Chimu.1

The Stories

We owe the story of Ñaimlap to Miguel Ca-
bello Valboa (2011) the sixteenth century chronicler 
who recounted it in the seventeenth chapter of his 
Miscelánea antártica. The main elements of the legend 
are that Ñaimlap with his wife, Ceterni, concubines, 
and 40 officials arrive in the Lambayeque Valley on a 
fleet of rafts establishing a palace at Chot. Yampallec, 
a greenstone idol in the likeness of Ñaimlap is mentio-
ned. After having many children Ñaimlap is secretly 
buried to disguise his death and the people are told 
that he has grown wings and flown away. Ñaimlap’s 
followers then spread throughout the land, his son 
Cium, marries and has 12 sons and he too, is buried 
to seem immortal. Nine subsequent rulers are named 

1 I use the terms “story,” “legend,” “tale,” and “myth” simply to 
vary the adjective employed with Ñaimlap.

n Fragmento  textil con personajes antropomorfos. The Montreal Museum of Fine Arts, Canadá. / 
Textile fragment showing anthropomorphic figures. The Montreal Museum of Fine Arts, Canada.



Capítulo 2 / Chapter 2126

que Ñaimlap, con su esposa (Ceterni), sus concubinas 
y 40 funcionarios llegaron al valle de Lambayeque en 
una flotilla de balsas, tras lo cual levantaron un palacio 
en Chot. También se menciona a Yampallec, un ídolo 
de piedra verde. Tras engendrar varios hijos, Ñaimlap 
fue enterrado en secreto para esconder su muerte, 
diciéndosele al pueblo que le habían salido alas y que 
se fue volando. Sus seguidores entonces se esparcieron 
por la tierra. Su hijo Cium se casó y tuvo 12 hijos, y él 
también fue enterrado para parecer inmortal. El relato 
enumera nueve gobernantes posteriores, los que llegaron 
a su fin con Fempellec, quien intentó infructuosamente 
mover a Yampallec. El demonio se le apareció a este 
rey en forma de una hermosa mujer y le tentó para que 
tuvieran relaciones sexuales. Esto hizo que lloviese 
durante 30 días, tras lo cual el pueblo ató los pies y 
manos de Fempellec y le arrojó al mar, poniendo así fin a 
la dinastía de Ñaimlap en el valle, el cual estuvo durante 
largo tiempo sin gobernante. El Chimo Cápac (el jefe 
de los chimúes) conquistó entonces al valle y nombró 
gobernador a Pongmass, a quien siguieron su hijo 
Pallesmassa y su nieto Oxa. Este fue el primero que tuvo 
noticia de los incas, de quienes tuvo temor. Le siguieron 
seis señores, tras lo cual los españoles ingresaron al Perú.

Los chimúes también tenían la historia de 
Tacaynamo, el fundador de su dinastía, la que fuera 
narrada en la Historia anónima de Trujillo, y que fue 
escrita en 1604. La versión con la que contamos 
(Rowe, 1948) no es sino un fragmento, pero el 
relato de Tacaynamo comparte algunos elementos 
con la historia de Ñaimlap: un extranjero llega a la 
costa norte a gobernar a la población local. Aunque 
no tenemos el inicio de la historia, queda implícito 
que al igual que Ñaimlap, Tacaynamo también 
venía de lejos. Sin embargo, el tono es distinto en 
varios aspectos importantes. Desde una perspectiva 
del siglo XXI nos resulta menos fantástico.

Tacaynamo vivió en una casa durante un año, 
aprendiendo la lengua local. Aunque se señala que tenía 
unos polvos amarillos a los que usaba en las ceremonias, 
el comentario que menciona esto fue hecho por el autor 
para minar su pretensión de que venía de una tierra 
lejana. De igual modo, señala el autor, «las telas de 
algodón que vestían para cubrir sus vergüenzas son bien 
conocidas en estas tierras» (Rowe, 1948: 25; n 2), tras 
lo cual indica que los troncos de madera balsa también 
eran conocidos en las cercanías de Paita y Tumbes, en 
la lejana costa norte peruana, «de donde se presume 
que vino este indio, y no de un lugar lejano». El cronista 
anónimo luego sigue la misma línea que la historia de 
Ñaimlap. En ambos casos, es solo tras la muerte del 
fundador que sus seguidores se propagan por la tierra. 
Se nombra al hijo del fundador y a continuación se 
presentan los descendientes de este gobernante. Pero 
la historia chimú no cuenta con ningún gran pecado 
al cual le sigue el castigo con lluvias e inundaciones. 
Ella, más bien, prosigue como una narrativa histórica 
directa, presentándose al hijo y al nieto de Tacaynamo 
como grandes conquistadores2. Otro artificio literario 
empleado en ambos relatos es el tratamiento ligero 
dado a la mayoría de los gobernadores posteriores al 
fundador, brindándose detalles solo para los últimos, 
los que fueron muertos en la historia de Ñaimlap y 
conquistados en la leyenda de Tacaynamo3.

Las distintas formas en que se narra ambas 
historias probablemente se deban ya sea a la presencia 
de dos narradores, ya a que más de un solo autor 
español reaccionó de distinto modo a lo que habría 

2 La otra fuente usualmente citada con respecto a la expansión del 
Estado chimú es Antonio de la Calancha (1974 [1638-1639]), quien 
presenta una historia bastante directa de la conquista del Jequetepe-
que y más allá por parte de un señor llamado Chimu Capa, gracias a 
la valentía del general Pactanamú (consúltese Donnan, 1990: 178).

3 En aras de la brevedad, en lo que resta de este capítulo no exami-
naré la historia chimú salvo al pasar.

n Columna con imagen 
de ave en picada. 
Huaca Los Frisos, 
Chotuna, Lambayeque. 
/ Column showing the 
image of a nose-diving 
bird. Huaca Los Frisos, 
Chotuna, Lambayeque

n Ornamento de oro, 
emblema «ave mítica o 
ave en picada». Museo 
Arqueológico Nacional 
Brüning, Lambayeque. 
/ Golden ornament 
showing the “nose-
diving bird” emblem. 
Museo Arqueológico 
Nacional Brüning, 
Lambayeque.

ending with Fempellect who attempts to move Yam-
pallec without success. The Devil appears to Fempe-
llec as a beautiful woman and tempts him into sexual 
relations. This causes it to rain for 30 days and Fem-
pellec’s people tie his feet and hands and throw him 
into the sea, ending the Ñaimlap dynasty in the va-
lley which was without a ruler for a long time. Chimo 
Capac (leader of the Chimu) conquers the valley and 
installs Pongmass as ruler who is followed by his son 
Pallesmassa and his grandson, Oxa. Oxa is the first to 
hear of the Inca and fears them. He is followed by six 
lords and then the Spaniards enter Peru.

The Chimu also had a tale of a dynastic founder, 
Taycanamo, recounted in the Anonymous History of Tru-
jillo, written in 1604. The available version (Rowe 1948) 
is fragmentary, but the Taycanamo tale shares some 
features with the Ñaimlap story: a foreigner comes to 
the North Coast to rule over the locals. Although the 
beginning of the story is not available, the implication 
is that Taycanamo came from afar as did Ñaimlap. The 
tone is different in significant ways, however. From a 
twenty-first century perspective, it is less fantastical. 

Taycanamo resides in a house for a year learning 
the local language. Although he is noted as having ye-
llow powders that he uses in ceremonies, the comment 
that mentions this is made by the writer to undermine 
the claim that Taycanamo was from a distant land. In 
a similar vein, the author notes, “and the cotton clo-
ths which he wore to cover his shameful parts are well 
known in these lands” (Rowe 1948: 25; fn 2) and then 
states that the balsa logs also are known from near 
Payta and Tumbes, in far northern coastal Peru, “from 
which it is presumed that this Indian did not come 
from a very distant region.” The Anonymous Chro-
nicler then follows the same editorial turn as in the 
Ñaimlap story, in each case, it is only after the demise 
of the founder that his followers spread throughout the 
land. The founder’s son is named and the descendants 
of that ruler are then presented. But the Chimu story 
has no great sin followed by punishing rains and floods. 
Rather, the story proceeds as a straightforward histo-
rical narrative with Taycanamo’s son and grandson 
presented as great conquerors.2 Another literary device 
2 The other commonly cited source for the expansion of the Chimu 



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 129128

escuchado a los pobladores indígenas de la costa norte 
peruana. El narrador de la historia chimú está ansioso 
por minar las pretensiones de que Tacaynamo era 
un extranjero y con ello desestimar toda la historia, 
pero Cabello Valboa no indica si creía o no en los 
fantásticos relatos que giraban en torno a Ñaimlap. 
Su principal interés era indicar que los incas solo 
conquistaron y ocuparon la costa norte por breve 
lapso, justificando así la conquista española. Tras 
contar esta historia, Cabello Valboa efectúa un giro al 
comienzo del penúltimo párrafo del capítulo:

...para dar fin a este capítulo quiero 
decir la causa porque estos señores q[ue] 
habemos acabado de nombrar duraban 
muy poco en el señorio y mando, y tan 
poco, que afirman no haberlo poseído 
ninguno doce años...

Si bien es cierto que las diferencias observadas 
entre las historias de Ñaimlap y Tacaynamo podrían 
explicarse con distintos filtros —en forma de hablantes 
indígenas o autores españoles–, es posible que existieran 
diferencias marcadas en las historias originales a las 
cuales jamás podremos recuperar4. Se sabe por la 
etnografía y por nuestras experiencias cotidianas que los 
relatos a los que se transmite oralmente, incluso aquellos 
a los que se escribe, pueden variar enormemente, hayan 
sido contados por la misma persona o por más de una. 
Ello, no obstante, resulta interesante el que muchos 
estudiosos que se han ocupado de estas historias 
frecuentemente afirmen que es sumamente probable 
que los pueblos de cada valle hayan tenido su propia 
historia de origen. Podríamos, sin embargo, cuestionar 

4 Lo más probable es que en las tradiciones orales de la costa norte 
peruana no haya existido una sola historia del «origen», salvo que 
haya habido alguna versión más «regia» que cualquiera de ellas.

esta afirmación aparentemente inocente, pues se 
trata de una proposición que no puede ser probada ni 
desmentida. Con todo, ambos relatos enfatizan el arribo 
y la expansión posterior de un grupo humano a través de 
su incremento a lo largo del tiempo.

Mito e historia

En el pasado, los intentos realizados para 
vincular los mitos con hechos históricos o con los datos 
etnográficos o arqueológicos fueron algo bastante común, 
no solo en la mente de los cronistas de la época colonial, 
sino también de autores posteriores, como Philip Means 
(1931), que fue el primero en presentarle al público lector 
el relato de Cabello Valboa en inglés, y que escribió como 
si Ñaimlap hubiese sido un monarca real. John Rowe 
insinuó que había algo de cierto en las leyendas. En Inca 
Culture at the Time of the Spanish Conquest (Rowe, 1946) 
y en otros lugares, Rowe examinó a los cronistas en 
función a cuán confiables pensaba que cada uno de ellos 
era en lo que respecta a la historia, la religión y otros 
criterios más. En otras palabras, para él las crónicas eran 
fuentes de hechos más o menos precisos dependiendo 
de cuán cerca estuviera el autor a una relación indígena 
original. Es gracias a Rowe que contamos con la historia 
de Tacaynamo que ya presentamos líneas antes, pues fue 
él quien la compiló a partir de varias versiones parciales 
ofrecidas por distintos cronistas, y que la presentó en 
su artículo «The Kingdom of Chimor» (1948). En ese 
mismo artículo, Rowe examinó la historia de Ñaimlap y 
concluyó que Chot casi con toda seguridad era las ruinas 
conocidas como huaca Chotuna, y sostuvo que Brüning 
indicó que el nombre nativo de huaca de la Cruz era 
Sioternic, el palacio supuestamente construido por 
Cium, el hijo de Ñaimlap. Mas a pesar de todas estas 
sugerencias, Rowe (1948: 38) concluyó que la historia de 
Ñaimlap es «leyenda pura» (Rowe, 1948: 38).

used in both stories is the light treatment of most of 
the subsequent rulers after the founder, only providing 
details for the final rulers who are killed in the Ñaimlap 
story and conquered in the Taycanamo legend.3

The different ways in which the two tales are told 
likely are a result of either two tellers of the stories or 
more than a single Spanish authors reacting different-
ly to what they heard from indigenous people on the 
North Coast of Peru. The teller of the Chimu story is 
anxious to undermine the claims that Taycanamo was a 
foreigner, and thus dismiss the entire story but Cabello 
Valboa does not comment on whether he believes the 
fantastical tales about Ñaimlap. His main concern is to 
make the point that the Inca had only conquered and 
occupied the North Coast for a relatively brief period of 
time thus justifying the Spanish conquest. After telling 
the tale, Valboa shifts, at the beginning of the penulti-
mate paragraph of the chapter by stating:

…to end this chapter, I want to say why 

these lords who we have just named lasted brie-

fly in their rule and command, and so briefly 

that they claim not to have owned if for not 

even twelve years….4 

While the observed differences between the 
Ñaimlap and Taycanamo tales may be explained by the 
different filters, in the form of indigenous speakers or 
Spanish writers, there may have been distinct differen-

state is Antonio de la Calancha ([1638—39] 1974) who provides a 
fairly straightforward history of the conquest of the Jequetepeque 
Valley and beyond by a lord named Chimu Capac through the bra-
very of a general named Pactanamu (See Donnan 1990: 178).

3 I will not discuss the Chimu story other than in passing for the 
rest of this chapter for the sake of brevity.

4 ….para dar fin a este capítulo quiero decir la causa porque estos 
señores q(ue) habemos acabado de nombrar duraban muy poco en el 
señorio y mando, y tan poco, que afirman no haberlo poseído ninguno 
doce años….

ces in the original stories that we can never retrieve.5 
We know from ethnographies and our everyday expe-
riences that tales passed orally or even written down 
can vary greatly whether told by the same person or 
different ones. It is interesting, nonetheless, that many 
scholars who have written about the tales frequently 
include a comment to the effect that it is quite likely 
that the people of every valley likely had their own ori-
gin story. We might question this seemingly innocent 
statement, however, because cannot prove or disprove 
this proposition, either. Nevertheless, both stories em-
phasize the arrival and then growth of a group of peo-
ple through the increase in their numbers, over time.

Myth and History

Attempts to link the myths with historical 
events or ethnographic and archaeological data have 
been fairly common in the past, not only in the 
minds of the Colonial Period chroniclers but also 
by later writers, such as Philip Means (1931) who 
first brought Cabello’s the story in English to the 
reading public and wrote as if Ñaimlap had been a 
real king. John Rowe implied that there was some 
truth in the legends. In Inca Culture at the Time of 
the Spanish Conquest (Rowe 1946), and elsewhere, 
he reviewed the chroniclers on the basis of how 
reliable he thought each one was in terms of history, 
religion, and other criteria. In other words, he viewed 
the chronicles as sources of fact which were more 
or less accurate depending on how close the writer 
was to an original indigenous account. We have the 
Taycanamo story, presented above, thanks to Rowe 
who compiled it based on various partial renderings 

5 Unless there was some “royal” version of either story, it is more 
likely that there was no single “original” story in the oral tradi-
tions of the North Coast of Peru.



Capítulo 2 / Chapter 2130

n Personajes en láminas de oro. a) Personaje con corona y tocado plumario lleva un racimo de «frutos» en la mano derecha. 
b) Personaje con corona en forma de cuerpo de ave y tocado plumario, acompañado por un individuo al lado izquierdo. 
c) Personaje con corona, tocado plumario y alas a los costados. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / 
Different characters embossed on golden sheets: a) Character wearing a crown and a feather headdress, and carrying a 
bunch of “fruits” in his right hand. b) Character with a crown having the shape of a bird's body and a feather headdress, 
accompanied by a second individual (to his left side). c) Character wearing a crown and a feather headdress, and having 
wings on his sides. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.

c.b.a.

131



Capítulo 2 / Chapter 2 133132

Christopher Donnan (1990) hizo uno de 
los más grandes esfuerzos por vincular la leyenda de 
Ñaimlap con acontecimientos prehistóricos a través 
de la arqueología. Luego de presentar la posición de 
Rowe, Donnan señaló que muchas leyendas están 
basadas en hechos históricos, tras lo cual pasó a 
evaluar distintos aspectos de la historia. Así, llegar 
en balsas tiene sentido para un rey extranjero, en 
particular dado nuestro conocimiento de que las 
costas peruana y ecuatoriana fueron el hogar de 
avanzadas comunidades navegantes. De igual modo, 
las lluvias torrenciales e inundaciones que sucedieron 
hacia el final de la dinastía de Ñaimlap coinciden con 
el conocimiento que tenemos de los severos episodios 
de El Niño que han ocurrido en la costa peruana.

Donnan también calculó la duración de los 
reinados de los monarcas en la historia de Ñaimlap. 
Para ello, usó 1470 como la fecha de la conquista incaica 
de Chimor y, lo que es más importante, gracias a las 
evidencias arqueológicas incorporó un severo El Niño 
que sucedió en la costa norte hacia 1100 d. C. Estas 
consideraciones le hicieron concluir que Ñaimlap llegó 
a la región ya fuera alrededor de 750 d. C., ya de 1150 
d. C. Donnan asimismo excavó en Chotuna, pero no 
encontró artefactos que dataran de esta época o que 
de algún otro modo respaldaran arqueológicamente a 
la historia de Ñaimlap. A partir de su examen de los 
mitos y de las evidencias arqueológicas, Donnan (1990: 
271) concluyó que su trabajo no probaba ni refutaba la 
validez histórica de Ñaimlap.

La evaluación que Donnan hizo de la 
validez de esta leyenda fue presentada originalmente 
como ponencia en una conferencia celebrada en 
Dumbarton Oaks en 1985 y a la cual se publicó 
cinco años más tarde en The Northern Dynasties. 
Kingship and Statecraft in Chimor (Moseley y Cordy-
Collins, 1990). En este mismo volumen, Geoffrey 

by different chroniclers, and who presented it in his 
The Kingdom of Chimor (1948). In that same article 
he reviewed the Ñaimlap story concluding that Chot 
almost certainly was the ruin called Huaca Chotuna, 
and claimed that Brüning gave the native name of 
Huaca de la Cruz as Sioternic, the palace purportedly 
built by Cium, Ñaimlap’s son. Despite these various 
suggestions, however, Rowe (1948: 38) concluded that 
the Ñaimlap story is “pure legend” (Rowe 1948:38).

One of the greatest efforts to link the legend of 
Ñaimlap with prehistorical events through archaeo-
logy was undertaken by Christopher Donnan (1990). 
After recounting Rowe’s views, he points out that 
many legends are based on historical events and then 
proceeds to evaluate different aspects of the story. 
Thus, arrival by raft makes sense for a foreign king 
especially given our knowledge that coastal Peru and 
Ecuador were homes of advanced seafaring commu-
nities Similarly, the torrential rains and floods at the 
end of the Ñaimlap dynasty conform to our knowled-
ge of severe El Niño episodes in coastal Peru. 

Donnan also estimated the lengths of the reig-
ns of the kings in the Ñaimlap story, using a date of 
1470 for the Inca conquest of Chimor and, impor-
tantly, accounting for a severe El Niño on the North 
Coast circa AD 1100, based on archaeological evi-
dence. These considerations led him to conclude that 
Ñaimlap either arrived in the region at about AD 750 
or, alternatively, AD 1150. Donnan also excavated 
at Chotnuna but did not find artifacts that dated to 
these times or otherwise supported an archaeological 
link to the Ñaimlap story. Based on his consideration 
of the myths and the archaeology, Donnan (1990: 
271) concluded that his work neither proved nor dis-
proved the historical validity of the Ñaimlap story.

Donnan’s assessment of the validity of the 
Ñaimlap legend was first presented as a paper at a 

Dumbarton Oaks Conference in 1985. and published, 
five years later, in The Northern Dynasties, Kingship 
and Statecraft in Chimor (Moseley and Cordy-Co-
llins 1990). In the same volume, Geoffrey W. Conrad 
(1990) published a similar piece proposing that Pacat-
namu, the Chimu general who supposedly conquered 
the Lambayeque realm, was a real, historical perso-
nage. Conrad offers two perspectives on the dynastic 
history of Chimor, as an idealized presentation of a 
cosmological and social order or as a piece of imperial 
propaganda. Elsewhere, another chapter, by Tom Zui-
dema (1990), raises the issue of whether any dynastic 
lists can be taken at face value given their complex his-
tories as well as their tendency to reflect principles of 
dualism.

The debates of whether the Ñaimlap and 
other stories discussed in the conference and sub-
sequent volume are perhaps less urgent today. The 
later 1980s was an era when the certainties of the 
New Archaeology and the positivist-empiricist 
turn of the social sciences of the 1960s and 1970s 
were giving way to the uncertainties of Post-Pro-
cessualism. Most of the Andeanist scholars so far 
mentioned were not processualists but Moseley, 
Donnan, and their circles followed empirically 
oriented John Rowe. Zuidema, a Dutch Structu-
ralist (Urton 1996), was the least convinced that 
the king lists and legends should be taken at face 
value. Whatever specific theoretical stances they 
may have consciously or unconsciously adhered to, 
the larger world of academe was entering a phase of 
questioning, sometimes challenging, a single ex-
planatory theory, model, or authority as adequately 
providing satisfactory answers (re: “explanations”) 
for what happened in the past or, for that matter, 
the present. From this perspective the Ñaimlap 
story may be “truthy” but not necessarily the truth. 

W. Conrad (1990) publicó un estudio similar donde 
proponía que Pacatnamú, el general chimú que 
supuestamente conquistó al reino de Lambayeque, 
era un personaje histórico real. Conrad presentó 
dos perspectivas acerca de la historia dinástica de 
Chimor: como una presentación idealizada de 
un ordenamiento cosmológico y social, y como 
propaganda imperial. En otro capítulo, obra esta vez 
de Tom Zuidema (1990), se plantea la cuestión de si 
alguna de las listas dinásticas puede ser tomada al pie 
de la letra, dadas sus complejas historias, así como su 
tendencia a reflejar el principio del dualismo.

Los debates librados en torno a Ñaimlap y 
otras historias discutidas en la conferencia y el volumen 
subsiguiente son tal vez menos apremiantes hoy en día. 
La segunda mitad de la década de 1980 fue una época 
en la cual las certidumbres de la nueva arqueología 
y del giro empírico-positivista dado por las ciencias 
sociales de las décadas de 1960 y 1970, iban cediendo 
el paso a las incertidumbres del posprocesualismo. 
La mayoría de los estudiosos andinistas hasta aquí 
mencionados no eran procesualistas, pero Moseley, 
Donnan y sus círculos siguieron al empíricamente 
orientado John Rowe. Zuidema, un estructuralista 
neerlandés (Urton, 1996), era el menos convencido 
de que las listas de reyes y las leyendas debían ser 
tomadas al pie de la letra. Pero sean cuales fueren 
las posturas teóricas específicas a las que siguieran, 
consciente o inconscientemente, el mundo más 
amplio de la academia estaba ingresando a una fase 
en la cual se cuestionaría —y a veces se desafiaría— 
la capacidad de una sola teoría, modelo o autoridad 
explicativa para brindar respuestas satisfactorias (o 
«explicaciones») a lo que sucedió en el pasado, o para 
el caso también en el presente. Desde esta perspectiva, 
la historia de Ñaimlap podría ser verosímil, mas no 
necesariamente la verdad.



Capítulo 2 / Chapter 2 135134 135

Nombres y números

Los nombres y números tienen un papel 
importante en la historia de Ñaimlap. «Lambayeque» 
podría estar relacionado con «Yampallec»5. Todos los 
nombres parecen ser de la lengua moche y muchos 
podrían referirse a aves. Urban y Eloranta (2017: 161) 
sugieren que Ñaimlap quiere decir «águila pescadora», 
un ave de rapiña (Pandio halitaetus carolinensis) que 
en invierno se dirige desde Norteamérica y el Caribe 
a Sudamérica, la costa peruana inclusive (figura 1). 
Por su parte, el nombre de Nina Cala, el funcionario 
responsable por el trono y la litera, tal vez quiere decir 
«llama del mar» (Salas García, 2012).

Un interesante giro narrativo tiene lugar en las 
oraciones finales del relato. Se cuenta que los pobladores 
de la costa norte vivieron atemorizados por los incas 
durante el reinado de Oxa, que fue cuando tuvieron 
por vez primera noticia de ellos. Se dice entonces 
que a Oxa le sucedieron Chullumpisan, Cipromarca, 
Falenpisan, Efquempisan y, por último, Pecfumpisan, 
«en cuyo tiempo los españoles entraron a este Pirú». Los 
vocablos «pong-» y «palles-» son palabras mochicas, en 
tanto que la terminación -massa aparece en los nombres 
de los gobernantes de alto rango de otras lenguas de 
la costa norte, como las dos variedades de tallán en el 
área de Piura y Sechura, alrededor del actual pueblo 
del mismo nombre (Urban, 2015).

Todos los nombres de los sucesores de Oxa 
terminan en «san» y uno en «marca». La primera 
terminación se relaciona con palabras asociadas con 
Chimor, en tanto que la segunda suena marcadamente 
como inca6. Por diversas razones, no podemos 
5 El examen de los lenguajes en este párrafo se deriva de Urban 
y Eloranta (2017), que presenta mucho más de lo aquí señalado.

6 Consúltese un examen ampliado de muchas de las cuestiones 
aquí planteadas en Urban, 2015. En un correo electrónico del 21 de 
mayo de 2021, Urban coincide en que las terminaciones «-pisan» 

Names and Numbers

Names and numbers are important in the 
Ñaimlap story. “Lambayeque” may be related to “Yam-
pallec.”6 All of the names seem to be in the Moche 
language and many may refer to birds. Urban and Elo-
ranta (2017:161) suggest that Ñaimlap means “osprey,” 
a raptor (Pandio halitaetus carolinensis ) which arrives 
from North America and the Caribbean to winter in 
South America including the coast of Peru (Figure 1). 
Nina Cala, the official responsible for the throne and 
litter, however, may mean “llama of the sea” (Salas 
Garcia 2012).

In the final sentences of the tale, an inte-
resting narrational turn occurs. The people of the 
North Coast are said to have lived in dread of the 
Inca during the reign of Oxa, when they first heard 
of them. Then, Oxa is stated to have been succee-
ded by Chullumpisan, Cipromarca, Falenpisan, 
Efquempisan, and, finally, Pecfumpisan “in who-
se time our Spaniards entered into this Piru.” The 
“Pong-“ and “Palles-“ terms are Mochica words 
while the -massa ending is found in the names 
of high-ranking rulers in other North Coast lan-
guages such as two varieties of Tallán in the Piura 
area, and Sechura, around today’s town of the same 
name (Urban 2015).

All the names of Oxa’s successors end in 
“san” and one ends in “marca.” The former ending 
is related to words associated with Chimor while 
the latter sounds distinctly Inca.7 We cannot easily 
6 The discussion on languages in this paragraph is derived from 
Urban and Eloranta (2017) which offers much more than pre-
sented here.

7 See Urban 2015 for expanded discussion of many of the issues 
raised here. In an email communication on May 21st, 2021, he 
agreed that the “-pisan” endings seem more associated with 
Chimor than the north but noted that the “Ef-“ in Efquempisan is 
likely the Mochica word for “father.” In the same communication 

n Figura / Figure 1. Un águila pescadora (Pandio halitaetus 
carolinensis) volando. Fotografía de Ian Hearn. / An osprey 
(Pandio halitaetus carolinensis) flying.



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 137136

sugerir simplemente que las personas ligadas a estos 
nombres eran chimúes o incas, entre ellas el hecho 
que el quingnam, la lengua probablemente hablada en 
Chimor, podría haber sido una versión del quechua 
o haber tomado préstamos y recibido la influencia de 
esta (consúltese Quilter y otros, 2010; Urban, 2019). 
Pero ya sea que nos estemos refiriendo a chimúes o 
incas, lo cierto es que quienquiera le haya contado la 
historia de Ñaimlap a Cabello Valboa probablemente 
asumió que el oyente sabría que, durante los últimos 
años antes del arribo de los españoles, los nombres 
indicaban distintos grupos étnicos y políticos. La 
crónica, tal como fuera escrita por el español, no afirma 
específicamente cuándo o en qué reinado fue que los 
incas conquistaron la región de Lambayeque, solo que 
Oxa fue su primer rey que supo de los incas, y que a 
partir de aquel entonces los pueblos de la costa vivieron 
con el temor de ser conquistados por los cuzqueños.

Otro aspecto interesante de la leyenda de 
Ñaimlap es la afirmación de que este llevó a cuarenta 
funcionarios. El número cuarenta tiene una importancia 
especial, y en el contexto del mito probablemente 
debiera tomarse como una expresión simbólica antes que 
literalmente. Este número tiene una amplia importancia 
simbólica en los mitos, en particular en las tradiciones 
judeocristianas, como el número de días que duró el 
diluvio de Noé, el ayuno de Cristo en el desierto y la edad 
de Mahoma cuando tuvo su primera revelación. No hay 
ninguna razón evidente por la cual el número cuarenta 
resulta tan atractivo en el tiempo y el espacio, pero es 
interesante tener en cuenta que 9×40 = 360, lo cual es 
apenas un poco menos que la duración de un año solar.
parecerían estar más asociadas con Chimor que con el norte, pero 
anotó también que el «Ef-» de Efquempisan probablemente es el 
vocablo mochica para «padre». En este mismo mensaje, Urban 
señala que Pong- y Palles- son versiones torpes de clasificadores de 
potencias en bases 10 y 100, respectivamente. De modo similar al 
uso dado en español a «docena», un «pong» es un grupo de diez 
cosas, ocho pongs son 80 cosas, y cuatro pallaec son 400 cosas.

suggest that the people linked to these names were 
Chimu or Inca for a variety of reasons including 
the fact that Quingnam, the language likely 
spoken in Chimor, may have been a version of 
Quechua or had loan words and inf luences from 
it (see Quilter et al. 2010, Urban 2019). Whether 
referencing the Chimu or Inca, however, whoever 
told the Ñaimlap story to Cabello Valboa probably 
assumed that the hearer would know that the 
names indicated different ethnic and political 
groups in the final years before the arrival of the 
Spaniards. The account as written by the Spaniard 
does not specifically state when or in whose reign 
the Inca conquered the Lambayeque region, only 
that Oxa was the first Lambayeque king to hear 
of the Inca and that from that time forward the 
coastal people lived in fear of being conquered by 
the people from Cuzco.

Another interesting aspect of the Ñaimlap le-
gend is the statement that he brought forty officials 
with him. The number 40 has a special significance 
and, in the context of the myth, probably should be 
taken as a symbolic expression rather than a literal 
one. The number 40 has wid   espread symbolical 
significance in myths, especially the Judeo-Chris-
tian-Islamic traditions, such as the number of days 
of the Noaic flood, Jesus’s fast in the wilderness, and 
Muhammed’s age when he received his first revela-
tion. There is no apparent reason why 40 has such a 
wide appeal in time and space but it is interesting to 
consider that 9 x 40 = 360, is just short of a solar year. 

While 40 may have served as a reference to a 
“great many” in some contexts, it had specific signi-
ficance in at least some Andean cultures. Two sets 
he notes that Pong- and Palles- are clumsy renditions of power 
classifiers in base-10 and base-100, respectively. Much like the 
English use of “dozen,” one “pong” is a group of ten things, eight 
pongs is 80 things, and four pallaec is 400 things.

n Figura / Figure 2. Una de las ofrendas de Pikillacta con 40 estatuillas de piedra verde, actualmente se conservan 39. Cortesía de la 
Colección Juan Larrea, Museo de América, Madrid. / One of the Pikillacta offerings of (originally) 40 greenstone statuettes. The inset shows 
the original configuration of the offering. Courtesy of the Juan Larrea Collection, Museo de América, Madrid.



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 139138

Aunque en algunos contextos cuarenta podría 
haber sido una alusión a «un montón», también tuvo un 
significado específico, por lo menos en ciertas culturas 
andinas. En el asentamiento huari de Pikillacta 
se encontraron dos grupos de cuarenta pequeñas 
estatuillas de piedra azul, ambas claramente enterradas 
debajo del piso como ofrendas (Cook, 1992; Bergh, 
2012). En uno de los depósitos, las figuras yacían boca 
abajo y estaban asociadas con una barra puntiaguda 
de bronce y conchas marinas, en tanto que en el otro 
estaban dispuestos en un círculo alrededor de otra 
barra de bronce (figura 2). No hay ningún indicio en los 
elementos de la ropa de las estatuillas o en alguno otro 
de sus rasgos, que justifique la división de cualquiera 
de los conjuntos en dos grupos de veinte o cuatro de 
diez, pero Anita Cook (1992) anota que parecerían 
estar emparejadas. Más importante aún es que ella cita 
a diversos investigadores y cronistas que mencionan el 
número cuarenta como una división administrativa en 
la organización de los gobernadores de segundo y tercer 
rango más altos del Imperio inca, así como los cuarenta 
funcionarios de la corte de la leyenda de Ñaimlap. 
Cook (1992: 358) sugiere que las estatuillas podrían 
representar a los cuarenta legendarios antepasados 
fundadores de la formación política huari, a pesar de 
que no contamos con evidencia alguna que corrobore 
la existencia de dichos ancestros.

Los cuarenta funcionarios de la historia 
de Ñaimlap ciertamente son los fundadores de la 
dinastía de este rey. Dado que contamos con buenas 
evidencias de que los moches emplearon un sistema 
numérico de base diez (Donnan, 2009), es probable 
que el pueblo lambayeque haya empleado el mismo 
sistema o algún otro similar, pues vivieron en la 
misma región y descendían de ellos. El documento 
de la temprana época colonial hallado en el 
pueblo virreinal de Magdalena de Cao Viejo, en el 

of 40 small, blue stone figurines were found at the 
Wari site of Pikillacta, both clearly interred under 
floors as offerings (Cook 1992; Bergh 2012). In one 
cache, the figurines were lying down and associated 
with a pointed bronze bar and marine shells and in 
the other they were arranged in a circle around ano-
ther bronze bar (Figure 2). There are no indications 
based on costume elements or any other features of 
the figurines that would justify dividing any set into 
two groups of twenty or four groups of ten, althou-
gh Anita Cook (1992) notes that figurines seem to 
be paired. More importantly, she cites various other 
scholars and chroniclers on matters such as 40 as an 
administrative division in organizing the second and 
third highest ranking governors in the Inca empire 
and she also mentions the 40 court officials of the 
Ñaimlap legend. Cook (1992: 358) suggests that the 
figurines may represent legendary 40 founding an-
cestors of the Wari polity although we have no corro-
borating evidence for such Wari ancestors. 

The 40 officials in the Ñaimlap story certain-
ly are the founders of Ñaimlap’s dynasty. Given that 
there is good evidence that the Moche used a 10-base 
number system (Donnan 2009) it is likely that the 
Lambayeque people, living in the same region and 
descended from Moche people, used the same or a 
similar system. The early colonial period document 
found at the colonial town of Magdalena de Cao 
Viejo at the El Brujo Archaeological Complex which 
seemingly documents a Quingnam number system, is 
base-10 (Quilter et al. 2010).8 

It is curious, nonetheless, that the torrential 
rains in the Ñaimlap story are said to have lasted 30 

8 The list, likely written by a friar or priest interviewing an indige-
nous person, provides the words for the numerals from 1 through 
ten, then the words for 21, 30, 100, and 200. Twenty-one is wri-
tten as marbencorchariloque, literally, 2 (marcan) 10s (bencor) 
one (chari) loque and thirty as three (apar) tens (bencor).

Complejo Arqueológico El Brujo, y que al parecer 
documenta un sistema numérico quingnam, es 
también de base 10 (Quilter y otros, 2010)7.

Ello, no obstante, resulta curioso que se diga 
que las lluvias torrenciales de la historia de Ñaimlap 
duraron treinta días y no cuarenta. Esta tal vez sea una 
referencia a las fases de la luna, y con ello una referencia 
indirecta a una causa femenina de los problemas, 
lo cual podría relacionarse con los más antiguos 
mitos moches de un mundo conducido al caos por el 
mal comportamiento de una mujer (¿deidad?) y sus 
compañeros (Quilter, 1990), pero otras explicaciones 
ciertamente debieran tenerse también en cuenta. Otros 
números que aparecen en la historia no coinciden 
con la preferencia que la lengua moche tenía por los 
términos que describen incrementos en múltiplos de 
diez (Urban, 2015), como los doce hijos de Cium y los 
nueve gobernantes subsiguientes. Estos números o bien 
tienen significados que no entendemos, representan 
una distorsión de significados etnonumerológicos, o se 
deben más bien a influencias cristianas hispanas.

Reyes extranjeros, cosas extrañas

En inglés, la palabra strange (extraño) se deriva del 
latín extraneus, de la cual el español recibió extraño(a). 
Incluso en latín, esta palabra significa tanto «peculiar» o 
«extraño (odd)», como «no pertenecer al lugar en donde 
se le halló». Una cosa que podemos decir con confianza 
es que Ñaimlap fue presentado como un extranjero, 
una persona de fuera que llegó al valle de Lambayeque 
con su séquito en una flotilla de balsas.

7 La lista, que probablemente fue redactada por un fraile o sa-
cerdote que entrevistaba a una persona indígena, presenta los 
vocablos para los números del 1 al 10, luego las palabras para 21, 
30, 100 y 200. Veintiuno se escribe marbencorchariloque, literal-
mente, 2 (marcan) dieces (bencor) uno (chari) loque, y treinta 
como tres (apar) dieces (bencor).

days, not 40. Perhaps this is a reference to moon pha-
ses and thus an oblique reference to a feminine cause 
for the troubles which might relate to earlier Moche 
myths about world brought into chaos partly through 
the bad behavior of a woman (deity?) and her associa-
tes (Quilter 1990) although other explanations cer-
tainly could be considered. Other numbers presented 
in the story do not match with a Moche language 
preference for terms that describe tenfold increases 
(Urban 2015), such as Cium’s twelve sons and nine 
subsequent rulers. These numbers either have signifi-
cances that we do not understand, represent a distor-
tion, of ethno-numerological significances, or are due 
to Spanish Christian influences.

Stranger Kings and Stranger 
Things

In English, the word “strange” is derived from 
the Latin, extraneus, from which Spanish received 
extraño(a). Even in Latin, the word meant both “pe-
culiar” or “odd,” as well as “not belonging to the place 
where found.” One thing that can be said, with con-
fidence, is that Ñaimlap is portrayed as a foreigner, an 
outsider, who comes to the Lambayeque Valley with 
a retinue on a fleet of rafts. 

“Balsa” is the Spanish word for “raft,” 
and came to be used by the Spaniards for the 
tree preferred for making rafts in western South 
America. According to Matthias Urban (personal 
communication), the Mochica word “tūp” means 
“balsa wood, reed watercraft, totora reed”9 The Balsa 
9 Urban also notes that the word appears in the lowland Que-
chua dialect of San Martín and Amazonza as tupa, ‘tree from 
which rafts are made.” But the word is in no other Quechua 
variety so it is likely borrowed from Mochica or another local 
Upper Amazon language. It is also interesting to consider that 
the Mochica word as recorded by Brüning referred to both the 
balsa and the reed boat, as well as the reed, itself, yet there are no 



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 141140

Además de ser el término español para «lanchón», 
«balsa» también se usa para denominar el árbol preferido 
para la construcción de estas embarcaciones en el oeste 
de Sudamérica. Según Matthias Urban (comunicación 
personal), la palabra mochica «tūp» significa «madera 
de balsa, embarcación de junco, totora»8. El árbol balsa 
(Ochroma pyramidale) es oriundo de la región de México al 
sur de Brasil, y en las costas del Pacífico se extiende hasta 
Ecuador, donde se cultiva gran parte del stock mundial 
de esta madera. No hay ninguna evidencia de que en el 
pasado se haya extendido más al sur del extremo norte 
peruano, según Cabello Valboa9 (figuras 3 y 4). Las balsas 
muy probablemente fueron inventadas originalmente en 
Ecuador, pues este es el hogar de dicha especie de árbol. 
El tardío arte moche (hacia 650-900 d. C.) muestra a 
personas y deidades en grandes embarcaciones fabricadas 
con haces de totora, de modo tal que, si asumimos que 
las balsas fueron adoptadas rápidamente como una forma 
superior de nave oceánica, esta probablemente habría 
sido inventada después de esta fecha, posiblemente por 
los tempranos manteños de la costa ecuatoriana. Es 
posible y tal vez hasta probable que para el momento en 
que la historia de Ñaimlap le fue contada a los españoles, 

8 Añade que esta palabra aparece en los dialectos de San Martín y 
Amazonas como «tupa» y con el significado de «planta con la que 
se hacen balsas». Pero como la palabra «tūp» no aparece en otras 
variantes del idioma quechua, probablemente ella fue tomada del 
mochica o de algún idioma del alto Amazonas. Además, resulta 
interesante el hecho de que, aunque la palabra mochica registrada 
por Brüning denota el junco mismo, las balsas de junco y las em-
barcaciones de madera de balsa, sin embargo, en el arte moche no 
aparecen representaciones de embarcaciones hechas de madera de 
balsa. Ello sugiere que la palabra mochica «tūp» inicialmente se 
refería al junco y las embarcaciones hechas de junco, y que la mis-
ma luego pasó de la gente moche del norte a sus descendientes, los 
cuales hablaban el idioma mochica cuando llegaron los españoles.

9 El guarango (Prospois sp.), el único otro candidato para troncos gran-
des en el Perú, es una madera extremadamente densa que se hunde en 
el agua, y que, por ende, resulta inútil para una balsa (Beresford-Jo-
nes, comunicación personal de mayo de 2021). Ignoro si la madera 
balsa podría haber sido cultivada por los pueblos del norte peruano. 
Parecería probable que sí, pero solo cerca de la frontera ecuatoriana.

muchos pueblos de la costa sudamericana contaban 
ya con balsas, pero la referencia a esta embarcación y 
la forma en que Cabello Valboa subrayó que dichos 
árboles crecían en el extremo norte del Perú sugiere 
vigorosamente un lugar de origen presumiblemente 
norteño para Ñaimlap y su séquito, quizá en Ecuador. Es 
asimismo interesante considerar que las balsas no figuran 
de modo prominente en el arte lambayeque, y que los 
frisos de Chan Chan que muestran buzos en busca de 
Spondylus no dejan en claro la gama de embarcaciones 
que podrían haber estado involucradas en la adquisición 
y el tráfico de conchas10. En los frisos, los botes de totora 
del tipo de los caballitos son las embarcaciones desde las 

10 La difunta etnohistoriadora María Rostworowski (1970, 1975) 
sugirió que la balsa comercial con la que se topó Ruiz, el capitán 
de una de las naves de Pizarro, provenía de Ecuador. No hay, sin 
embargo, ninguna prueba concluyente en este sentido. Me parece 
que es más probable que la balsa haya sido de Salongo o posible-
mente de Tumbes, en el extremo norte peruano. Para un examen 
de Chincha y las teorías en torno a la balsa, consúltese Sandweiss y 
Reid, 2016, así como Alcina Franch y otros, 1987 y Szaszdi, 1978.

Tree (Ochroma pyramidale) is native to the region 
from Mexico to southern Brazil and, on the Pacific 
shore, extends to Ecuador where much of the world’s 
balsa wood stock is grown today. There is no evidence 
that it ranged much farther south in the past than 
extreme northern Peru as noted by Cabello Valboa.10 
(Figures 3 and 4). The balsa raft very likely was first 
invented in Ecuador because it is the native home 
of the tree species. Late Moche art, circa AD 650-
900 depicts people and deities in large boats made 
from bunches of totora reeds, so, assuming that the 
depictions of balsa wood rafts in Moche art. This suggests that 
the word tūp, itself, first referred to the reed and reed vessel, and 
was then borrowed from the language spoken by the northern 
Moche by their successors who spoke Mochica at the time of the 
arrival of the Spaniards.

10 The only other candidate for large logs in Peru is the huaran-
go (Prospois sp.), an extremely dense wood that sinks in water 
and it thus useless for rafts (Beresford-Jones, pers. comm. May, 
2021). I do not know if balsa could have been grown by people 
in northern Peru. It seems likely that it could but only close to 
the Ecuadorian border.

rafts would have been quickly adopted as a superior 
form of oceanic vessel, it is likely was invented after 
that date, perhaps by the early Manteño people of 
the Ecuadorian coast. While it is possible, perhaps 
likely, that other peoples on the South American 
coast had balsa rafts by the time the Ñaimlap story 
was told to the Spaniards, the reference to the rafts 
and the emphasis by Cabello Valboa that the balsa 
tree also grew in extreme northern Peru strongly 
points to an assumed northern, likely Ecuadorian, 
origin point for Ñaimlap and his retinue. It is also 
interesting to consider that rafts are not prominent 
in Lambayeque art and the friezes of Spondylus divers 
at Chan Chan do not make clear range of vessels 
may have been like involved in the procurement 
and trade in the shells.11 Caballito-style reed boats 
11 The late ethnohistorian, Maria Rostworowski (1970, 1975) 
suggested that the trading raft encountered by Ruiz, the captain 
of one of Pizarro’s ships, originated in Ecuador. There is no con-
clusive proof of this, however. I believe it is more likely that the 

n Figura / Figure 3. Dibujo 
en línea fina de un caballito 

de totora moche. Detalle 
de un dibujo en tinta de 

una vasija pintada por 
Donna McClelland. / Detail 
from an ink line drawing by 

Donna McClelland, which 
reproduces a Totora reed 
raft depicted in a Moche 
painted ceramic vessel.



Capítulo 2 / Chapter 2 143142

cuales los buzos se lanzaban en busca de Spondylus, pero 
esto no descarta la posibilidad de que se usaran balsas en 
los viajes comerciales de larga distancia. Con todo, esto 
sugiere que los ecuatorianos mantuvieron el monopolio 
de las balsas de madera, y tal vez incluso el del tráfico 
de Spondylus, hasta bien entrada la prehistoria tardía 
(consúltese Pillsbury, 1996 y en este volumen).

Dejando de lado temporalmente la cuestión 
de si la historia de Ñaimlap narra un hecho real o 
no, parecería que el énfasis dado al arribo en balsas 
busca indicar que los recién llegados no lo hicieron 
por tierra, subrayando así que los intrusos realmente 
eran extranjeros. Su arribo en balsas sugiere que 
venían de muy lejos. En el antiguo Perú, era mejor 
efectuar el movimiento de grandes cantidades de 
bienes ya fuera mediante caravanas de llamas, ya 
de embarcaciones. Para comenzar, si Ñaimlap y su 
séquito provenían de una cultura marítima, entonces 
la flotilla de balsas tiene más sentido para la invasión 
y colonización de una tierra extranjera. Además, el 
arribo de los extranjeros a pie carecería del impacto 
dramático en la historia que sí tiene su arribo a 
través del mar. Este énfasis dado al arribo de unos 
genuinos extranjeros a la costa norte nos lleva así a 
examinar el concepto de los «reyes extranjeros».

Marshall Sahlins (2008, 2017) escribió 
extensamente acerca de los «reyes extranjeros» (Stranger 
Kings) e indicó su ubicuidad a través del tiempo y 
del espacio. Estos reyes son forasteros y usualmente 
transmiten la civilización a pueblos autóctonos más 
simples. En una dialéctica estructuralista clásica, el 
forastero contrae matrimonio con una mujer local, de 
modo tal que sus hijos median entre estos dos grupos 
distintos. Y si bien el forastero es quien gobierna al 
pueblo, es la nobleza nativa la que posee la tierra y, por 
ende, gracias a su derecho previo a ella, son parientes 
de mayor rango con respecto a los recién llegados.

are shown in the friezes as the vessels from which 
Spondylus divers worked, although this does not 
rule out the possibility of rafts being used for long-
haul trading journeys. Still, this suggests that the 
Ecuadorians maintained a monopoly on balsa rafts, 
and perhaps, even the Spondylus trade well into late 
prehistory (see Pillsbury 1996 and this volume).

Temporarily ignoring the issue of whether the 
Ñaimlap story recounts an actual event, it would seem 
that the emphasis on the arrival by rafts is to make 
the point that the newcomers did not come by land 
and thus emphasizes that the intruders were truly 
foreign. Arrival via raft suggests that they that they 
came from very far away. In ancient Peru, the mo-
vement of great amounts of goods was best carried 
out either via llama caravans or by water craft. If 
Ñaimlap and his retinue were from a maritime cultu-
re, to begin with, then the fleet of balsa rafts makes 
even more sense for an invasion and colonization of 
a foreign land. Also, the arrival of foreigners by foot 
would lack the dramatic punch in the story provided 
by an arrival by sea. This emphasis on the arrivals of 
true strangers to the North Coast thus leads to a dis-
cussion of the concept of Stranger Kings.

Marshall Sahlins (2008, 2017) wrote exten-
sively about Stranger Kings, noting their ubiquity 
through time and space. Stranger Kings are foreig-
ners, usually bringing civilization to simpler autoch-
thonous peoples. In a classic, structuralist dialectic, 
the outsider marries a local woman so that their offs-
pring mediate between the two different groups. And 
while the foreigner is the ruler of the people, native 
nobles are the owners of the land and thus, by their 
prior claim to it, are senior kin to the arrivistes. 
raft was from Salongo or, possibly, from Tumbes in extreme nor-
th coastal Peru. See Sandweiss and Reid 2016 for a discussion of 
Chincha and theories about the raft and also Alcina Franch et 
al. 1987 and Szaszdi 1978.

n Figura / Figure 4. Detalle de una ilustración de una balsa oceánica del siglo XVIII, obra de Antonio de Ulloa. Se han 
reportado balsas más grandes y más elaboradas. / Detail of an illustration of an 18th century ocean-going raft by Antonio 

de Ulloa. Larger and more elaborate rafts have been reported.



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 145144

Son numerosas las variantes del tema del «rey 
extranjero». Estos pueden ser personas reales llevadas a 
la sociedad o nobles locales a los cuales se transformaba 
simbólica o ritualmente en forasteros. Podían arribar 
solos o con un pueblo íntegramente nuevo. Aunque hoy 
en día muchas tribus afirman haber ocupado sus tierras 
desde tiempo inmemorial, Sahlins (2017) sostiene que, 
en las épocas premodernas, todos los líderes o grupos 
gobernantes eran considerados forasteros, factual o 
simbólicamente. Pero son foráneos que deben depender 
de la población local, tal como en el concepto andino 
del dualismo asimétrico, en el cual una de las partes 
(Hanan) es mayor o más fuerte que la otra, pero no 
puede sobrevivir, funcionar o prosperar sin la presencia 
del miembro más débil (Hurin) (Burger y Salazar-
Burger, 1993; Webb, 2012).

Los incas sostenían provenir de otro lugar 
con dos mitos de origen distintos. En uno de ellos, 
la primera pareja de incas viajó desde Pacaritambo, el 
«lugar de origen» de las tres cuevas, y vivió aventuras 
en el camino. En una versión del relato Manco Inca, el 
primer sapa inca, arrojó una vara de oro que se hundió en 
el fértil valle del Cuzco, estableciendo así su fertilidad 
y el derecho sobre la tierra. En la segunda versión, 
los ancestros míticos viajaron desde Tiahuanaco, el 
gran centro ceremonial en el lado boliviano del lago 
Titicaca, para fundar una nueva dinastía. Ambas 
versiones incluyen a forasteros provenientes de algún 
otro lugar y que se fundan al Cuzco.

Tom Zuidema (1964) sugirió que los 
primeros cinco sapa inca de la lista dinástica 
proporcionada a los españoles formaban parte de 
la mitad inferior Hurin, en tanto que los siguientes 
cinco eran de la mitad Hanan, lo que reflejaba una 
diferenciación de grupos tal como lo sugiere Sahlins 
para los «reyes extranjeros». De igual modo, los 
aztecas méxicas sostenían tanto descender de unos 

toscos nómadas errantes de los desiertos del norte, 
como descender —gracias al matrimonio— de los 
gobernantes de la legendaria Tula [Tollan].

Sahlins propone que todos los Estados 
preindustriales tuvieron gobernantes a los que se 
concebía así; que las élites de dichos Estados estaban 
fundamentalmente interesadas en la adquisición 
de bienes muebles del extranjero; y que estaban 
organizados como formaciones políticas galácticas. La 
observación hecha por Sahlin acerca de la adquisición 
de objetos exóticos se basa en gran medida en la obra 
de Mary Helms (1988, 1993, 1998), y su referencia a 
las formaciones políticas galácticas en la de Stanley 
Tambiah (1976, 1985). Las idas de Helms son bien 
conocidas para los arqueólogos debido a su énfasis en 
el poder simbólico de los objetos exóticos de lejana 
procedencia, el poder político que recae sobre quienes 
llevan estos objetos a casa; y el conocimiento esotérico 
asociado con ellos. La identificación de estos bienes 
exóticos con el prestigio y el poder —verbigracia, las 
conchas de Spondylus, a las cuales solo se encuentra en 
las cálidas aguas de las costas ecuatorianas al norte, y 
que a pesar de todo se valoraban tanto en el antiguo 
Perú— es tal vez el principal ejemplo mediante el 
cual los arqueólogos andinistas emplearon las ideas 
de Helms para identificar creencias antiguas a través 
del estudio de restos materiales.

El concepto de las formaciones políticas 
galácticas de Tambiah fue formulado originalmente 
para los reinos del sudeste asiático a partir de la noción 
de la mandala, un vocablo sánscrito que quiere decir 
«círculo», lo que usualmente alude en Occidente 
a las pinturas que tienen a Buda al centro, con 
bodhisattvas y otros más de menor rango dispuestos 
de modo concéntrico desde el centro hacia afuera. 
Tambiah propuso que los reinos del sudeste asiático 
no eran entidades políticas unificadas a la usanza de la 

There are numerous variations on the theme of 
the Stranger King. They may be real people who are 
brought into a society or they may be local nobles who 
are symbolically or ritually transformed into outsiders. 
They may come solo or they may come with an entire-
ly new population. While, today, many tribes claim to 
have occupied their lands since time immemorial, Sa-
hlins (2017) argues that in pre-modern times, all leaders 
or ruling groups, were seen, factually or symbolically, as 
outsiders. But they are outsiders who must depend upon 
locals just as in Andean concepts of asymmetric dua-
lism, in which one partner (Hanan) is larger or stronger 
than the other, cannot survive, function, or prosper wi-
thout the presence of the weaker member (Hurin) (Bur-
ger and Salazar-Burger 1993, Webb 2012). 

The Incas claimed to have come from elsewhe-
re with two different origin myths. In one, the first 
Inca couple travel from Pacariqtambo, the “origin 
place” of three caves, with adventures along the way. 
In one version of the story, Manco Inca, the first Sapa 
Inca, throws a golden rod that sinks into the fertile 
Cuzco Valley, establishing its fertility and a claim to 
the land. In the second, the mythical ancestors travel 
from Tiahuanaco, the great ceremonial center on the 
Bolivian side of Lake Titicaca, to found a new dynas-
ty. Both tales feature strangers from elsewhere who 
establish Cuzco.

Tom Zuidema (1964) suggested that the first 
five Sapa Incas on the king list provided to the Spa-
niards were of the lower, Hurin moiety while the 
latter five were of the Hanan moiety, reflecting a di-
fferentiation of groups such as Sahlins suggests for 
Stranger King realms. Similarly, the Mexica Aztecs 
claimed to be both the descendants of rude wan-
dering nomads from the northern deserts as well, 
thanks to intermarriage, descendants of the rulers of 
the fabled Tollan. 

Sahlins proposes that all preindustrial states 
had rulers conceived in this manner, that the elites of 
such states primarily were concerned with the acqui-
sition of movable property from abroad, and that they 
were organized as galactic polities. Sahlin’s point on 
the acquisition of exotic objects is based greatly on 
the work of Mary Helms (1988, 1993, 1998) and his 
mention of galactic polities on that of Stanley Tam-
biah (1976, 1985). Helms’ ideas are well known to 
archaeologists because of her emphasis on the sym-
bolic power of rare objects from far away, the political 
power that accrues to those who bring such objects 
home, and the esoteric knowledge associated with 
them. Identifying exotic goods with prestige and 
power, such as the Spondylus shells, only found in the 
warm coastal Ecuadorian waters northward yet so 
valued in ancient Peru, are perhaps the prime exam-
ple by which Andeanist archaeologists have been able 
to employ Helms’ ideas and to identify ancient beliefs 
through studying material remains.

Tambiah’s galactic polity was first formulated 
for Southeast Asian kingdoms based on the notion of 
the Mandala, a Sanskrit word meaning “circle,” com-
monly referring in the West to paintings of Buddha, in 
the center, with bodhisattvas and others of lower-order 
importance in concentric arrangements outwards from 
the center. Tambiah proposed that Southeastern Asian 
kingdoms were not unified polities in the nineteenth 
century European sense but more like mandalas, with 
power strongest in the center, over local peoples, gra-
dually weakening farther out, and with a hard-to-de-
termine boundary. Prior to the arrival of Europeans in 
the mid-nineteenth century, there were many centers 
of galactic polities in Southeast Asia which had outer 
boundaries that sometimes overlapped. The notion of 
galactic polities has been applied to many other re-
gions of the world, as well.



Capítulo 2 / Chapter 2 147146

Europa decimonónica, sino que eran, más bien, como 
mandalas, en que el poder sobre los pueblos locales era 
más fuerte al centro y se debilitaba gradualmente hacia 
afuera, siendo su frontera difícil de determinar. En el 
sudeste asiático hubo muchos centros de entidades 
galácticas antes del arribo de los europeos a mediados 
del siglo XIX, los cuales tenían fronteras exteriores que 
a veces se superponían. Esta noción de formaciones 
políticas galácticas también se ha aplicado a muchas 
otras regiones del mundo.

Una evaluación de la historia de 
Ñaimlap

Ñaimlap calza claramente dentro del perfil 
del «rey extranjero» examinado por Sahlins. Diversos 
detalles difieren de la versión general, además de 
lo cual podemos también ver patrones culturales 
inequívocamente andinos claramente expresados en la 
leyenda. Una diferencia significativa entre el mito de 
Ñaimlap y la historia general del «rey extranjero» es que, 
en lugar de contraer matrimonio dentro de la comunidad 
indígena, de la cual se nos dice muy poco, Ñaimlap al 
parecer llevó consigo a su esposa. Esta podría, una vez 
más, ser también una cuestión lingüística, en la medida 
en que los narradores y oyentes originales de este relato 
tal vez no vieron ninguna importancia en los nombres 
de Ñaimlap, su esposa, y otros más que no podemos 
saber. Del mismo modo, es posible que la falta de 
toda mención de los pueblos originarios tal vez quedó 
compensada con la afirmación de que los seguidores 
de Ñaimlap se propagaron por toda la tierra. Además, 
la atención prestada a los reyes que descendieron de él 
ciertamente que subraya el hecho que él no solo fue el 
fundador de una nueva dinastía regia, sino también 
de una población íntegramente nueva del valle de 
Lambayeque y más allá.

Assessing the Ñaimlap Story

Ñaimlap clearly fits the profile of a Stranger 
King as discussed by Sahlins. Various details differ 
from the generalized version and we also may clearly 
see distinctly Andean cultural patterns being expres-
sed in the legend. A significant difference between 
the Ñaimlap myth and the generalized Stranger King 
story is that Ñaimlap apparently brings his wife with 
him, rather than marry into the indigenous com-
munity about whom we learn very little. Again, this 
may be a question of language inasmuch as the ori-
ginal tellers and hearers of this story may have found 
significance in the names of Ñaimlap, his wife, and 
others that we cannot know. In like manner, lack of 
any mention of indigenous folk may have been com-
pensated for by the statement that Ñaimlap’s followers 
spread throughout the land and the attention paid to 
descendant rulers certainly emphasizes the point that 
Ñaimlap is not only the founder of a new royal dy-
nasty but also of an entirely new population of the 
Lambayeque Valley and beyond.

Ñaimlap is identified with the green stone 
that he brings with him. The concept that a stone 
idol shared an essence with a living person is dis-
tinctly Andean. The Andean idea of consubstantia-
lity between a person and an idol is perhaps most 
clearly expressed in the huauque, the “brother” ima-
ges of Inca rulers made of portable stones that could 
serve as his very presence, such as in battle or after 
his death when the image would be venerated by 
the Inca’s descendants (Duviols 1977). George Lau 
(2021) points out, however, that this is only one ver-
sion of the creation and veneration of stone images 
that serve as kin, including the more widespread 
and older veneration of ancestors, a distinctly hi-
ghland Andean practice. Indeed, the importance of 

n asd. / asdn Botella doble cuerpo con personaje ornitomorfo. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / 
Double-chambered bottle with ornithomorphic figure. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 149148

Ñaimlap está identificado con la piedra 
verde que trajo consigo. La idea de que un ídolo de 
piedra compartía una esencia con una persona viva 
es claramente propia de los Andes. La idea andina 
de la consubstancialidad de una persona y un ídolo 
tal vez se expresó con mayor claridad en el huauque, 
las imágenes «hermanos» de los reyes incas hechas 
con piedras portátiles, las cuales podían hacer las 
veces de su presencia misma, como en una batalla 
o después de su muerte, cuando la venerarían 
sus descendientes (Duviols, 1977). Sin embargo, 
George Lau (2021) señala que esta no es sino una 
versión de la creación y veneración de imágenes 
de piedra que hacen de parientes, lo que incluye 
al más antiguo y difundido culto de los ancestros, 
que era una práctica inequívocamente propia de la 
sierra andina. En efecto, la importancia del ídolo 
de piedra es una referencia no tan costeña, que 
estuvo más asociada en la prehistoria tardía con 
las culturas de la serranía peruana, y que, lo que 
resulta interesante, fue también común en la cultura 
manteño-huancavelica de la costa ecuatoriana, 
célebre por sus mercaderes comerciantes.

Al igual que en otras historias del «rey 
extranjero», Ñaimlap era algo taimado, pues se 
le enterró en secreto para que pareciera inmortal, 
e igual tratamiento se le dio a su hijo Cium. 
Tras enumerar los nombres de los siguientes 
gobernantes, la historia pasa entonces al reinado 
final de la dinastía, cuando Fempellec intentó 
mover al ídolo Yampallec y fracasó, siendo luego 
seducido por el demonio en forma de una mujer 
hermosa, lo que hizo que lloviera y se desataran 
inundaciones, incitando así una rebelión y un 
regicidio. Examinando la historia regresivamente, 
su aspecto más distintivo es el regicidio, en tanto 
que el sexo diabólico que desencadena un evento 

de El Niño parecería ser más bien un tropo fácil 
al cual emplear para justificar el asesinato de un 
gobernante.

El elemento previo de la historia —que 
Fempellec intentó mover el ídolo y fracasó— podría 
leerse como el episodio que marca el momento 
en que el gobernante ya no sigue las relaciones 
sociales debidas y ordenadas que el fundador 
estableciera. El elemento del sexo con el demonio 
muy probablemente es un tema desarrollado para 
beneficio de los oyentes cristianos. En efecto, gran 
parte de la forma en que la historia se desarrolla 
podría haberse visto sumamente influida por la 
presencia de los españoles en el Perú, pues la 
narrativa se diseña para sugerir una edad de oro 
anterior, a la cual eventualmente le siguió la caída 
de la casa reinante. Como ya se indicó, el final del 
relato, con el rápido reemplazo de los señores de 
Lambayeque con los chimúes y luego los incas, 
sirvió de justificación a la conquista española. Así, 
pues, desde una probable perspectiva indígena, 
gran parte de la historia parecería haber sido 
distorsionada para que se adecúe a las ideas 
europeas, hispanas y cristianas. Tenemos por ello el 
reto de detectar las ideas prehispánicas que podrían 
aún yacer escondidas en este relato.

Historia y mito

¿Acaso un señor extranjero arribó junto 
con su séquito al valle de Lambayeque, donde 
fundó un nuevo ordenamiento dinástico que 
habría de convertirse en lo que hoy conocemos 
como la cultura arqueológica lambayeque? Una 
proposición como esta podría tal vez evaluarse 
mediante el análisis genético e isotópico. Hay 
varios tipos de evidencia que sugieren que diversas 

the stone idol is a rather non-coastal reference, more 
associated with Peruvian highland cultures in late 
prehistory, and interestingly, also common for the 
Manteño-Huancavelica culture of coastal Ecuador, 
famous as merchant traders.

As in other Stranger King stories, Ñaimlap 
is not without guile as he is secretly buried so that 
he will seem immortal and his son Cium, also is so 
treated. After recounting the names of the following 
rulers, the story then shifts to the final reign of the 
dynasty in which Fepellec attempts and fails to move 
the idol, Yampallec, and is then seduced by the Devil 
in the form of a beautiful woman causing it to rain 
and flood, inciting a rebellion and regicide. Working 
backwards, the most distinctive aspect of the story is 
the regicide while the diabolical sex that brings on an 
El Niño event seems like an easy trope to employ to 
justify the killing of a ruler. 

The prior story element, that Fempellec tries 
and fails to move the idol can be read as making the 
point that the ruler was not following proper and 
orderly social relations established by the founder. 
The sex with the Devil element, quite possibly is a 
point elaborated for the benefit of the Catholic lis-
teners. Indeed, much of how the story unfolds may 
have been strongly influenced by the presence of the 
Spaniards in Peru because the narrative is designed 
to suggest an earlier golden age that was followed, 
eventually, by the downfall of the ruling house. The 
end of the tale, with the rapid replacement of the 
Lambayeque lords with the Chimu and then Inca. 
served as a justification for Spanish conquest, as 
previously mentioned. Much of this, then, seems to 
be distorted from likely indigenous perspectives to 
conform to European, Spanish, and Catholic views 
and we are challenged to detect the Prehispanic 
views that may yet be embedded in this tale.

History and Myth

Did a foreign lord and his retinue arrive in 
the Lambayeque Valley and establish a new dynastic 
order that became what we now know as the Lam-
bayeque Archaeological Culture? Perhaps through 
genetic and isotopic analysis such a proposition could 
be tested. There are several lines of evidence that su-
ggest that various influences from the northern Cen-
tral Andes and beyond did affect people and cultures 
on the North Coast of Peru in later prehistory. Then 
again, the Stranger King story does not have to re-
fer to an actual event to be culturally potent. Before 
concluding with some final thoughts, let us review 
what we do know and what we might reasonably infer 
about political developments in Peru to contextua-
lize how we might best appreciate the Ñaimlap le-
gend because the socio-political state of the region 
in late prehistory ultimately was the product of prior 
circumstances.

Both the Lambayeque and Chimu archaeo-
logical cultures were products of prior cultural dy-
namics. The location of each, on either side of the 
Pampa de Paiján, is roughly the same as two major 
sixteenth century language regions, Moche (a.k.a. 
Muchik) in the north and Quingnam in the south, 
that likely existed for several hundred years, pre-
viously (see Urban 2019). The dynamics that led to 
the demise of Moche culture and the development 
of Lambayeque and Chimu thus may be partly due 
to two different linguistic, and likely cultural groups, 
that we now recognize as two different kinds of Mo-
che (Castillo and Donnan 1994). The added stimu-
lus to the transformation of Moche into these two 
other cultures appears to have been the influence of 
the Wari Empire (Quilter 2020a, 2020b) increasin-
gly in evidence, archaeologically (Bracamonte 2015, 



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 151150

influencias provenientes de los Andes centrales 
septentrionales, y más allá, sí afectaron a los 
pueblos y culturas de la costa norte peruana en 
la tardía prehistoria. Pero para ser culturalmente 
poderosa, la historia del «rey extranjero» no tiene 
por qué referirse a un acontecimiento real. Antes de 
terminar con algunas reflexiones finales, veamos lo 
que sí sabemos y podemos inferir razonablemente 
acerca del desarrollo político en el Perú, para así 
contextualizar cómo podríamos apreciar mejor la 
leyenda de Ñaimlap, dado que el estado sociopolítico 
de la región en la prehistoria tardía fue, en última 
instancia, el producto de circunstancias anteriores.

Tanto la cultura arqueológica lambayeque 
como la chimú fueron el producto de dinámicas 
culturales previas. La ubicación de cada una, a cada 
lado de la Pampa de Paiján, es aproximadamente 
la misma que la de las dos principales regiones 
lingüísticas del siglo XVI —moche (o muchik) en 
el norte y quingnam al sur— que probablemente 
habían existido hacía ya varios siglos (consúltese 
Urban, 2019). La dinámica que condujo a la extinción 
de la cultura moche y al desarrollo de Lambayeque 
y Chimú podría, por ende, deberse en parte a dos 
distintos grupos lingüísticos —y probablemente 
culturales— a los cuales hoy reconocemos como 
dos tipos distintos de moche (Castillo y Donnan, 
1994). El estímulo que se sumó a la transformación 
de moche en estas otras dos culturas parecería haber 
sido la influencia del Imperio huari (Quilter, 2020a, 
2020b), cada vez más evidente arqueológicamente 
(Bracamonte, 2015; Watanabe, 2016). Mas a pesar 
de las evidencias del papel que Huari tuvo en la 
transformación de las culturas de la costa norte, 
las historias de Ñaimlap y Tacaynamo sugieren un 
origen en otro lugar, pues, si bien es cierto que no 
contamos con información directa alguna acerca 

Watanabe 2016). Yet, despite the evidence of Wari’s 
role in transforming the cultures of the North Coast, 
the Ñaimlap and Taycanamo tales suggest origins el-
sewhere for although there is no specific notation of 
the origin places of the foreigners, the balsa rafts and 
cotton cloths all suggest the north.

There is a great deal of evidence that the peo-
ples of the north coast of Peru and coastal Ecuador 
were great merchants and traders, with goods ex-
changed in both directions. We know, for example, 
that metallurgy was so well developed in Lambaye-
que times that forms of “proto-money” existed and 
that many everyday tools, such as agricultural imple-
ments, were made of bronze. We also know that the 
hairless dog was imported from Mexico or nearby so-
metime in late prehistory (Cordy-Collins 1994) and 
new ceremonialism became common such as human 
sacrifice by heart extraction For the first time since 
the Late Preceramic Period, as well, terraced temples 
were built with central ramps. These all suggest con-
tact with regions farther north, perhaps even Mesoa-
merica for which there is considerable evidence (e.g. 
Hosler 1995). Alana Cordy-Collins (2001) sugges-
ted, some time ago, as well, that a group of women 
may have come to Peru from the north bringing new 
styles of adornment and dress. Ñaimlap’s rafts could 
have come from anywhere, but the balsa wood logs 
to construct those rafts almost certainly came from 
Ecuador, a place where the chiefs of the Manteño 
maritime and merchant culture were so powerful that 
they successfully negotiated with the Inca in the cen-
tury before the Spaniards arrived.

Thus, it is quite possible that the Ñaimlap le-
gend could be based on a real event, but it is not ne-
cessarily so nor was it “necessary” to have served a 
purpose in being told so long ago (nor today). Whi-
le we may remain uncertain of many of the details 

n Textil pintado con una deidad chimú coronada con una serpiente bicefálica. Chancay o Chimú, Perú, 1000-1470 d. C. Algodón; de ligamento 
tafetán, pintado, 125×98,5 cm. B79.0846 Museo de Israel, Jerusalén. / Painted panel featuring a crowned Chimu deity with a bicephalic 
serpent. Chancay or Chimu, Peru, 1000–1470 CE. Cotton; plain weave, painted, 125×98.5 cm. B79.0846 The Israel Museum, Jerusalem. 



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 153152

del lugar de origen de los extranjeros, las balsas y 
sus ropas de algodón sugieren el norte.

Hay bastantes evidencias de que los 
pueblos de la costa norte peruana y del litoral de 
Ecuador fueron grandes mercaderes y comerciantes, 
intercambiándose los bienes en ambas direcciones. 
Se sabe, por ejemplo, que la metalurgia estuvo tan 
bien desarrollada en la época Lambayeque que 
había formas de «protomoneda», y que muchas 
herramientas cotidianas, como los implementos 
agrícolas, eran hechos de bronce. Sabemos también 
que el perro sin pelo fue importado desde México 
o algún lugar cercano en algún momento de la 
prehistoria tardía (Cordy-Collins, 1994), y que 
una nueva forma de ceremonial se hizo común, 
como el sacrificio humano mediante la extracción 
del corazón. Y, además, por primera vez desde el 
Periodo Precerámico Tardío se levantaron templos 
de terrazas con rampas centrales. Todo esto sugiere 
un contacto con regiones más al norte, tal vez 
incluso con Mesoamérica, para lo cual contamos con 
evidencias considerables (por ejemplo, Hosler, 1995). 
Alana Cordy-Collins (2001) sugirió también, hace 
ya algunos años, que un grupo de mujeres podría 
haber llegado al Perú desde el norte, trayendo 
nuevos estilos de adornos y vestimenta. Las balsas de 
Ñaimlap podrían haber llegado de cualquier parte, 
pero la madera empleada para construirlas casi con 
toda seguridad provenía de Ecuador, donde los jefes 
de la cultura marítima y comerciante manteña eran 
tan poderosos que negociaron exitosamente con los 
incas en el siglo previo a la llegada de los españoles.

Por ello, es muy probable que la leyenda de 
Ñaimlap tenga como base un hecho real, pero las 
cosas no necesariamente fueron así, ni tampoco es 
«necesario» que su narración haya servido a un fin 
cuando se la contaba hace tanto tiempo (ni tampoco 

la tiene hoy). Aunque es posible que jamás sepamos 
con certeza muchos de los detalles o la historicidad 
de los hechos descritos, varios puntos quedan sin 
embargo muy en claro con respecto a la existencia 
y naturaleza de la historia de Ñaimlap. Si bien es 
cierto que no podemos estar seguros, parecería, para 
empezar, que incluso de descartarse gran parte de la 
leyenda como una invención o invenciones españolas 
diseñadas para oídos hispanos, la lista misma de los 
reyes sugiere que en la costa norte peruana, en el 
siglo XVI, sí había una idea de la historia. Esto no 
es poca cosa, pues si bien esta es una presentación de 
parientes sanguíneos que se suceden el uno al otro 
en el cargo a lo largo del tiempo, se trata de una 
de las pocas ventanas que tenemos que nos permite 
apreciar cómo fue que un pueblo de la antigüedad 
de esta parte del mundo interpretaba el pasado. Y al 
parecer no fue tan distinta de las formas en que otros 
pueblos lo hicieron.

Aunque es poco lo que se dice en este relato 
del ancestro fundador, el vínculo entre Ñaimlap 
y Yampallec, el ídolo de piedra, es otro aspecto 
importante de la historia y casi con certeza es 
característicamente andino. Ñaimlap es el fundador 
carismático de la dinastía, pero su carisma se 
encuentra estrechamente asociado con el ídolo de 
piedra verde que llevó consigo al valle de Lambayeque 
(consúltese Geertz, 1977). La importancia del vínculo 
carismático existente entre el mando y el objeto 
volvió a ser enfatizado con el hecho que Fempellec, el 
descendiente de Ñaimlap, intentó infructuosamente 
mover el ídolo. Es este intento de desalojar a Yampallec 
de su debido lugar lo que parece haber traído todos 
los problemas subsiguientes. La lección moral aquí es 
así conservadora: los reyes deben respetar los actos de 
sus predecesores y no intentar cambiarlos. Al mismo 
tiempo, la importancia de los personajes regios 

and of the historicity of the described events, several 
points are quite clear in the existence and nature of 
the Ñaimlap story. For one, while we cannot be cer-
tain, it seems likely that even as we strip away much 
of the legend as Spanish invention or inventions made 
for Spanish ears, the king list, itself, suggests a sense 
of history was present on the north coast of Peru in 
the sixteenth century. This is no small thing, for even 
though the history is a presentation of blood relations 
succeeding one another in office, through time, this 
is one of the few windows we have to appreciate how 
the ancients in this part of the world interpreted the 
past. And it was not that much different, apparently, 
than the ways in which other peoples did so.

While little is told about the apical ancestor 
in this tale, the link of Ñaimlap and Yampallec, the 
stone idol is another important and, almost certainly, 
a distinctively Andean aspect of the story. Ñaimlap is 
a charismatic founder of a dynasty but his charisma 
is closely associated with the green stone idol that he 
brings to the Lambayeque Valley (see Geertz 1977). 
The importance of the charismatic tie between ru-
lership and object is reemphasized by the fact that 
Ñaimlap’s descendent, Fempellec, attempts to move 
the idol without success. It is this attempt to dislodge 
Yampallec from its rightful place that seems to bring 
on all of the subsequent trouble. Thus, the moral tale, 
here, is conservative: that kings must respect the acts 
of their ancestors and not try to change them. At 
the same time, the importance of royal personages is 
made manifest because Fempellec’s bad action brings 
on a flood. Finally, the tale asserts that lords only rule 
when they take care of their people and that they can 
be punished by those people if they misbehave.

Alterity, foreignness, played a crucial role in 
the valuation of lords and peoples as well as things 
in prehistoric Peru (see Lau 2013). It is likely that 

the idea of strangers as bringers of civilization was a 
myth that had been propagated deep in the Andean 
past. Perhaps it was what made Chavín missiona-
ries so successful in distant parts of Peru and made 
the Wari Empire a success. The ideas of strangers as 
civilizers certainly is a kind of history popular with 
victors to emphasize their rights of conquest or of 
elites explaining why they deserve their high status 
compared to lower classes. There are enough deca-
des between the dramatic events that led to the end 
of Moche, the influence of Wari, and the emergence 
of Lambayeque and Chimor on the North Coast of 
Peru that real influences of arrivals of foreigners from 
the north could have also occurred. 

Then again, the Ñaimlap story could be nothing 
more than a tale told to explain why the osprey arri-
ves in the Peruvian summer time. Or perhaps, like 
the osprey, people from the north regularly came on 
balsa rafts on trading missions. The osprey’s arrival on 
the North Coast is a harbinger of the arrival of the 
summer the same time when trading rafts most likely 
would have arrived from the north. The comment in 
the Taycanamo story that refers to the cotton clothing 
is intended to deny that the lord came from a distant 
region. But a loin cloth is tropical dress, worn in sum-
mer, perhaps, but not the kinds of clothes worn by 
lords of the North Coast for chilly winters. Perhaps 
traders from Ecuador or even farther north decided to 
come to the North Coast and stay.

Whether or not we may ever be able to defini-
tively link the Ñaimlap story with the movements of 
specific groups of people, in the past, the story will re-
main a rich source for many years to come, and there 
is much more to consider in the story than covered in 
the present essay. Many of the minor details presented 
in the story may take on great importance as we learn 
more about the Lambayeque culture through both 

n pp. 154-155. Botellas lambayeques con representación de personaje ornitomorfo, conocido 
como Huaco Rey. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Lambayeque bottles 

with the representation of an ornithomorphic character, which gives each one the name “Huaco 
Rey” (“King Huaco”). Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 2 / Chapter 2 155154



Capítulo 2 / Chapter 2 El águila pescadora llega con vientos de cambio  / The Osprey Comes on Winds of Change 157156

queda manifiesta, pues la mala acción realizada por 
Fempellec provoca un diluvio. Por último, el relato 
afirma que los señores solo gobiernan cuando cuidan 
de su pueblo, y que pueden ser castigados por este de 
comportarse mal.

En el Perú prehistórico, la alteridad y la 
condición de extranjero tuvieron un papel en la 
valoración de señores y pueblos (consúltese Lau, 
2013). Es probable que la idea de los forasteros 
como portadores de la civilización haya sido un mito 
ampliamente propagado en el pasado andino. Tal vez 
fue esto lo que hizo que los misioneros de Chavín 
tuvieran tanto éxito en partes tan lejanas del Perú, 
y lo que hizo un éxito del Imperio huari. La idea 
de los extranjeros como civilizadores ciertamente es 
un tipo de historia popular en la cual los vencedores 
enfatizan su derecho de conquista, o una élite 
explica por qué merece tener un estatus más elevado 
en comparación con las clases bajas. Varias décadas 
mediaron entre los dramáticos acontecimientos que 
condujeron al final de moche, la influencia de huari y 
el surgimiento de Lambayeque y Chimor en la costa 
norte peruana, de modo tal que también podría 
haberse producido el arribo de influencias reales con 
extranjeros llegados del norte.

Pero la historia de Ñaimlap podría no 
ser otra cosa que un relato contado para explicar 
por qué el águila pescadora llega en el verano 
peruano. O tal vez las gentes del norte, al igual 
que el águila, llegaban con regularidad en misiones 
comerciales. El arribo de esta ave a la costa norte 
anuncia el arribo del verano cuando las balsas 
comerciales muy probablemente habrían llegado 
desde el septentrión. El comentario en la historia 
de Tacaynamo que se refiere a la ropa de algodón 
intenta negar que el señor provenía de una región 
lejana. Pero el taparrabo es una vestimenta tropical, 

usada tal vez en verano, pero no el tipo de ropa 
llevada por los señores de la costa norte en los fríos 
inviernos. Tal vez los comerciantes de Ecuador, 
o incluso de más arriba, decidieron dirigirse a la 
costa norte peruana y permanecer allí.

Podamos o no alguna vez vincular en 
forma definitiva la historia de Ñaimlap con el 
desplazamiento de grupos humanos específicos en 
el pasado, lo cierto es que este relato seguirá siendo 
una rica fuente durante muchos años, y queda mucho 
por considerar en ella de lo que hemos cubierto en 
el presente ensayo. Muchos de los detalles menores 
presentes en ella podrían asumir mayor importancia 
cuando sepamos más de la cultura lambayeque, a través 
tanto de la arqueología como del descubrimiento de 
nuevos documentos. Podríamos asimismo considerar 
cuestiones de cómo nosotros u otros más nos 
relacionamos con la tierra y con nuestros legados del 
pasado, sean estos reales o imaginados. Actualmente 
el mundo «desarrollado» y las élites del mundo 
sienten una creciente preocupación por la presencia 
de demasiadas personas, y porque los inmigrantes y 
los recién llegados constituyen una amenaza para la 
población local. Y sin embargo en el pasado, cuando 
la vida duraba menos y las tasas de mortandad infantil 
eran altas, a las tribus y naciones les preocupaba el 
peligro de que su grupo desapareciera, precisamente 
debido a que no hubiese suficientes pobladores11.

11 Hay, claro está, lugares donde el temor a la caída demográ-
fica existe, como en el cada vez más anciano Japón. En cambio, 
en otros lugares, lo que predomina más bien es el temor a la 
sobrepoblación. Aunque a muchos ciudadanos estadounidenses 
les preocupa que la gente que ingresa proveniente de América 
Latina y otros lugares sature los recursos y servicios, son muchos 
los estudios que indican que, sin dicha inmigración, Estados 
Unidos carecería de fuerza laboral.

archaeology and by the discovery of new documents. 
We may also consider issues of how we and others 
relate to the land and to our legacies from the past, 
whether real or imagined. Today, in the “developed” 
world and among the world’s elites there is a concern 
that there are too many people and that immigrants 
and newcomers are a threat to the locals. Yet, in the 
past, with short life-spans and high infant mortality 
tribes and nations were worried about the danger of 
their group disappearing due to not enough people.12

12 Of course, there are places where the fear of declining popu-
lation exists, such as in ageing Japan. And elsewhere, the fear 
of overcrowding belies the opposite concern. Although many 
U.S. citizens worry that people entering from Latin America 
and elsewhere will overburden resources and services, any studie 
indicate that without such immigration the United States may 
lack an adequate labor forces.



Túcume y el relato 
de Ñaimlap Capítulo

ChapterTúcume and the 
story of Ñaimlap





163162

Uno de los relatos más interesantes de las 
tradiciones orales peruanas es, sin duda, el referido 
a Ñaimlap, «quizá la página más rica que tiene la 
historia de la literatura norperuana» (Zevallos, 1989b: 
96). Como se sabe, existen dos versiones. La primera, 
quizá la más importante, fue recogida y transcrita por 
Miguel Cabello Valboa, en el pueblo de Lambayeque 
en 1581 (Cabello Valboa, 1951). La segunda, unos dos 
siglos después, registrada de modo independiente por 
Justo Modesto Rubiños y Andrade, cura de Mórrope 
y Pacora en 1782 (Rubiños y Andrade, 1936). En el 
ámbito de la arqueología y la etnohistoria, se lo ha 
propuesto como un relato histórico, un mito o una 
combinación de ambos. Sin embargo, hay una tercera 
vía de comprensión del relato, desde la literatura, que 
no ha sido integrada al análisis, especialmente por los 
arqueólogos. Creo que esta perspectiva tiene mucho 
valor y la tomaré en consideración para disponer de 
un argumento adicional. 

Túcume y el relato 
de Ñaimlap

Veamos a los protagonistas. Se sabe que esta 
historia fue contada por un indígena bautizado 
con el nombre de Martín Farrochumbi, «cacique» 
de Lambayeque, que tuvo vínculo familiar con la 
élite que ejerció el poder en la época inca, desde el 
centro religioso de cerro La Raya o cerro Purgatorio. 
Farrochumbi fue uno de los hijos de Pedro Cosqo 
Chumbi, cacique de Lambayeque al instalarse los 
españoles en esta región (Zevallos, 1989a; Sala, 1989). 
Don Martín debió tener un amplio conocimiento 
del territorio y fue una persona muy allegada a los 
representantes de la Iglesia y del poder español recién 
asentado en Lambayeque y Zaña.

Las fuentes más importantes han sido 
sintetizadas por Glave, que nos da luces sobre el 
personaje. De hecho, don Martín fue muy respetado, 
tenía poder sobre la población local, servía a la Iglesia y 
el Estado colonial en general, incluso como traductor. 
El cura Cabello Valboa lo considera como «hombre 

One of the more interesting stories of the 
Peruvian oral tradition is, without doubt, the 
story of Ñaimlap; “perhaps the richest page in 
the literature of northern Peru” (Zevallos, 1989b: 
96). There are two versions of this story: the first 
and more important one was compiled by Miguel 
Cabello Valboa in Lambayeque in 1581 (Cabello 
Valboa, 1951), and the second one was compiled 
independently by Justo Modesto Rubiños y 
Andrade, priest of the town of Mórrope and 
Pacora a couple of centuries later −in 1782 to be 
precise (Rubiños y Andrade, 1936). Archaeology 
and ethnohistory have categorized the story of 
Ñaimlap as a historical chronicle, a myth or a 
combination of both. However, there is a third way 
to analyze it that has been omitted, especially by 
the archaeologists: the literary perspective. Because 
I believe the literary perspective is of much value, I 
will use it to propose an additional argument.

Túcume and the story 
of Ñaimlap

To begin with, lets take a look at the main 
characters. We know this story was first told by a 
baptized native called Martín Farrochumbi, who had 
been chieftain of Lambayeque and was a descendant 
of the elite that ruled athat domain from the religious 
center of La Raya or Purgatory Hill during the Inca 
period. Farrochumbi was one of the sons of Pedro 
Cosqo Chumbi, who was chieftain of Lambayeque 
when the Spaniards settled in that region. (Zevallos, 
1989a; Sala, 1989). Mr. Faarrochumbi, who must have 
known the territory very well, was well acquainted 
with the Spanish authorities and churchmen who 
had settled in Lambayeque and Zaña.

The more important sources regarding this 
character have been compiled by Glave, who tells 
us that Mr. Farrochumbi was well respected, had 
an ascendancy over the local population, and served 
the colonial state and church in different ways, 
including as a translator. The priest Cabello Valboa 

n pp. 160-161. Vista aérea de sitio arqueológico Túcume, Lambayeque. / 
Aerial view of the Túcume Archaeological Site, Lambayeque.

Luis Alfredo Narváez Vargas
Dirección Desconcentrada de Cultura de Lambayeque



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 165164

muy amigo de la verdad cristiana y favorecedor de 
la Iglesia». Construyó con su peculio el templo de 
Lambayeque, al que considera mejor que el de Lima, 
comentario que recibió al parecer del propio virrey 
Francisco de Toledo, a quien hospedó en su casa, 
como lo hizo con muchos dignatarios y miembros 
de la jerarquía eclesiástica, a quienes atendió 
ampliamente. Este personaje incluso acude al rey de 
España a través de fray Antonio de la Calancha para 
ser beneficiado con diversas «mercedes» a las que se 
consideraba con derecho, por toda una vida al servicio 
del poder colonial. Esta actitud lo convirtió en un 
modelo a imitar por los demás curacas de la región 
(Glave, 2021). Sin embargo, en su misiva al rey de 
España, podría decirse que diversos pedidos pueden 
considerarse como reivindicaciones, atendiendo a su 
estatus y su probada lealtad al sistema colonial. 

says he was “a good friend of the Christian truth 
and a helper of the church”. He built the church of 
Lambayeque out of his own wealth, and thought it 
was even better than the one in Lima −a comment 
he apparently received from the viceroy Francisco 
de Toledo himself. He hosted the viceroy and 
many other dignitaries and members of the church 
in his house, where he served them promptly. He 
once contacted the king of Spain through Brother 
Antonio de la Calancha to ask him for some benefits 
which he considered himself entitled to after a 
lifetime of service to the colonial state. This turned 
him into a model that other chieftains of the region 
tried to imitate (Glave, 2021). His letter to the king 
of Spain shows that one of the benefits he asked for 
was the recognition of his social status and proven 
loyalty to the colonial system.

El relato de Ñaimlap forma parte de la Misce-
lánea antártica1, obra que a Cabello Valboa le tomó 
escribir unos diez años, entre 1576 y 1586, como él 
señala, manuscrito que no pudo publicar en vida. Fue 
un clérigo agustino que llegó al virreinato del Perú 
en 1566, a los 33 años de edad. Según sus biógrafos, 
fue además un soldado que participó en diversas ba-
tallas en el contexto de los conflictos armados que se 
sucedieron entre España y Francia en el siglo XVI 
(Castañón, 1941; Rose, 1999). Su obra más conocida 
fue concebida y organizada bajo los criterios de una 
«miscelánea», género literario que había comenzado 
a tener mucha vigencia en Europa, tendencia que 
tiene efecto en América, asumida también por las 
1 Antártica señalaba el sur, para diferenciarlo del norte o Árti-
co, dominado geográficamente por la estrella polar. El término 
«Antártico», por lo tanto, incluyó a la América indígena, la cual 
tenía en el virreinato del Perú su eje político.

The story of Ñaimlap is included in the 
Miscelánea antártica, a book that Miguel Cabello 
Valboa himself says he wrote in the space of ten 
years, between 1576 and 1586. However, it was not 
published until after his death. Cabello Valboa was 
an Augustine priest who arrived to the Viceroyalty 
of Peru in 1566, when he was 33 years old. 
According to his biographers, he participated as a 
soldier in several battles fought between Spain and 
France during the 16th century (Castañón, 1941; 
Rose, 1999). His main literary work was written in 
the form of a “miscellany”, a genre that had become 
very popular in Europe, and was also adopted by the 
intellectual creole elites of the American continent. 
In the several academies that were created in 
the viceroyalty of Peru, local intellectuals met to 
present and discuss their literary works, which at 

n Ceremonia y escenificación en sitio arqueológico Túcume, Lambayeque. / 
Staging of a ceremony at the Túcume Archaeological Site, Lambayeque.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 167166

élites intelectuales criollas. Así, se crearon varias aca-
demias, al formarse espacios para reunirse y exponer 
las creaciones literarias, generalmente relacionadas 
con la poesía y la miscelánea. Cuando llega el Perú, 
Cabello Valboa ingresa a la Academia Antártica, ins-
titución limeña integrada por connotados personajes 
de la época, cuya producción fue reconocida y alenta-
da por sus pares españoles. Sin embargo, a pesar de la 
presencia relevante de personajes como el Inca Garci-
laso de la Vega o Sor Inés de la Cruz en la literatura 
virreinal peruana, algunos especialistas consideran a 
este grupo, con excepciones, una «pobre imitación de 
la literatura española» (Mora Valcárcel, 1921: 231). 
La miscelánea se caracteriza por tratar una amplia y 
diversa temática independiente en una sola obra, tra-
tando de impresionar y entretener al lector, para lo 
cual se incluyen asuntos exóticos, extraños y raros, 
un espacio para la narrativa, la poesía, los refranes, la 
aventura, el romanticismo o situaciones inverosími-
les y también la historia. «El afán de saber el espíritu 
aventurero y los descubrimientos geográficos facilita-
ron con ayuda de la imprenta la proliferación de este 
tipo de obras misceláneas que tratan de casi todo, sin 
parar mientes en apartar lo verdadero de lo falso y 
lo esencial de lo anecdótico» (Mora Valcárcel, 1921: 
237). En su momento, la miscelánea marcó clara dis-
tancia de la historia, por lo que se considera el antece-
dente de la novela propiamente dicha2.

Recordemos que, con la imprenta, los libros 
comienzan a tener mayor acogida por las élites ilus-
tradas como parte del prestigio y el refinamiento so-
cial. Una de las más famosas misceláneas en España 
fue Silva de varia lección, escrita por Pedro Mexía, 
en 1540, considerada una obra mediocre, pero de un 
éxito inusitado entre la naciente burguesía, traducida 

2 Lerner menciona en este propósito el trabajo de Menéndez y 
Pelayo: Orígenes de la novela (Lerner, 2003: 232).

a muchos idiomas y con más de cien ediciones. La 
mencionamos debido a que esta obra fue una de las 
fuentes utilizadas por Cabello Valboa para su Mis-
celánea antártica. Silva influye además en Miscelánea 
Austral, la poco conocida obra de Diego Ávalos y Fi-
gueroa, también miembro de la Academia Antártica 
limeña. Esta última fue la primera obra literaria pro-
piamente dicha impresa en Lima en 1602. La obra de 
Cabello Valboa nunca logró ser publicada. 

n Portada de Miscelanea Anchartica, de Miguel Cabello 
Valboa. / Frontispiece of Miscelanea Anchartica. Miguel 
Cabello Valboa.

n Portada de Silva de varia leccion, de Pedro Mexía. / 
Frontispiece of Silva de varia leccion. Pedro Mexia.

that time were mostly written in the Poetry and 
Miscellany genres.

When Cabello Valboa arrived to Peru 
he entered the Academia Antártica, a cultural 
institution in Lima whose work was supported by the 
intellectuals in Spain. Some scholars think that for 
the most part this group produced “a poor imitation 
of the Spanish literature”, despite the fact that some 
renowned figures like Inca Garcilaso de la Vega and 

Sor Inés de la Cruz were members of the colonial 
cultural institution (Mora Valcárcel, 1921: 231).

The genre of Miscellany is characterized by is 
treatment of many different and unrelated subjects in 
a single unified work; its aim is to entertain the reader 
with subjects such as eroticism, strange or rare events, 
fiction, poetry, proverbs, romanticism and history 
among others. 

The thirst for knowledge, the spirit of adventure, 
the geographic discoveries and the printing industry 
all concurred to the proliferation of this genre of 
literature, which covered all kinds of subjects without 
caring to divide truth from falsehood or the essential 
from the anecdotal (Mora Valcárcel, 1921: 237). 
Because Miscellany defined itself as different from 
history since its beginnings, it is nowadays considered 
to be a precursor of modern fiction.

The books published by the developing 
printing industry of those days were well accepted 
by the intellectual elites, who viewed them as a 
sign of prestige and social refinement. The “Silva de 
Varia Lección” (“Silva of Varied Lesson”), written in 
1540 by Pedro Mexía, was one of the most famous 
miscellanies published in Spain. Though it was 
initially considered to be a mediocre work, it became 
an unexpected success among the rising bourgeoisie, 
with translations into several languages and more than 
a hundred editions or reprints. We mention it because 
it was one of the sources Cabello Valboa used for his 
“Miscelánea antártica”. Moreover, Pedro Mexía’s 
book also influenced the “Miscelánea Austral”, a 
little known work by Diego Ávalos and Figueroa, 
another member of the Academia Antártica of Lima. 
While the “Miscelánea Austral” was the first strictly 
literary work published in Lima (in 1602), Cabello 
Valboa’s “Miscelánea antártica” was never published 
in that city.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 169168

Miscelánea antártica trata de muy diversos te-
mas, incluido debates y teorías eruditas y fundamen-
tadas, con la información de su tiempo, respecto de la 
población de América considerada descendiente del 
profeta Ophir, lejano descendiente de Noé, haciendo 
gala de su reconocida retórica literaria. En cambio, 
al tratar temas relacionados con la historia preínca e 
inca, los especialistas han expresado dudas de la cali-
dad de sus textos a consecuencia de su escaso rigor de 
información (Porras, 1986). Siguiendo esta opinión, 
desde el punto de vista literario, son muy interesantes 
las investigaciones que permiten identificar espacios 
en su texto, en que la ficción y la historia se funden, 
con argumentos propios de tendencias literarias de la 
época (Lerner, 2003; Alcalá Galán, 1996). Uno de 
los más interesantes, entre otros, es la mención épica 
de un episodio amoroso y trágico que recurre a una 
figura literaria romántica muy difundida en su época, 
que se traslada a la guerra entre Huáscar y Atahualpa. 
Sus protagonistas proceden de los bandos en conflic-
to. Se menciona a la bella Curicuillor disfrazarse de 
varón para ir en busca de su amado Quilaco Yupan-
qui, encontrándolo herido en el campo de batalla. 
Este tema se origina en la literatura morisca y se tras-
lada a América, como Guacolda y Lautaro, los héroes 
mapuches, en la famosa La Araucana (1569-1589), de 
Alonso de Ercilla, y la conquista del actual territorio 
de Chile (Lerner, 2003: 231-232). 

Por estas razones, el uso literal de un tex-
to como el de Cabello Valboa, para la época inca y 
preínca, tiene diversas implicancias. Requiere, sin 
duda, mayor y mejor información, especialmente en 
el campo de la arqueología y la etnohistoria, para sa-
carle el mayor provecho posible a su obra. Sin embar-
go, para el caso que nos ocupa, las coincidencias con 
lo registrado doscientos años después por Rubiños y 
Andrade hacen ver la «objetividad» del registro y su 

especial valor en este territorio. Esto pone en la ba-
lanza el importante rol de estos cronistas, que, ante la 
falta de libros de referencia sobre América, debieron 
recurrir a las fuentes orales de las poblaciones indí-
genas. La aspiración de Cabello Valboa era publicar 
sus manuscritos, dirigidos para un público criollo y 
europeo creciente y ávido de nueva información. Tal 
vez por eso las genealogías y dinastías se explicaron 
en la forma europea, para facilitar la comprensión del 
texto. Es evidente que Martín Farrochumbi tenía fa-
miliaridad con la historia de Ñaimlap. Su memoria 
guardaba un relato ancestral transmitido de genera-
ción en generación. Aunque, finalmente, aparece en 
la forma en que el cronista decide, dejando de lado, 
seguramente, mucho del conocimiento que el infor-
mante tenía. Aún así, Cabello Valboa tuvo buen cri-
terio al decidir tomar el testimonio y convertirlo en 
un texto, de mucho valor.

Nuestras reflexiones sobre el relato se basan 
en nuestro trabajo de investigación en Túcume, en el 
sentido estrictamente arqueológico, cuyas principales 
conclusiones han sido publicadas (Narváez Vargas, 
1986 y 2014). El segundo aspecto se refiere a nuestro 
interés por el estudio de diversas tradiciones actua-
les, especialmente la tradición oral, las abusiones, las 
tecnologías y los saberes, la práctica religiosa popular 
y campesina, que forman parte de una cosmovisión 
que tiene líneas de continuidad importantes con las 
sociedades prehispánicas. Unos años antes del regis-
tro de Cabello Valboa, Túcume había pasado por una 
sucesión histórica de conquistas (chimú e inca) y, se-
guramente, de imposiciones diversas, que los restos 
materiales de la sociedad de este tiempo atestiguan a 
través de la arqueología. 

Cabello Valboa’s “Miscelánea antártica” 
treats very different subjects, including debates and 
sophisticated theories supported by the information 
available in his day, in which he displays his renowned 
rhetoric and literary ability to argue that the native 
population of the Americas descended from the 
prophet Ophir, himself a far descendant of Noah. 
Scholars have expressed doubts about the quality of 
his texts on the histories of the pre-Inca and Inca 
periods, mainly because of the scarce reliability 

of his sources (Porras, 1986). However, some very 
interesting literary analyses emphasize parts of those 
texts where fiction and history mingle in ways that 
are characteristic of the literary tendencies of those 
days (Lerner, 2003; Alcalá Galán, 1996). One of 
the more notable of these cases is when the author 
adapts the theme of a very popular love-and-tragedy 
epic to the war between Huáscar and Atahualpa; its 
protagonists belong to the opposing sides in the war: 
the beautiful Curicuillor dresses herself up as a man 
and enters the combat field in search of Quilaco, her 
lover, who she finds wounded on the ground. This 
theme comes from the Morisco literature of Spain 
and is also used by Alonso de Ercilla in his famous 
book “La Araucana” (1569-1589), where Guacolda 
and Lautaro are the two “Mapuche” characters who 
interpret it in the context of the spanish conquest of 
Chile (Lerner, 2003: 231-232). 

Cabello Valboa’s text does not offer much 
that can be used as a source for the pre-Inca and 
Inca periods, because of its lack of sufficient and 
reliable sources of information −especially as regards 
archaeology and ethnohistory. However, his text 
does show many coincidences with the one Rubiños 
y Andrade wrote two hundred years later, a fact 
which confers it a degree of “objectivity” that makes it 
valuable for the study of those periods in the Andean 
region. This in turn emphasizes the important role 
played by the Spanish chroniclers, who used oral 
sources of the native Andean populations in view of 
the absence of any previous reference works about 
the Americas. Cabello Valboa’s manuscripts were 
written and printed for a growing European and 
a creole public that was avid for new information. 
Thus for example, the reason why they described 
the local dynasties and genealogies in European 
terms was so that they could be easily understood. 

n Portada del poema épico La Araucana, de Alonso de 
Ercilla. / Frontispiece of the epic poem La Araucana, by 
Alonso de Ercilla.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 171170

Túcume

Arqueológicamente hablando, la ocupación del 
sitio de cerro Purgatorio en Túcume se inicia alrede-
dor del siglo XI y continuó de modo ininterrumpido 
hasta la llegada de los españoles. Sin embargo, la época 
más antigua corresponde con el final de la civilización 
moche (700-800 d. C.) en huaca Pintada, un peque-
ño sitio a unos 3 kilómetros, de distancia del centro 
urbano de cerro Purgatorio. Así, un proceso de largo 
aliento que corresponde con la cultura lambayeque se 
prolongó por unos tres siglos, hasta la llegada de los 
conquistadores chimús, a mediados del siglo XIV. 
Luego los incas (1470-1532) y los españoles (1532-
1821). El momento culminante de la cultura moche ha 
sido registrado también en huaca Bandera, en la vecina 
localidad de Pacora, en un momento contemporáneo 
con huaca Pintada y San José de Moro, en el valle 
del Jequetepeque (Curo, 2014). Esta es una época 
de colapso del estilo moche, que ingresa en una fase 
«transicional» alrededor de la que confluyen muy di-
versas expresiones culturales (Pachacámac, Huari, 
Cajamarca, Nievería, entre otros). Luego del aban-
dono de huaca Bandera, aparece la cerámica Lam-
bayeque Medio, como una injerencia invasiva del 
«Estado» lambayeque a partir de 950 d. C., como ha 
sido propuesto también en San José de Moro, donde 
las tumbas lambayeque rompen los contextos moche 
transicional previos (Castillo, 2000).

Los fechados más tempranos en cerro Purgato-
rio corresponden a entierros lambayeques del siglo X, 
que se asocian con cerámica del tipo «Huaco Rey» y el 
estilo tricolor, en un cementerio del sector sudeste del 
sitio, que asumimos como parte de los inicios de una 
gran actividad constructiva que conformó el centro 
urbano de élite más extenso e importante a la llega-
da de los conquistadores (chimús, incas y españoles).  

Evidently, Martín Farrochumbi knew the story of 
Ñaimlap because this ancient narrative had been 
orally transmitted from generation to generation. 
However, the story was written down the way the 
chronicler chose, and he surely decided to leave aside 
much of his informant’s original version. Anyway, 
Cabello Valboa did well in taking the post and 
writing the story down, in what would later become 
a very valuable text.

Our views on the story of Ñaimlap derive 
from our strictly archaeological research work at 
Túcume, whose main conclusions have already been 
published (Narváez Vargas, 1986 and 2014). We 
also have an interest in the modern-day traditions of 
this area, including its oral traditions, superstition, 
technology, popular knowledge and religion of the 
urban area and the countryside, all of which are 
part of a cosmic vision that clearly shows continuity 
with that of the prehispanic societies. A few years 
before Cabello Valboa wrote his chronicle, Túcume 
had been subjected to a succession of conquests, 
especially by the Chimús and the Incas. The 
different demands they doubtlessly were obliged 
to comply with have left material remains in the 
ground which are direct witnesses of those days, 
and can be recovered through archaeology.

Túcume

Archaeologically, the occupation of the site 
called Purgatory Hill in Túcume began around the 
11th century AD and continued uninterruptedly 
until the arrival of the Spanish conquerors. However, 
the oldest date of occupation in the surrounding area 
corresponds to the end of the Moche (or Mochica) 
civilization (ca. 700-800 AD) at Huaca Pintada, 
a small site located about 3 kilometers from the 

n Vista aérea dell complejo arqueológico de Túcume con el cerro Purgatorio. / 
Aerial view of the Túcume Archaeological Site with the Purgatorio hill.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 173172

Ya antes, algunos fechados de radiocarbono habían 
señalado una antigüedad de 900 años para los espa-
cios más antiguos del complejo arqueológico (Trim-
born, 1979). Por otro lado, edificios como huaca I o 
huaca Larga son consecuencia de una superposición 
constante de notables remodelaciones que pueden ser 
entendidas como expresión de la renovación del po-
der. Es posible que los momentos iniciales de estos 
grandes edificios coincidan con el siglo X.

Uno de los casos más conspicuos de superposi-
ción arquitectónica es el de huaca Larga, donde docu-
menté una secuencia estratigráfica que incluye mate-
riales constructivos y aspectos formales distintos. Las 
construcciones primigenias corresponden a la cultura 
lambayeque. Se utilizó adobe plano convexo, lo que 
permitió la construcción de muros de base ancha que 
van adelgazándose paulatinamente hasta concluir en 
punta. Estas construcciones, además, utilizaron, de 
modo consistente, un enlucido que da a la construcción 
una coloración «verduzca», común a varios edificios en 
el sitio (huaca I, huaca de las Balsas, huaca Las Abejas, 
templo de la Piedra Sagrada, Sector Vivienda, la Plaza 
Central y cementerios). Aún no tenemos fechados ra-
diocarbónicos de estas construcciones. 

Luego, un conjunto de estructuras se superpo-
ne, cubre las primeras con grandes rellenos y a veces 
reutilizándolas. Estas nuevas edificaciones usan ado-
bes planos y muros construidos a plomo, con enluci-
dos grises y pintura mural tricolor, rojo, blanco y ne-
gro. El motivo reiterado es el del ave en picada, tema 
de mucha popularidad en la costa norte durante este 
tiempo. Figura, además, en objetos de metal, tejidos, 
tallas de madera, huesos, conchas, entre otros. El ave 
en picada es uno de los sellos culturales más intere-
santes que separan el Viejo Mundo de los mochicas, 
de las nuevas tradiciones chimús al sur, cerca del valle 
de Moche, y al norte, en Lambayeque. Esta nueva 

center of Purgatory Hill’s urban. Thus, the initial 
development of the Lambayeque culture lasted 
for about three centuries, and then this culture 
continued its development until it was conquered 
by the Chimús in the middle of the 14th century. 
Then came the Incas (1470-1532) and finally the 
Spanish (1532-1821). The end of the Moche culture 
has also been dated at Huaca Bandera, a site near 
Pacora that was contemporary to Huaca Pintada and 
San José de Moro in the Jequetepeque valley (Curo, 
2014); it corresponds to the collapse of the Moche 
pottery style, which then becomes “transitional” 
and incorporates several different cultural influences 
(like Pachacámac, Huari, Cajamarca, Nievería and 
others). The Middle Lambayeque pottery, which 
appears after the abandonment of the Huaca 
Bandera site, corresponds to an invasive interference 
on the part of the Lambayeque state that began in 
about 950 AD. The same has been proposed for the 
San José de Moro site, where the Lambayeque tombs 
interrupt the previous transitional Moche styles 
(Castillo, 2000).

The earlier datings at Purgatory Hill belong 
to Lambayeque burials of the 10th century, which 
are associated with the “Huaco Rey” pottery and the 
tricolor pottery style. These burials were found at a 
cemetery located in the southeastern side of the site, 
which we assume was built during the initial phase of 
a period of great building activity that produced what 
became the biggest and more important elite urban 
center in the area before the arrival of the foreign 
conquerors (Chimús, Incas and Spanish). Radiocarbon 
datings have given an age of 900 years for the older 
areas of the archaeological site (Trimborn, 1979). On 
the other hand, buildings such as the Huaca I or the 
Huaca Larga reveal superimposition and remarkable 
remodeling that can be interpreted as the expression 

arquitectura permite, además, la aparición de estruc-
turas en forma de U en la Plataforma II de huaca 
Larga, que expresan un «aire» chimú, pues no tiene 
las hornacinas tan características de Chan Chan y sus 
sitios administrativos rurales.

La secuencia en esta plataforma culmina con 
el relleno de las estructuras chimús, dando paso a un 
conjunto de cuatro recintos —dos hacia el norte y dos 
hacia el sur— intercomunicados. Estos recintos fue-
ron construidos en piedra, con enlucido de barro gris, 
pero diseñados con hornacinas amplias, de forma cú-
bica, cubiertas con un techo elaborado con madera 
de algarrobo, superpuesta por hiladas de adobe. En 
el contexto de abandono, estos recintos fueron re-
llenados, destruidos e incendiados. Todo el material 
cultural asociado a este enterramiento del edifico era 
inca. Al concluir la excavación de los rellenos, se ob-
servaron perforaciones amplias en el piso, que moti-
varon el hallazgo de un personaje principal, acom-
pañado por conchas de Spondylus, tocado de plumas, 
orejeras, pectoral, tocado de plata, y otros implemen-
tos selectos. Fue acondicionado en posición sentada, 
enfardelado con un complejo conjunto de telas de alta 
calidad, todas de estilo y materiales locales. Estuvo 
acompañado de dos varones, todos ubicados en el re-
cinto nordeste. Hacia el recinto suroeste, encontra-
mos 18 entierros de mujeres, con implementos texti-
les y ornamentos selectos. Es decir, durante la época 
inca y antes del abandono del sitio, se enterró, bajo 
el piso de este edificio, a un personaje interpretado 
como cabeza de gobierno local, acompañado por dos 
individuos masculinos, y 17 mujeres.

Entre los materiales de relleno, fueron encon-
trados pendientes de cristal, de época colonial y evi-
dencia de lluvias torrenciales antes de producirse el 
incendio, que dejaron una notoria capa de sedimen-
tos. Dada la evidencia inca y colonial, se dedujo que 

of a renewal of power. Their construction probably 
began during the 10th century.

One of the most conspicuous cases of 
architectural superimposition is that of Huaca Larga, 
a site for which I documented a stratigraphic sequence 
that includes building materials and different formal 
elements. In its older buildings, which belong to the 
Lambayeque culture, the use of plano-convex mud 
bricks allowed for the construction of wide-based 
walls that rose up gradually thinner until they ended 
in a pointed top. A particular plaster that was used 
in several of these buildings gave them a greenish 
color (e.g. Huaca I, Huaca de Las Balsas, Huaca Las 
Abejas, Templo de la Piedra Sagrada, Sector Vivienda, 
Plaza Central and the cemeteries). We don’t yet have 
radiocarbon datings for these buildings. 

A later stage presents an assemblage of 
architectural structures that superimpose to the 
earlier ones, usually covering them with big fillings, 
but sometimes reusing them. This new architecture 
introduces U-shaped platforms like the one found 
in Platform II of the Huaca Larga, which have a 
Chimú look because they lack the niches that are 
an important characteristic of Chan Chan and its 
related inland administrative sites.The walls of the 
new buildings are plumbed and have plane mud 
bricks, grey plasters, and tricolor red, white and 
black paints. A nose-diving bird is a recurring 
decorative theme. Also appearing in textiles, metal 
objects, carvings (of wood, bone and shell and the 
like), the nose-diving bird was much used motif in 
the northern coast of Peru during this period, and 
is one of the most interesting cultural markers that 
divide the old world of the Mochicas from the new 
traditions of the Lambayeque culture (to the north) 
and the Chimú culture (near the Moche valley to 
the south). 

n pp. 174-175. Vista aérea de Huaca Larga en el complejo arqueológico de Túcume, 
Lambayeque. / Aerial view of Huaca Larga at Túcume Archaeological Site, Lambayeque.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 175174



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 177176 177

este contexto se asocia a la campaña de conquista es-
pañola y la toma de Cajamarca. Es decir, los últimos 
días de la ocupación mostraron a un centro urbano de 
élite que se abandona en medio de un gran incendio 
que afectó al sitio en su conjunto, sumándose lluvias 
torrenciales y las noticias de la muerte del inca en ma-
nos de los españoles «viracochas». Todo ello generó 
un contexto de seria crisis, que dio pie al desencade-
namiento de la conquista europea y sus prontas con-
secuencias.

Cala, nieto de Ñaimlap y Túcume

¿De dónde procede Ñaimlap, Ñam La o Ñaim 
La? Es una pregunta aún sin respuesta. La referencia a 
la parte «suprema» de Cabello Valboa no tiene acuerdo 
entre los estudiosos, que han especulado diversas 
hipótesis al respecto. Rubiños y Andrade, en cambio, 
se refiere a «unas yslas», de donde el personaje procede, 
lo que genera propuestas que consideran territorios 
al norte de Lambayeque. Atendiendo argumentos 
etnohistóricos, la parte «suprema» ha sido entendida 
geográficamente en referencia al sur (Rowe, 1948; 
Alarco, 1975), que algunos investigadores hacen suyo 
(Kauffmann Doig, 1989: 192) y, a veces, se menciona 
como desde «arriba» (Lumbreras, 2013: 242). Esta 
versión no calza necesariamente con la procedencia 
de Ñaimlap desde alguna isla, pues hacia el sur no 
tenemos en la costa peruana islas con población 
asentada, sino utilizadas como espacios de índole ritual 
por sus connotaciones mitológicas o fuentes para la 
extracción de guano o recursos ictiológicos (Mac Kay 
y Arana, 1999). Hacia el norte, comenzando por las 
del golfo de Guayaquil, hay islas pobladas, como Puná, 
que se ha propuesto como como lugar de procedencia 
de Ñaimlap (Fernández, 2004; Vargas, 2016). Si bien 
los registros de Cabello Valboa y Rubiños y Andrade 

The sequence of Platform II ends with a filling of 
the Chimú structures that gives way to a series of four 
communicating precincts, two of them facing towards 
the north and the other two towards the south. These 
precincts were built in stone with a grey mud plaster, 
and included ample cubic niches with roofs made of 
carob tree wood that were superimposed with rows 
of mud bricks. At the time of their abandonment, 
these precincts were destroyed, burned and filled. 
All the remains found in these buried buildings were 
of Inca origin. When the excavation was about to be 
completed, some wide holes were discovered in the 
ground, and one of these holes yielded an individual 
of high-rank that was surrounded by Spondylus 
shells, a feather headdress, a silver headdress, a pair 
of earflares, a pectoral and other select implements. 
He was buried in a sitting position inside a complex 
funerary bundle made with high-quality textiles, all 

n Mapa de Guayaquil, del Compendio histórico de la provincia de Guayaquil por don Dionysio 
de Alsedo y Herrera (Madrid, 1741). / Map of Guayaquil, from Compendio Histórico de la 

Provincia de Guayaquil por Don Dionysio de Alsedo y Herrera (Madrid, 1741).

tienen elementos comunes, la mención de islas es una 
diferencia, que resulta trascendente. Puná o La Puná 
fue una isla sobre la cual hay muy diversos testimonios 
coloniales, los que refieren a una gran población en un 
lugar abastecido de agua dulce, muy fértil. Al llegar los 
españoles, tenía una población de 20 mil habitantes, 
a cargo de un señor que controlaba varios pueblos y 
siete jefes subalternos. Disponían de una flota de miles 
de embarcaciones de todo tamaño, usando velas latinas 
(triangulares). Comerciaban con esmeraldas, Spondylus. 
Tenían cobre, oro y plata; laboraban la chaquira de 
conchas. Han sido identificados como pertenecientes 
al grupo étnico huancavilca, dentro del cual hubo un 
culto ornitomorfo conocido, identificando al pelícano 
como un elemento central. Su iconografía muestra 
aves, olas, sapos y peces de modo predominante, 
incluidos felinos, nonos y serpientes. Fueron grandes 
navegantes, con amplios contactos con el norte del 
Perú y más al sur, con Chincha y Atacama en el actual 
territorio de Chile. Del mismo modo, contactos a larga 
distancia los debieron reunir con poblaciones costeras 
de Panamá, Costa Rica y México (Zevallos, 1986). 
Efectivamente, como se ha señalado de modo resumido: 
comercio de Spondylus, presencia de «naipes» de cobre 
en su rol de moneda, entierros en tumbas en forma de 
bota y embarcaciones de palo de balsa hacen del golfo 
de Guayaquil un escenario propicio de contacto. Sin 
embargo, como lugar de procedencia, requiere mayor 
información.

El significado de la parte «suprema» en tiempos 
coloniales hace pensar en la posibilidad de un vasto 
territorio, que podía incluir la costa norte contigua 
a Lambayeque, la costa central alrededor de Lima, o 
llegar hasta las costas entre Moquegua y Atacama, tal 
como lo propone Eugenio Alarco, quien se entusias-
ma, además, con la idea de su origen tiahuanaco, por 
su probada relación con la costa sur del Perú, a partir 

of them made with local materials and in the local 
style. Two male individuals who accompanied him 
were buried in the northeastern precinct, while 
the southwestern precinct yielded the burials of 
seventeen women that had textile implements and 
select ornaments. In sum, during the Inca period and 
before the site was abandoned, an individual who was 
probably a local ruler was buried in the floor of this 
building, accompanied by two male and seventeen 
female individuals.

The excavation of the precincts also yielded 
some crystal earrings that dated from the colonial 
period, as well as evidence of torrential rains that 
happened before the site was incinerated and left a 
distinctive layer of sediment. The mixture of Inca and 
colonial evidence has led to the assumption that this 
site is related to the Spanish conquest and the capture 
of Cajamarca. The last days of this site’s occupation 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 179178

show that its people abandoned it during a period 
when important events took place: torrential rains, a 
big fire that affected the whole site, and the death 
of the Inca at the hands of the Spanish “viracochas”. 
This resulted in a serious crisis that facilitated the 
Spanish conquest and its consequences.

Túcume and Cala, the grandson 
of Ñaimlap 

Where did Ñaimlap, Ñam-La o Ñaim-La 
came from? This question has not been answered yet. 
Cabello Valboa’s indication of a “supreme part” has 
sometimes been interpreted to mean “from the top” 
(Lumbreras, 2013: 242), but several scholars have 
rejected it as an indication of Ñaimlap’s place of origin 
and have proposed different hypothesis instead. 
Rubiños y Andrade mentioned “some islands” from 
whence the character would have departed, an idea 
some think points to the territories to the north of 
Lambayeque. Ethnohistoric considerations led other 
researchers to believe that Cabello Valboa’s “supreme 
part” corresponded to the south of Lambayeque 
instead (Rowe, 1948; Alarco, 1975), an opinion 
that was later shared by others (Kauffmann Doigg, 
1989: 192). The present study does not necessarily 
assume that Ñaimlap came from an island, mainly 
because the islands in the Peruvian coastline to the 
south of Lambayeque were not populated and were 
only used as ritual places (because of their mystical 
environments), for the extraction of guano, or as 
fishing bases (Mac Kay and Arana, 1999). On the 
contrary, there are some populated islands to the 
north, starting by those at the Gulf of Guayaquil. Of 
these, Puná has been proposed as the place of origin 
of Ñaimlap (Fernández, 2004; Vargas, 2016). Even 
though the texts of Cabello Valboa and Rubiños 

de fines del siglo XI. Por otro lado, embarcaciones de 
totora o balsas propiamente dichas se encuentran en 
todo el litoral, incluido el litoral sur (Alarco, 1975).

Respecto del desembarco de los navegantes, 
otra diferencia entre Cabello Valboa y Rubiños y 
Andrade estriba en la distancia desde la línea de 
playa, para establecer su asentamiento. Mientras 
Cabello Valboa indica media legua, Rubiños y 
Andrade señala dos leguas. Si se usa literalmente 
la última mención, el escenario podría cambiar de 
múltiples formas. Por ejemplo, la interpretación de 
Alarco incluye la mención de Faquisllanga, como 
un brazo del río Jequetepeque, señalado por Vargas 
Ugarte (mencionado en Alarco, 1975, 24: nota 
53). Varios investigadores han discutido respecto 
del desembarco y la fundación de Chot, aceptan 
la posibilidad de que el texto haga referencia 
al actual sitio de huaca Chotuna, al partir de la 
propuesta de Brüning (Donnan, 1989; Kauffmann, 
1989; Wester, 2010). Sin embargo, Chornancap 
ha sido también parte de las especulaciones 
(Shimada, 1990). A partir de estos criterios, se 
organizaron investigaciones arqueológicas en 
busca de Ñaimlap, su desembarco, la fundación de 
Chot y la identificación del palacio de Ceterni. Sin 
embargo, la Fase Temprana en Chornancap (entre 
750 y 1100 d. C.) no tuvo evidencia de arquitectura 
representativa (Donnan, 1989: 112-113; 1990). 
Las investigaciones más recientes indican que la 
ocupación corresponde a fases tardías (Wester, 
2010), contemporáneas con Túcume. Sobre estos 
asuntos volveremos más adelante.

Vayamos al relato nuevamente. En él se 
menciona una «copiosa» descendencia, a partir de 
Cium, el primogénito, que tuvo 12 hijos varones. 
En una primera instancia, el relato de Cabello 
Valboa menciona a Escuñain, luego una línea 

y Andrade have some elements in common, the 
mention of the islands by the latter is an important 
difference between them. Several different colonial 
testimonials affirm that the island of Puná or La 
Puná was a very fertile place that had an abundance 
of fresh water and a big population −which has been 
identified as belonging to the Huancavilca ethnic 
group. When the Spaniards arrived there, they found 
a population of 20,000 people that was divided in 
several towns, all ruled by a single chieftain and 
seven subordinate chiefs. They made shell necklaces 
and bracelets; practiced the commerce of emerald 
stones and Spondylus shells; and used copper, silver 
and gold. As regards their religiosity, they had 
an ornithomorphic cult at which center was the 
pelican; their iconography shows predominantly fish, 
but also birds, waves, frogs, fish, felines, monkeys 
and serpents; and they buried their death in boot-
shaped tombs. They were great sailors, with a fleet 
of thousands of boats of all sizes which were made 
of balsa wood and used Latin (triangular) sails; they 
sailed to the Peruvian north, south (Chincha), and 
even to Atacama in modern-day Chile. Likewise, 
their long distance travels must have taken them 
to the coastal regions of Panama, Costa Rica and 
México (Zevallos, 1986). Its commerce of Spondylus 
shells, the presence of copper “cards” used as coins, 
and its big fleet no doubt made the Gulf of Guayaquil 
an attractive region to have relations with, but more 
information is needed before the island of Puná can 
be established as the place of origin of Ñaimlap.

The meaning of the phrase “supreme part” in 
colonial times suggests the possibility of an ample 
territory which could comprise the northern coast 
of Lambayeque, the central coast around Lima, or 
even the coast between Moquegua and Atacama 
in the south, as has been proposed by Eugenio 

dinástica, que continúa con Mascuy, Cuntipallec, 
Allascunti, Nofan Nech, Mulusmuslam, Llamecoll, 
Lanipatcum, Acunta y Fempellec. Con este último, 
culmina la dinastía iniciada por Ñaimlap y su 
primogénito, para iniciar un periodo de interregno, 
que no se puede decir cuánto tiempo duró. Luego, el 
relato menciona la presencia chimú, seguida por la 
inca. Un poco más adelante, se señala que los hijos 
de Cium «se apartaron [...] a ser principio de otras 
familias, y poblaciones», entendiéndose que, de los 
12 hijos, se menciona a Nor, que se asentó en el valle 
de Sinto, y Cala, que fue a Túcume. La crónica indica 
que «otro fue a Collique y otros a otras partes». Con 
la mención a Nor y Cala, a los que podríamos sumar 
a Escuñaim, que lo sucede luego de su muerte, 
tendríamos tres de los 12 hijos de Cium con nombre 
propio. Como se sabe, el relato menciona, además, 
que uno de los oficiales que arribó inicialmente 
con Ñaimlap, el noble Llapchululi, especialista en 
tejidos de pluma, emigró a Jayanca, hecho que debió 
producirse, por asuntos generacionales, antes de la 
separación de los hijos de Cium de su asentamiento 
en Chot. Es decir, Jayanca debería ser de fundación 
anterior a Túcume y Sinto. 

Con Fempellec, culminó la primera «dinastía», 
por un contexto de crisis, pues se desató un periodo 
de lluvias torrenciales que destruyeron todo a su paso. 
Esta situación desencadenó una sublevación en el 
seno de la élite, que origina la muerte de Fempellec, 
pues, señalado culpable, termina prisionero y luego 
arrojado al mar atado de pies y manos. 

Después del interregno, el relato continúa 
refiriéndose a la presencia del Chimo Cápac, con una 
dinastía de tres gobernantes, y, luego, de los incas, con 
una dinastía de seis gobernantes. En este contexto, a 
partir de la evidencia arqueológica, podemos decir, al 
intentar una explicación del relato: 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 181180

a) Si las primeras evidencias de ocupación en 
Túcume han sido fechadas hacia el año 1000 d. C, 
tendríamos que adscribirlas a Cala como fundador. 
En estas circunstancias, es importante considerar a 
cerro Purgatorio como hito en el paisaje cultural, que 
define la razón fundacional de este gran centro urba-
no de élite. 

b) La arqueología en Pómac indica que este 
proceso posmoche se inicia hacia el año 700 d. C, 
en la Fase Sicán Temprano (Shimada, 1990). Si 
queremos hacer un correlato con la narración de 
Ñaimlap, el personaje que podría tener relación con 
este territorio es Llapchiluli, el sastre de Ñaimlap, 

que, según la crónica, se asentó en Jayanca. Este 
territorio debió abarcar Pómac, Pacora y Mórrope 
(Elera, 2020). Por pertenecer este personaje a la 
primera generación del relato, hay sentido, enton-
ces, que el conjunto de Pómac sea más antiguo que 
Túcume, que estuvo en pleno desarrollo a la llegada 
de los chimús y, luego, de los incas y españoles. Pó-
mac se abandona hacia el 1100 por la ocurrencia de 
largas sequías y un fenómeno El Niño de grandes 
dimensiones, que originó una crisis severa (Shima-
da, 1990, 1995, 2009, 2014). En este contexto de 
abandono, se produjo el incendio de las construc-
ciones principales. Es claro que las sequías y lluvias 

Alarco, a scholar who enthusiastically studies 
another possibility: a Tiahuanaco origin of Ñaimlap. 
This is because of the proven relationships that the 
Tiahuanaco culture maintained with the southern 
coast of Peru since the end of the 11th century, and 
because another element in common, the Totora reed 
rafts, can be found all along the Peruvian coastline, 
including the southern coast (Alarco, 1975).

Another difference between the chronicles of 
Cabello Valboa and Rubiños y Andrade regards the 
distance from the beach at which the newcomers built 
their settlement after they disembarked; while Cabello 
Valboa says it was only half a league, Rubiños y Andrade 

says it was two leagues. The resulting environment 
could change in several important ways if one or 
the other distance is accepted. Among the differing 
opinions, Alarco considers the Faquisllanga as an arm 
of the Jequetepeque river, as suggested by Vargas Ugarte 
(Alarco, 1975, 24: Note 53); several other researchers who 
have studied the disembarkation and the founding of 
Chot accept Brüning’s proposal that the text may indicate 
the modern site of Huaca Chotuna (Donnan, 1989; 
Kauffmann, 1989; Wester, 2010); and also Chornancap 
has been proposed (Shimada, 1990). These differences 
of opinion paved the way for some archaeological 
expeditions that were organized to identify and/or study 
the locations of Ñaimlap’s disembarkation, founding of 
Chot and the Palace of Ceterni. The earlier phase of 
Chornancap (between 750 and 1100 AD) shows no 
evidence of representative architecture (Donnan, 1989: 
112-113; 1990), and more recent research indicates that 
its occupation took place during a later phase (Wester, 
2010), which was contemporary to Túcume. We will 
talk more about this subject further ahead.

Turning back to the story of Ñaimlap by Cabello 
Valboa, it mentions a copious progeny that started 
with Cium, his firstborn son, who in turn had twelve 
male sons. Then the line continued with Escuñain, 
Mascuy, Cuntipallec, Allascunti, Nofan Nech, 
Mulusmuslam, Llamecoll, Lanipatcum, Acunta and 
Fempellec. After Fempellec Ñaimlap’s line of descent 
ended and an interregnum of unknown duration took 
place. After that, the area was occupied first by the 
Chimús, and then by the Incas. The chronicle says 
that Cium’s sons “moved away to found new dynasties 
and towns”. Of Ñaimlap’s twelve sons, Nor settled in 
the Sinto valley, Cala settled in Túcume, “another 
one went to Collique and the rest went to different 
places”. If we include Escuñain, who succeeded Cala, 
we have three of Ñaimlap’s sons being mentioned 

n Vista aérea del Santuario Histórico Bosque de Pómac, 
Lambayeque. / Aerial view of the Bosque de Pómac 
Historic Sanctuary, Lambayeque.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 183182

by their proper names. The chronicle also tells us 
that the noble Llapchiluli −one of the officials that 
arrived with Ñaimlap and was a specialist in making 
feather garments− emigrated to Jayanca. Considering 
generational timings, this must have happened before 
Cium’s sons moved away from Chot, which would 
mean that the foundation of Jayanca took place before 
that of Túcume and Sinto.

The first “dynasty” ended in the context of 
torrential rains that devastated the territory and 
caused a rebellion of the elites; Fempellec was found 
guilty of a crime, taken prisoner, and killed by being 
thrown into the sea with his hands and feet tied. 

The chronicle says that the resulting 
interregnum ended with the presence of Chimo 
Capac, who founded a new dynasty that had three 
rulers. Then came the Incas, whose dynasty had six 
rulers. In attempting to interpret the chronicle, the 
archaeological evidence allows us to establish the 
following facts: 

n Mural en templo del ave mítica en Huaca Larga, Lambayeque. / 
Mural from the temple of the Mythical Bird in the Huaca Larga site, Lambayeque.

n Detalles policromos del ave en picada, el ave mítica. Huaca Larga, Lambayeque. / Polychrome details of the nose-diving 
bird, or mythical bird, Huaca Larga, Lambayeque.

torrenciales debieron afectar al territorio en su con-
junto, incluido Túcume, y los demás asentamientos 
contemporáneos de los valles lambayecanos.

c) Si esto es correcto, podríamos colegir que 
los personajes del relato relacionados con la conquista 
del Chimo Cápac tuvieron en Túcume su centro de 
poder más importante. Pongmasa, Pallesmasa y Oxa 
quizá vivieron en Túcume. El templo del Ave Míti-
ca, en la plataforma central de huaca Larga, delimi-
tado por grandes plazas al norte y al sur, asociadas 
con hornacinas de estilo chimú, y una estructura en 

a) Because the first pieces of evidence that 
show the occupation of Túcume have been dated to 
circa 1000 AD, we must establish that Cala was the 
founder of this settlement. Importantly, Purgatory 
Hill stands as a landmark in the context of the area’s 
ancient religious life and is clearly associated with the 
foundation of the big elite urban center at Túcume. 

b) The archaeology of Pómac has determined 
that this post-Moche settlement dates to the year 700 
AD, during the Early Sicán period (Shimada, 1990). 
If we correlate this to the story of Ñaimlap, we find 
that the character we can associate to this territory 
is Llapchiluli, Ñaimlap’s tailor, who the chronicle 
says settled with his people at Jayanca − a territory 
that must have included Pómac, Pacora and Mórrope 
(Elera, 2020). Because Llapchiluli belonged to the 
first generation of Ñaimlap’s settlers, it follows that 
the complex at Pómac is older than Túcume, which 
was fully developing when the Chimús arrived 
(followed by the Incas and the Spaniards some time 

forma de U, recuerda la arquitectura de los grandes 
conjuntos de Chan Chan, como lo habían propues-
to tempranamente Kosok (1965), Schaedel (1951) y 
Trimborn (1979).

d) No tenemos evidencia de un centro urbano 
de poder más importante que el de Túcume, desde el 
abandono de Pómac hasta la conquista inca. El ha-
llazgo de arquitectura, de entierros y de objetos de 
élite nos permite sostener la hipótesis de que Túcume 
fue asiento del poder político inca más importante en 
territorio lambayecano. Los hallazgos se vinculan a 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 185184

huaca Larga, el edificio más extenso de la región y 
uno de los más grandes del Perú prehispánico. Por 
ello, hemos sugerido que el entierro principal descu-
bierto allí debió ser uno de los gobernantes de la épo-
ca inca que se mencionan en el relato. 

Los especialistas

En el relato, se mencionan a cuarenta «oficia-
les» que acompañaron a Ñaimlap, considerados como 
los más valiosos: «más lo que entre ellos tenia mas 
valor eran sus oficiales que fueron cuarenta». Ade-
más, se señala con nombre propio a un selecto grupo 
de ocho especialistas muy cercanos de Ñaimlap: Pita 
Zofi, «su trompetero y tañedor de unos grandes cara-
coles»; Ñinacola, «el que tenía cuidado de sus andas 
y silla»; Ninagintue, el maestro de la bebida; Fonga 
Sigde, «que tenia cargo de derramar polvo de con-
chas marinas en la tierra que su Señor auia de pisar»; 
Occhocalo, su cocinero; Xan Muchec, que tenía «cui-
dado de las unciones y el color con el que el Señor 
adornava su rostro»; Olloc Copoc, que «tenía a su 
cargo bañar al Señor»; y Llapchiluli, el que «labrava 
camisetas y ropas de pluma». 

Si usamos literalmente el relato, tendríamos un 
grupo de 48 «oficiales», número que parecería tener 
importancia en el terreno mítico del territorio andino, 
como lo sugiere Arturo Paredes (2021, comunicación 
personal), pues se repite en algunos contextos icono-
gráficos relevantes, como la portada de Tiahuanaco, 
donde los seres alados a ambos lados del personaje 
central de los báculos son precisamente 48, número 
coincidente con los guerreros que se asocian a la fa-
chada de huaca de la Luna. Por ello, esta mención en 
el relato de Ñaimlap puede significar una expresión 
particular de un tema mayor en la cosmovisión andi-
na, en relación con el ámbito de las élites. 

n Botella lambayeque. Museo Banco Central de la 
Reserva del Perú. / Lambayeque bottle. Museo Banco 
Central de la Reserva del Perú.

n Recinto lambayeque. Ethnologisches Museum der 
Staatlichen Museen zu Berlin. / Lambayeque miniature precinct. 
Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin.

there. The Temple of the Mythical Bird, located in the 
central plaza of the Huaca Larga, is delimited by two 
big squares, one to the north and one to the south. 
With a U-shaped structure and Chimú-style niches, 
its architecture resembles that of the big complexes at 
Chan Chan, as proposed by Kosok (1965), Schaedel 
(1951) and Trimborn (1979).

d) There is no evidence that a urban center of 
power bigger than the one at Túcume existed between 
the abandonment of Pómac and the Inca conquest. 
The architecture, burials and elite objects found at 
Huaca Larga −the most extensive building in the 
whole region and one of the biggest in prehispanic 
Peru− allow us to hypothesize that Túcume was the 
main center of power in the territory of Lambayeque 
during the Inca period, and that the main burial 
discovered at the site was probably that of the ruler of 
the Inca period mentioned in the chronicle.

The specialists

The chronicle says that of all the people that 
arrived with Ñaimlap, the ones he considered the most 
valuable were his forty officials: “of all his people, the 
ones he valued the most were his officials, which 
were forty in number”. Moreover eight specialists 
that constituted a select group close to Ñaimlap are 
mentioned by their proper names: “Pita Zofi his 
trumpeter, who blew very big snails; Ñinacola, who 
was in charge of his litters and chairs; Ninagintue, 
who was in charge of his beverages; Fonga Sigde, 
who scattered marine-shell dust over the ground 
he walked on; Occhocalo, who was his cook; Xam 
Muchec, who took care of his anointments and the 
colors he used to adorn his face; Olloc Copoc, who 
was in charge of his baths; and Llapchiluli, who 
made feather shirts and clothes”.

later). Pómac was abandoned towards the year 1100 
AD because of a series of prolonged droughts and a 
severe crisis caused by the occurrence of a big El Niño 
event (Shimada 1990, 1995, 2009, 2014). The main 
buildings were incinerated during the abandonment. 
These droughts and torrential rains must have affected 
the whole of the territory, including Túcume and the 
rest of the settlements in the valley of Lambayeque. 

c) We can infer that the characters related 
to the conquest by Chimo Capac mentioned in the 
chronicle had Túcume as their main center of power, 
and thus Pongmasa, Pallesmasa and Oxa maybe lived 

Esto permite pensar en una organización que 
podría incluir a otros especialistas, como adivinos, 
magos, joyeros, sacerdotes, médicos, constructores, 
pintores, ceramistas, danzantes, acróbatas, entre otros.

Algunas evidencias arqueológicas nos indican 
que en Túcume se elaboraron maquetas, como 
modelos de las grandes construcciones (Sandweiss, 
1885). Tenemos evidencia de talleres de fundición 
de metales, de elaboración de cuentas de chaquira, 
arte mural, áreas de cocina e indicios de talleres de 
textiles. Del mismo modo, polvos de conchas y polvos 
de color de origen mineral que se usaron en rituales 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 187186

en el templo de la Piedra Sagrada, donde además se 
registraron sacrificios de animales y seres humanos 
que exigían los sacerdotes. Una plaza principal en 
huaca Larga se vincula con un gran patio de cocina, 
que, por su magnitud, debió estar a cargo de un 
especialista y gran número de personas. Del mismo 
modo, el contexto funerario de tejedoras en huaca 
Larga, muy jóvenes y una mujer mayor, que debe 
expresar la relación entre maestro y aprendiz.

El conjunto de miniaturas de metal en torno a 
la Piedra Sagrada de Túcume nos habla, además, del 
trabajo especializado de plateros y ofrece una mejor 
idea de otros especialistas que demandan una produc-
ción específica que los represente frente a la deidad 
en el templo, mediante instrumentos musicales, or-
namentos, vajillas, armas, peces, crustáceos, arañas, 
maíz y diversos frutos, legumbres y tubérculos, te-
lares, hamacas, andas, sombrillas, sandalias y botas, 
tocados, pectorales, orejeras, cetros, remos, crisoles, 
punzones, hachas y armas, entre otros.

Hubo, como lo comprueba Rostworowski 
(1983), una compleja organización de comunidades 
especializadas, la que requería del abastecimiento 
de productos de subsistencia, que se acopian y re-
distribuyen. La existencia de grandes almacenes con 
productos diversos, ubicados estratégicamente en la 
Plaza Central del complejo de Túcume, contribuye a 
explicar este modelo. 

Reflexiones desde la iconografía

Si partimos de consideraciones iconográficas, 
a partir del siglo VIII o IX, parece haber necesidad 
de representar de modo resaltante y recurrente 
el mundo ornitomorfo, a partir del estereotipo de 
un ave en picada como imagen simbólica y sello 
icónico en estos tiempos. Así, un rasgo distintivo 

If we interpret the text literally, we have a total 
of 48 officials, a number that seems to be important in 
the mythical realm of the Andean world, as suggested 
by Arturo Paredes (2021, personal correspondence). 
In fact, it appears repeatedly in some relevant 
iconographic representations, such as the Tiahuanaco 
portal (where precisely 48 winged beings appear on 
both sides of the central main character with the 
sticks), and the Huaca de la Luna (where 48 warriors 
appear in the facade). Thus, the mention of the 48 
officials in the story of Ñaimlap may represent the 
introduction of a mayor theme in the cosmic vision of 
the Andean elites.

Moreover, Ñaimlap’s organization probably in-
cluded other specialists such as soothsayers, magicians, 
jewelers, priests, doctors, builders, painters, pottery 
makers, dancers, acrobats and others.

The Archaeological evidence indicates that at 
Túcume the architects used scaled models of their 
bigger building projects (Sandweiss, 1885). There is 
also evidence of metal-melting shops, bead-making 
shops (used for necklaces and bracelets), mural art, 
cooking areas and textile workshops. Similarly, 
there are remains of shell dust and dust pigments of 
mineral origin that were used in rituals at the temple 
of the Piedra Sagrada (“Sacred Stone”), where the 
priests also practiced animal and human sacrifices. 
In the Huaca Larga, one of the main squares is 
connected to a big cooking yard which, judging by 
its size, must have hosted many people that worked 
under a specialist officer. Likewise, the funerary 
finding of several young women working under an 
elder woman suggests a relationship between master 
and apprentices. 

The metal miniatures found around the Piedra 
Sagrada of Túcume reveal the work of specialized 
smiths, especially silversmiths. They also give us 

metonímico toma lugar, denominado «punta-
rectángulo-punta» (Zevallos, 1970), que luego 
definimos conceptualmente como «alas y cola», 
haciendo referencia simbólica a la representación 
de un ave en picada, considerada como «ave mítica» 
(Narváez Vargas, 1997). Efectivamente, muy 
diversos elementos representativos de la cultura 
lambayeque (tocados que adornan a los dioses, 
vestidos, ornamentos arquitectónicos de los templos, 
ornamentos aplicados a las vasijas de cerámica, entre 
otros) reproducen, de modo recurrente, el símbolo 
«alas y cola». De hecho, una de las representaciones 
más conocidas es la de una deidad antropomorfa que 
no muestra boca, sino pico y alas. Las manifestaciones 
ornitomorfas son bastante comunes y típicas de esta 
región, mucho más entre los siglos IX y XVI.

Nos referimos a este tema, pues —según la cró-
nica de Rubiños y Andrade— su nombre remite a dos 
voces de la lengua «yndica» o mochica: ñam (‘ave’) y la 
(‘agua’), coincidiendo con el atributo mítico de ser ala-
do al momento de su muerte y su procedencia marina. 
Hemos concluido, además, que este mundo de las aves 
se complementa con el de los felinos y serpientes. Así, 
comparte esta visión andina de tres mundos y animales 
totémicos que los representan. El mundo celeste, como 
un elemento protagónico, se complementa con el infra-
mundo y nuestro mundo terreno.

Los hallazgos en Túcume contribuyen de di-
versas maneras con este argumento: la pintura mural 
de huaca Larga atestigua la presencia protagónica del 
ave en picada, con una alternancia simbólica entre el 
rojo, el blanco y el negro. En la cima de huaca I, la re-
presentación de una secuencia de aves y olas reitera el 
concepto Ñam-La, proporciona un sello de identidad 
a tan importante recinto. En este contexto, debemos 
mencionar los voladizos a lo largo de varias hileras 
paralelas de las grandes construcciones piramidales 

a better understanding about the work of other 
individuals specialized in different fields, who 
produced or prepared specific items and offerings to 
be presented to the gods at the temple. These included: 
musical instruments, ornamental pieces, dinnerware 
sets, weapons, fish, crustaceans, spiders, corn, different 
fruits, tubers and legumes, looms, hammocks, 
portable platforms, litters, umbrellas, sandals and 
boots, hairdresses, pectorals, earflares, scepters, oars, 
crucibles, burins, axes, weapons and others. 

As has been proven by Rostworowski (1983), 
there was also a complex organization of specialized 
communities which required the provision of basic 
goods. This need was met by collecting all the 
necessary goods and storing them in big warehouses 
which were strategically placed in the Central Plaza 
of the Túcume complex.

Considerations on the 
iconography

From the standpoint of the iconography, a 
need to represent the ornithomorphic world seems 
to emerge during the 8th or 9th centuries, when the 
basic stereotype was a nose-diving bird −an image 
that was used both as a symbol and an iconic seal. This 
constitutes a metonymic distinctive characteristic 
called “point-rectangle-point” (Zevallos, 1970), which 
is also defined as “wings and tail” in reference to the 
representation of the nose-diving bird, or “mythical 
bird” (Narváez Vargas, 1997). In fact, many different 
elements that represent the Lambayeque culture 
(like hairdresses for the gods, dresses, architectural 
ornaments of the temples, decorations on ceramic 
dinnerware and others) repeatedly reproduce the 
“wings and tail” symbol; one of the better known 
iconographic representations of this culture is an 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 189188

truncas en Túcume, que les otorga un atributo «ala-
do», que simboliza este vínculo conceptual de los edi-
ficios de élite con el mundo ornitomorfo. Por ello, nos 
hemos visto tentados a escribir el nombre de Cala, 
fundador mítico de Túcume, en dos palabras separa-
das: Ca-La, para dar a entender esta relación con las 
voces Ñam-La.

En huaca Las Balsas, es reiterado el comple-
jo Ave-Agua, con una pareja mítica remando sobre 
embarcaciones de totora, con una red de pesca en 
el centro. Podríamos estar tentados a decir que esta 
pareja de navegantes refiere a Ñaimlap y su espo-
sa, Ceterni. Este tema se reitera en dos de las fases 
arquitectónicas y ha sido representado tridimensio-
nalmente en cerámica del mismo estilo, procedente 
de las excavaciones en el sector oeste del sitio (Sand-
weiss, 1986). Lo más destacable es la reiteración del 
personaje masculino, en la forma de un ave, con 
gran tocado. Literalmente, podríamos decir que se 
trata de un Ñam-La. Al considerar que este pájaro 

anthropomorphic deity with wings and a beak 
instead of a mouth. Ornithomorphic representations 
are very common and typical in this region, especially 
between the 9th and 16th centuries. 

According to the chronicle of Rubiños y 
Andrade, the name of Cala (the son of Ñaimlap’s 
son Cium) derives from two words belonging to the 
“Yndica” or Mochica tongue: “Ñam” (“bird”) and 
“La” (“water”). This correlates to his coming from 
the sea and his becoming winged at the time of his 
death. We have also concluded that the Lambayeque 
iconographic world of birds is complemented by their 
representations of felines and serpents, which means 
it shares the Andean vision of three worlds and the 
totemic animals that represent them. Moreover, the 
celestial world is a protagonist world that complements 
itself with the infra-world and our own earthly world.

The findings at Túcume reinforce this 
argument in different ways: The mural paintings at 
Huaca Larga testify to the protagonist presence of 
the nose-diving bird (which symbolically alternates 

between three colors: red, white and black). At the top 
of the Huaca I, the representation of an alternating 
sequence of birds and waves reiterates the concept of 
Ñam-La (bird-water), providing a distinctive identity 
mark to that important precinct. In this context, 
we must recall the cantilevers that are placed along 
several parallel rows in the big truncated pyramids of 
Túcume, which give these elite buildings a “winged” 
attribute that symbolizes their conceptual relationship 
with the ornithomorphic world. We therefore think 
it would be adequate to write the name of Cala, the 
mythical founder of Túcume, using two separate 
syllables: “Ca” and “La”, as a way to emphasize its 
relationship with the words “Ñam” and “La”.

At Huaca Las Balsas the bird-water duality is 
found repeatedly in the shape of a mythical couple that 
rows a Totora reed raft with a fishing net in between 
them. We would be tempted to think that the couple 
represents Ñaimlap and his wife Ceterni. The theme 
can be found in the two different architectural phases 
of the site, and is also reproduced tridimensionally 

navegante tiene un tocado masculino, la pareja, en 
frente de ella, ostenta un tocado bipolar o partido, 
de forma escalonada, que tiene connotación femeni-
na (Narváez Vargas, 2014). En ambos casos, los dos 
tienen atributos de ave, pues la pareja femenina tie-
ne pico. Todo este conjunto de evidencias confirma 
la gran importancia de un «ave mítica». Esta pareja 
sobre una embarcación de totora marca la diferen-
cia respecto de las representaciones moches, en las 
que un personaje femenino adquiere mayor jerarquía 
respecto de su acompañante.

La fuerza de estas expresiones simbólicas fue 
tan grande en tiempos prehispánicos que, al parecer, ha 
pervivido hasta hoy en diversas expresiones de la vida 
cotidiana de la población rural en esta parte del valle La 
Leche y que hemos considerado como una «ornitoma-
nía», por la cual los animales silvestres se toman como 
«pájaros» (Narváez Vargas, 1998) o el uso de huevos 
para uso terapéutico. Al ser de origen español, se adapta 
muy bien a este territorio (Ydoyaga, 2013).

n Relieves 
en huaca Las 

Balsas, Túcume, 
Lambayeque. 
/ Reliefs from 

Huaca Las 
Balsas, Túcume, 

Lambayeque.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 191190

Más allá de los datos 

Desde el momento fundacional, Túcume de-
bió funcionar bajo un sistema de administración de 
la fuerza de trabajo, controlado por el poder desde el 
centro urbano. El prestigio de un liderazgo fuerte, 
fue capaz de movilizar a gran número de personas. 
En este sentido, hay dos aspectos que se relacio-
nan: a) la expansión de la frontera agrícola a conse-
cuencia de la ejecución de grandes obras públicas, 
basada en un sistema de riego compartido, y b) un 
sistema planificado de caminos. Ambos debieron 
traer consigo notorios cambios en el paisaje, pues 
los otrora grandes bosques cedieron masivamente 
hacia su conversión en campos agrícolas, afectan-
do el ambiente y sus ecosistemas, especialmente a 
los bosques de algarrobo. El sistema de riego y su 
interconexión entre los valles de Chancay-Reque y 
el valle La Leche debe ser entendido por su inter-
conexión desde Túcume con los grandes sitios de 
Pátapo y La Puntilla, espacios de manejo y gestión 
de las bocatomas del sistema de riego. Túcume y 
esta parte del valle La Leche no podrían haberse 
beneficiado del sistema de riego sin un adecuado 
vínculo político con Sinto, asiento de Nor, herma-
no de Cala. Esto nos lleva a una familia que tuvo 
bajo control estos valles, tomó decisiones conjun-
tas y vinculantes, lo que favoreció un modelo de 
asentamiento que evolucionó como un archipiélago 
(Ramírez, 1981). Esto permitió el florecimiento 
de un conjunto muy importante de asentamientos 
vinculados, pero independientes, que dieron for-
ma a un periodo de franco desarrollo, crecimiento 
poblacional, incremento de la producción, grandes 
proyectos hidráulicos, comercio a larga distancia e 
ingreso a una intensa exploración minera y activi-
dades metalúrgicas de gran envergadura. 

in pottery that was found during the excavation of 
the western side of the Huaca (Sandweiss, 1986). The 
repetition of the male character in the shape of a bird 
with a big headdress is most remarkable. Literally, 
it represents Ñam-La. While one of the sailor birds 
wears a typically male headdress, his partner wears 
a bipolar or parted and layered headdress which 
denotes her female sex (Narváez Vargas, 2014). 
Both characters have beaks, which obviously reveals 
they are both birds. Taken as a whole, this evidence 
confirms the great importance of the “mythical bird”. 
Moreover, this figure at Huaca Las Balsas is different 
from the Moche representations, in that in the latter 
the female character has a higher status than her male 
companion.

The power of these prehispanic symbolic 
expressions was so great, that it has survived until our 
own time, and is nowadays manifested in different 
ways in the daily life of the rural population of the 
La Leche valley. We see it as an “ornithomania” in 
which, for example, domestic animals are seen as 
“birds” (Narváez Vargas, 1998) or eggs are used for 
therapeutic ends (the latter tradition is of Spanish 
origin, but it has adapted well to this territory) 
(Ydoyaga, 2013).

Aunque la conquista de la costa norte desde 
Chan Chan aún no la comprendemos de modo su-
ficiente, en Túcume disponemos de una evidencia 
contundente en la superposición arquitectónica regis-
trada en la Plataforma II de huaca Larga. Como lo 
mencioné al inicio, un nuevo tipo de adobe, nuevas 
formas en la arquitectura, incluidos recintos en forma 
de U, se fusionan con la decoración mural tricolor con 
aves en picada, que no fueron ajenas a la evolución del 
estilo lambayeque. Justamente, el estilo cerámico tri-
color rojo, blanco y negro ha sido documentado, con 
mayor fuerza en los territorios sureños de los valles 
Moche y Virú, donde Chan Chan es el centro de ma-
yor importancia, y también en la fase más temprana 
de ocupación en Túcume. Sin embargo, la presencia 
chimú en Lambayeque ha sido mucho mayor en el 
valle Chancay-Reque, con numerosos asentamientos, 
donde la arquitectura expone patios, muros con hor-
nacinas, estructuras en forma de U y rasgos defensivos 
muy pertinentes para el momento (Tschaunner, 2014).

Finalmente, el relato refiere a seis gobernan-
tes durante la época inca: Llempisan (hijo de Oxa), 
Chullumpisan, Cipromarca, Fallenpisan, Efquem-
pisan y Secfunpisan, todos miembros de una misma 
familia. Considerando unos sesenta años de gobierno 
antes de la llegada de los españoles, cada uno tuvo un 
periodo de poco tiempo, pues tenían una vida muy 
dedicada a ayunos y sacrificios, como lo menciona 
Cabello Valboa. Dadas las insignias y el lugar del ha-
llazgo del gobernante inca de Túcume, hemos dicho 
que este personaje podría ser uno de los mencionados 
en la crónica, y, tal vez, el último de ellos. Es decir, 
Secfunpisan, pues, luego de su entierro, el sitio fue 
destruido, incendiado y abandonado, y no volvió a ser 
habitado nunca más. El estudio de antropología física 
de este individuo nos dice que se trató de un personaje 
de fuerte inserción muscular, cicatrices y lesiones que 

Beyond the data

From the time of its foundation, Túcume must have 
been organized under a system of workforce management 
that was controlled by state officials who were based at 
the urban center. This gave its leadership the prestige of 
being strong and capable of mobilizing a great number 
of people for work on two related types of projects: a) the 
expansion of the agrarian frontier which resulted from 
the building of big public works, and b) a planned system 
of roads. Both of these must have produced notorious 
changes in the landscape. The massive conversion of the 
formerly big forests into agricultural lands affected the 
environment and the local ecosystems, especially that of 
the carob tree forests. Their irrigation system linked the 
valley of Chancay-Reque with the valley of La Leche, 
and the management of the waters was performed at the 
big water intakes that were placed at Túcume, Pátapo 
and La Puntilla. Túcume and its surrounding area could 
not have benefited from the interconnected irrigation 
system without a proper political relationship with Sinto, 
which was the domain of Nor, one of the brothers of 
Cala. Thus a distinct dynasty ruled over these valleys and 
took shared and binding decisions, which favored the 
development of a settlement model that worked as a kind 
of archipelago (Ramírez, 1981). The model comprised 
a series of settlements that were independent but kept 
some important links between them; it enjoyed a period 
of sustained development that brought about population 
growth, productivity growth, the building of big water 
management works, long distance commerce, and big 
mining activities.

Even though the process of conquest of the 
northern coast by the power center based at Chan 
Chan is not yet well understood, at Platform II of the 
Huaca Larga in Túcume we have conclusive evidence 
of architectural superimposition.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 193192

sugieren antecedentes guerreros. En la actualidad, 
venimos trabajando la hipótesis que lo relaciona con 
su papel de cercenador de cabezas y protagonista de 
los sacrificios humanos que ocurrieron en el templo 
de la Piedra Sagrada, durante la época Inca (Narváez 
Vargas, en preparación).

a) Llegados a este punto, es evidente que el 
relato expresa momentos, acontecimientos y lugares 
existentes y reconocibles. Por ello, nos genera cier-
ta resistencia considerarlo solo un mito, como lo han 
propuesto Rowe (1948), Netherly (2009) y Zuidema 
(2009). Sin duda, ciertos acontecimientos se inscri-
ben en este terreno, como el lugar de origen, la sacra-
lización del lugar fundacional, su muerte, su conver-
sión en ave, su desaparición, el contexto relacionado 
con Fempellec (mudar el ídolo, cópula con una mujer 
«demonio», diluvio, su condición de prisionero y su 
muerte al ser arrojado al mar). Otros investigadores 
creen que «Ñam-lap no es evidentemente un perso-
naje real, pese a que pudo haber existido alguien con 
ese nombre en la vieja dinastía de Lambayeque» o, 
al referirse a los dinastas, se dude de que constitu-
yan «personajes reales» (Lumbreras, 1990: 278-279). 
En este sentido, se percibe la imagen de un personaje 
ornitomorfo, convertido en un símbolo, un estereoti-
po, un argumento de consolidación del nuevo orden 
en un territorio mochica tradicional, una historia de 
navegantes como un recurso narrativo, que recuerda 
su origen divino más que como un hecho histórico 
propiamente dicho (Rucabado, 2008).

Podríamos estar tentados a decir, por lo tan-
to, que Ñam-La es también un concepto (principio 
y origen de la vida, mundo celeste), un arquetipo que 
se traduce en imágenes que lo perennizan: embarca-
ciones con una pareja de remeros, el mar, en forma 
de olas simples y las aves que se vinculan con el agua, 
que también viene del cielo. En este orden, las aves 

debieron tener jerarquías y roles distintos, en especial 
las aves marinas. Sin embargo, sus representaciones se 
vinculan con un mito de origen con un discurso más 
complejo. El estudio de los relieves de la huaca de las 
Balsas nos condujo a buscar elementos comparativos 
que encontramos en la copa del Museo Larco y los 
vasos A y B del Museo de Arte de Denver (Narváez 
Vargas, 2014), de los cuales el tema marino y el de las 
embarcaciones son parte importante. Buzos, embar-
caciones y recolecta de Spondylus son, desde mi punto 
de vista, un diagnóstico, un marcador de tiempo que 
deslinda claramente con el mundo moche y podría 
relacionarse con el origen y la procedencia de estos 
navegantes, por lo menos viniendo desde septentrión, 
como lo hizo en su momento el dios Con o Kon, de 
muy antigua data (Rostworowski, 1983). A propósito, 
llama la atención la raíz con en el nombre de los he-
rederos de Ñaimlap, como Cuntipallec, Lanipatcun, 
Allascunti y Acunta. Como se sabe, el término kon 
no ha sido identificado como parte de lengua alguna 
en los Andes centrales. Este es un asunto que podría 
conducir a la discusión respecto del lugar de origen 
del personaje, que requiere, como se sabe, mayores 
argumentos. Algunos investigadores han propuesto 
los relatos de Kon y Ñaimlap como mitos que tienen 
origen septentrional, por lo menos desde Ecuador 
(Pease, 2014 [1973]) y tal vez más al norte.

En resumen, el estudio de los vasos lambaye-
canos del Museo de Arte de Denver, complementado 
con la iconografía de la copa del Museo Larco, iden-
tificó un mito de origen, en el cual los navegantes son 
un episodio integrado. Sin embargo, sugiero que las 
raíces de este discurso deberían buscarse en tiempos 
previos, pues el mural moche de la huaca de La Luna 
tiene un poco más de una veintena de personajes se-
mejantes, a pesar de las distancias en el tiempo. Los 
dioses costeños y norteños posmochicas, por lo tanto, 

As has been mentioned before, a new type of 
mud brick and new architectural designs (including 
U-shaped precincts) produced buildings whose walls 
were decorated with tricolor mural paintings that 
show nose-diving birds −a motif that was not alien 
to the evolution of the Lambayeque style. In fact, 
even though the tricolor red, white and black pottery 
style has been documented mainly for the southern 
territories of the Moche and Virú valleys (were Chan 
Chan is the main urban center), it has also been found 
in the earlier phase of occupation at Túcume. However, 
the Chimú presence at Lambayeque was much bigger 
at the Chancay-Reque valley, with several settlements 
whose architecture shows yards, walls with niches, 
U-shaped structures and defensive works that were 
very appropriate in their time (Tschaunner, 2014).

The chronicle mentions six governors during the 
Inca period: Llempisan (the son of Oxa), Chullumpisan, 
Cipromarca, Fallenpisan, Efquempisan and Secfunpisan, 
all of them members of the same family. Considering 
a total of 70 years of Inca presence before the Spanish 
conquerors arrived, each one of these rulers stayed in 
power for a short time; Cabello Valboa says in this 
regard that their lives were devoted to fasting and other 
sacrifices. Given the place where the Inca governor of 
Túcume was found and the emblems he had with him, 
this individual could probably be Secfunpisan, the last 
governor mentioned in the chronicle, after whose death 
the site was destroyed, incinerated and abandoned not 
to be inhabited ever again. The physical-anthropologic 
study of this character revealed strong muscles, scars 
and injuries that indicate he lived a warrior’s life before 
he became a ruler, and we are currently working on the 
hypothesis that he may have also been a head cutter 
and performer of the human sacrifices that took place 
at the temple of Piedra Sagrada during the Inca period 
(Narváez Vargas, in print).

At this point, it becomes clear that the moments, 
facts and places mentioned in the Ñaimlap chronicle 
were real and are actually recognizable. We therefore 
find it hard to see it as a mere myth, as proposed by 
Rowe (1948), Netherly (2009) and Zuidema (2009). 
No doubt certain facts do belong to that category: 
Ñaimlap’s place of origin, the sacredness of the place of 
settlement, his death and disappearance by becoming 
a bird, and some aspects of the life of Fempellec (like 
moving the idol from the sanctuary, copulating with a 
daemon woman, the deluge, his detention and his death 
by being thrown into the sea). Some researchers think 
that “Ñaimlap is evidently not a real character, even 
though someone by that name might have existed in the 
old dynasty of Lambayeque”, or that the members of his 
dynasty “were not real” (Lumbreras, 1990: 278-279); 
they see Ñaimlap as the ornithomorphic character of a 
symbol or stereotype which is used to represent a new 
order in a traditionally Mochica territory, or as a story of 
sailors of divine origin to be used as a narrative resource 
rather than a historical fact (Rucabado, 2008).

We could say that Ñam-La is also a concept of 
beginning and origin of life and the celestial world; 
an archetype whose imagery renders it perennial: 
boats carrying a male-female couple of rowers, the sea 
shown as simple waves, and birds that are linked to the 
water (and water also comes from the sky). Birds, and 
especially marine birds, must have also had hierarchies 
and different roles, and yet their representations link 
them to an even more complex myth of origins. While 
studying the reliefs of the Huaca de Las Balsas, we 
found comparative elements in the ceremonial vessel 
owned by the Larco Museum and the A and B beakers 
of the Denver Art Museum (Narváez Vargas, 2014): 
the marine and sailing theme which is common in 
these objects is relevant. In my view, divers, boats and 
the gathering of Spondylus shells are a diagnosis, a time 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap194

n Copa ceremonial de plata con escena de recolección de conchas Spondylus. Además, personaje antropomorfo con tocado 
de media luna y Spondylus, orejeras de cabeza de serpiente y personaje de tocado con penachos. Cultura lambayeque. Museo 
Larco, Lima. / Lambayeque silver ceremonial cup that shows a scene of the gathering of Spondylus shells; an anthropomorphic 
figure that wears serpent-head earflares and a headdress with a crescent moon and Spondylus shells; and an anthropomorphic 
figure with a feathered headdress. Museo Larco, Lima.

195



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 197196

tienen raíces muy profundas y abarcaron territorios 
mucho más amplios de los que podríamos pensar, re-
basando las divisiones que la arqueología ha estable-
cido metodológicamente para diferenciar culturas y 
estilos norteños. Ya antes este asunto ha sido sugerido 
por Kauffmann Doig, que señaló: «Estas circunstan-
cias conducen a considerar la posibilidad que el mito 
de Ñaylamp sea uno muy antiguo en los Andes, refor-
mulado una y otra vez» (1989: 196). 

Lo mismo podríamos decir de las divinida-
des asociadas a las estrellas, capaces de influir en la 
producción de granos y tubérculos esenciales para 
la vida, o la diosa tejedora de cuya cabeza emanan 
serpientes, lo que remite a temas muy antiguos que 
se remontan por lo menos a la época Chavín. En el 
sustrato del conjunto superior del vaso B de Denver, 
una gran serpiente llena de peces protagoniza el esce-
nario, dentro de otra en la forma de un gran canal o 
conducto alimentado por espacios aledaños dentro de 
los cuales hay una mujer que pare huevos, peces, crus-
táceos, hombres y reptiles. A la vera de este portento, 
surge la vida: arbustos, plantas mayores y árboles, al-
rededor de los cuales aves, hombres, venados, llamas, 
guerreros y un paisaje urbano fantástico completan 
la escena. Por ello, considero complicado entender 
por separado las representaciones de navegantes, solo 
como expresión del desembarco de Ñaimlap y las 
consecuencias de su acto fundacional.

Los extranjeros que llegan por mar

El mito muestra a un grupo migrante y 
desplazado, que llega a Lambayeque desde un 
territorio desconocido. Algunos investigadores 
proponen el hecho hacia el siglo XI o XII (Zevallos, 
2010) o entre el 700 y 900 d. C. (Moseley, 2001: 262), 
lo que corresponde con lo que se ha llamado Sicán 

Temprano. El arribo en una «gran flota» de balsas y 
diversos símbolos de poder da al personaje la jerarquía 
necesaria para ejercer su capacidad de instalación en 
un territorio ajeno y luego hacerlo suyo.

Los estudios genéticos demuestran que los se-
ñores Sicán, asociados con tumbas sumamente ricas, 
tienen una mejor relación con el ADN procedente de 
los territorios entre Guayaquil y la sección sureña de 
América Central (Shimada y otros, 2004; Shimada 
y otros, 2005). Sin embargo, esto mismo se aplica a 
las poblaciones mochicas. Aunque se pueda hablar de 
una «cultura sicán» y una «cultura mochica», es evi-
dente que tienen orígenes comunes (Shinoda, 2014).

En este contexto, quisiera extrapolar el arribo 
por mar de los españoles. Dada la guerra civil en el 
seno del Imperio cusqueño, el arribo por mar de estos 
extranjeros generó, además, una esperanza de libera-
ción para los pueblos norteños, por la liberación. El 
nominativo de «viracochas» para los recién llegados 
es notable, por ser un término quechua y hacer refe-
rencia a un complejo mítico incaico, cuyo discurso lo 
vincula con el mar por donde la deidad Viracocha se 
fue con la promesa del retorno. Al margen del debate 
respecto del origen español (Pease, 1985) o indígena 
(Vega, 1969) del apelativo, los recién llegados fueron 
adjetivados así en lengua local por población aborigen.

Considerando que se usa vocablos mochicas 
(Ñam-La) para un personaje que procede hipotéti-
camente de algún territorio lejano al norte o al sur, 
¿cómo lo conocemos con un nombre mochica? Po-
dríamos plantear al respecto dos alternativas: a) El 
personaje usa su propia lengua. Por lo tanto, viene de 
un territorio mochica cercano. b) Si viene de un lugar 
lejano que usa otra lengua, como el caso de los espa-
ñoles, el nombre le fue otorgado por el grupo étnico 
que lo recibe, refiriéndose a un mito local. Si esto fue-
ra así, el término Ñam-La debería ser comprendido 

date at least to the Chavín period. The top scene in the 
Denver Art Museum’s vase B is dominated by a big 
serpent which is filled with fish; another serpent has the 
shape of a big canal or conduct with an adjacent space 
where a woman gives birth to eggs, fish, crustaceans, men 
and reptiles; life flowers beside this portent in the shape 
of bushes, big plants and trees, the scene being completed 
by birds, men, deer, llamas, warriors and a fantastic 
urban landscape. Interpreting the scenes of sailors in 
an isolated manner and only as representing Ñaimlap’s 
disembarkation (and the consequences of his foundational 
act) is an approach that I consider problematic at best.

Strangers that arrive from the sea

The myth talks about a migrant group of people 
that arrived to Lambayeque from an unknown location. 
Different researchers think this event happened 
between the years 700 and 900 AD during the period 
known as Early Sicán (Moseley, 2001: 262), or around 
the 11th or 12th centuries AD (Zevallos, 2010). The 
fact that the chronicle mentions “a great fleet” of rafts 
and also different tokens of power denotes Ñaimlap’s 
high rank and explains his capacity to take possession 
of an alien territory and settle in it.

Genetic studies have shown that the DNA of 
the Sicán lords −who were found in very rich tombs− 
is closely similar to the DNA found in the territories 
comprised between Guayaquil and the southern part of 
Central America (Shimada and others, 2004; Shimada 
and others, 2005). But because the same can be said 
for the Mochica people, even though there is a “Sicán 
culture” and a separate “Mochica culture”, evidently 
both peoples have common origins (Shinoda, 2014). 

Also the Spaniards arrived from the sea, and 
because the empire of Cuzco was in the midst of a civil 
war when they did, their arrival produced −among 

marker that clearly distinguishes this area from the 
Moche world and could indicate a northern origin of 
Ñaimlap, the same way the god Con or Kon did in very 
ancient times (Rostworowski, 1983). In this regard, the 
root “con” in the name of the heirs of Ñaimlap such as 
Cuntipallec, Lanipatcun, Allascunti and Acunta draws 
our attention. Because the term “kon” does not belong to 
any language of the central Andean region, this matter 
could become a central point in the discussion about the 
place of origin of the character −a discussion which at 
the moment, as is known, lacks enough information. 
Some researchers have suggested that the myths of Kon 
and Ñaimlap both originated in the north, at least in 
Ecuador if not farther north (Pease, 2014 [1973]).

To sum up, the study of the iconography in 
the beakers of the Denver Art Museum and the 
ceremonial vessel at the Larco Museum suggests 
that the story of Ñaimlap is a myth of origin of the 
Lambayeque culture in which the sailors are an 
integrated episode. However, I suggest its roots can 
be found in previous times, because the Moche mural 
paintings at the Huaca de la Luna already show about 
twenty similar characters, despite the lapse in time. 
As a result, the pre-Mochica coastal and northern 
deities have very deep roots that comprised far bigger 
territories than could be expected, which go beyond 
the divisions archaeology has set to distinguish the 
northern cultures and styles. This concept has already 
been suggested by Kauffmann Doig, who said: “These 
circumstances make us consider the possibility that the 
myth of Ñaimlap be a very old myth from the Andes, 
which was reformulated time and again” (1989: 196). 

We could say the same about those divinities 
that are associated with the sky, which can influence the 
harvests of essential agricultural products like tubers or 
grains, or about the weaver goddess with serpents coming 
out of her hair; these deities refer to very old themes that 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 199198

como parte de una cosmovisión mochica regional, en 
nombre de la cual se asigna el nombre de una deidad 
a un personaje que llega por el mar. Esto nos lleva 
a preguntar si los nombres de los descendientes de 
Cium tienen raíces mochicas y cómo evolucionaron 
en el tiempo, como ha sucedido con la onomástica 
mochica, pues muchos apellidos han prevalecido has-
ta nuestros días. Lo mismo podemos preguntarnos 
respecto de los nombres de los dinastas chimús e, in-
cluso, incas. Una excepción es el caso de Cala, que se 
sugiere pudo haberse derivado hacia términos como 
Calan, Calannec, Callanec, Calanseque, Calansi-
que, todos como topónimos (Ramírez, 2017: 279). Es 
evidente que este es un tema pendiente. Si nuestra 
propuesta es correcta, un estudio de este tipo podría 
contribuir a argumentar mejor el contexto cultural 
mochica, superpuesto por una nueva élite foránea li-
derada por Ñaimlap que no logra romper con diver-
sos aspectos ancestrales anclados y alimentados por 

la lengua local. Esto tampoco pudo modificarse, aun 
en tiempos de los incas. Al margen de la pervivencia 
de la lengua, quizá uno de los aspectos más relevantes 
del viejo espíritu mochica sea la persistencia de las 
tradiciones de entierro, en posición decúbito dorsal, 
con la cabeza hacia el sur, que siguió manteniéndo-
se, por lo menos, hasta la época Chimú en Túcume, 
como lo fue también en San José de Moro. El nuevo 
patrón funerario sentado y flexionado que adoptan las 
élites debe atribuirse a las injerencias foráneas, como 
sucede en Chornancap y huaca Las Ventanas o huaca 
Cao. Este hecho indica la presencia de diversos nú-
cleos de población de raíces mochicas que siguió uti-
lizando de modo conservador un patrón de entierro 
ancestral, rechazando las nuevas formas introducidas 
por tradiciones culturales distintas, que tal vez se per-
sonifican en Ñaimlap.

Es muy interesante la presencia de cerámica de 
estilo tricolor (rojo, blanco y negro), atribuida al Chimú 

other feelings− an expectation of liberation on some of the populations 
of northern Peru. The name “viracochas” that was given to the Spanish 
invaders is remarkable, because it is a quechua term that evokes an Inca 
mythical tradition involving the god Viracocha’s departure and his 
promise to return from the sea, and also because the Spanish newcomers 
were thus called by the native population using a word in their own 
language. However, there is debate about the Spanish (Pease, 1985) or 
indigenous (Vega, 1969) origin of the word “viracocha”. 

Turning back to the story of Ñaimlap, why is it that a character that 
supposedly arrived from some far away territory in the north or the south 
was called using the Mochica term Ñam-La? We can answer this question 
in two different ways: a) The character calls himself in his own tongue −and 
this would imply that he came from a nearby Mochica territory; or b) If 
he came from a distant territory where a different tongue was spoken, his 
name was given to him by the ethnical group that received him, in which 
case his name would refer to a local myth. If the latter was the case, the 
term Ñam-La should be interpreted in the context of a regional Mochica 
cosmic vision in which the name of a divinity is given to a character that 
arrives from the sea. Next, we can ask ourselves whether the names of the 
descendants of Cium have Mochica roots and how these evolved over time, 
given that in the Mochica onomastics many surnames have survived until 
the present day (the same question can be made about the Chimú and 
even the Inca dynasties). The case of Cala, however, is an exception: it has 
been suggested that his name led to some toponymic terms such as Calan, 
Calannec, Callanec, Calanseque and Calansique (Ramírez, 2017: 279). 
This is evidently a pending argument, but if our assumptions are correct, 
a study on this subject could contribute to clarify the context in which 
the Mochica culture lived the arrival of a new foreign elite that imposed 
itself in Lambayeque under the leadership of Ñaimlap, but did not manage 
to cancel several ancestral elements that are reflected and accentuated in 
the local tongue. Not even during the Inca period could these Mochica 
cultural elements be canceled, and beyond the survival of their terminology, 
probably one of the more revealing aspects of the old Mochica spirit was the 
persistence of their burial method, wherein the corpse was laid in a supine 
position with the head pointed towards the south. It survived in Túcume 
and San José de Moro at least until the Chimú period. On the other hand, 
the new burial method (in which the corpse was placed in a seating position 

n Textil lambayeque. Textil Lambayeque. Algodón y lana (camélido), tejido de tapicería con hendiduras. 77,5×23,5 cm. Art 
Instituto de Arte de Chicago, Fundación Kate S. Buckingham. / Textile Lambayeque. Cotton and wool (camelid), slit tapestry 

weave. Art Institute of Chicago, Kate S. Buckingham Endowment.

n Máscara funeraria de oro, plata y cobre, una de las más grandes que se conocen. Cultura lambayeque. Museo 
Metropolitano de Arte (The Metropolitan Museum of Art), Nueva York, Estados Unidos. / Funerary mask made of copper, 
silver and gold. This is one of the bigger masks from the Lambayeque culture. Metropolitan Museum of Art, New York, USA.



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 201200

Temprano (Donnan y Mackey, 1978; Mackey, 1985) 
en el valle Moche, estilo que tiene muy claros atributos 
lambayeques. De hecho, lambayecanos y chimús tuvie-
ron un largo tiempo de comunicación e intercambio, 
que generó por varios años muchas confusiones, «chi-
muizándose» el estilo lambayecano. En otros trabajos, 
he señalado que uno de los elementos identitarios que 
los distinguen es el atributo de orejas en punta y lóbulos 
redondeados, que expresan el motivo ornitomorfo em-
blemático y simbólico del ave en picada. Las estructuras 
templo se diferencian justamente por este atributo: las 
lambayecanas lo tienen como principal ornamento. En 
cambio, las chimús son llanas. Menciono esto para seña-
lar mi entusiasmo al ver las maquetas chimús descubier-
tas en huaca de la Luna (Uceda, 2008), que albergaba 
tres «bultos» con cabeza antropomorfa de madera, uno 
de los cuales tenía el atributo de orejas en punta y lóbulo 
redondeado, hechos en concha Spondylus, que acreditan 
el estilo lambayeque. Estos bultos, interpretados como 
fardos funerarios, tienen sentido en un contexto ritual 
que representa con pulcritud la arquitectura chimú de 
Chan Chan. Este argumento es uno entre varios, que 
demuestran la presencia constante y reiterada de los 
lambayeques en Chan Chan, antes de la formación del 
Imperio chimú, compartiendo iconografía muy seme-
jante que muchas veces puede resultar bastante semejan-
te, como los relieves de Chotuna o huaca de las Balsas de 
Túcume, que, sin embargo, son quizá de estilo lambaye-
cano, como lo he señalado en otros trabajos.

Para concluir, podemos decir que, a la polémica 
respecto de lo mítico o histórico del relato, habría 
que añadir a la mirada arqueológica o etnohistórica, 
el factor literario por sí mismo, cuyo análisis aporta 
argumentos significativos. El suceso romántico que 
incluye la Miscelánea antártica en la descripción de la 
guerra entre Huáscar y Atahualpa, que protagoni-
zan Curicuillor y Quilaco Yupanqui, es un ejemplo 

bien estudiado de cómo se inserta un motivo literario 
muy conocido durante el renacimiento europeo, en el 
contexto de la guerra civil inca. Del mismo modo, la 
mención de una mujer-demonio que seduce a Fempe-
llec puede ser indicador de lo mismo, pues en el arte 
renacentista el demonio tenía rostro de mujer. De he-
cho, habría que profundizar en este tema, pues podría 
relacionarse de algún modo con el culto mariano a la 
Inmaculada, considerando la asociación de la Virgen 
con 12 estrellas en la iconografía renacentista. A par-
tir de ello, se entiende su condición de mujer apoca-
líptica (Castelli, 1983: 130). Recordemos que Cabello 
Valboa no solo tiene formación teológica y doctrinal. 
Se vincula con la Academia Antártica limeña, un es-
pacio que tenía prominentes personajes de raíces sevi-
llanas, uno de los principales focos de devoción mili-
tante en el marco de la Contrarreforma. «Sevilla es la 
‘ciudad Mariana Inmaculista’ por excelencia [...]. Su 
dogma esencial será el de la Inmaculada» (Castelli, 
1983: 131). Como se sabe, el número 12 es un número 
solar que se relaciona con el Imperio romano y el nú-
mero de emperadores, como ya lo había mencionado 
Pease, para entender por qué los cronistas promueven 
una lista de 12 incas (Pease, 1999: 31-32). De hecho, 
la relación dinástica puede ser muy cuestionable, pues 
hay un lapso de tiempo muy grande, hacia 500 años 
entre el registro de Cabello Valboa y los eventuales 
hechos. Así, se asume la sucesión al estilo europeo, 
sin tomar en cuenta la estructura del poder estudiada 
por la etnohistoria en el Perú. Este tema lo han hecho 
saber, con mucha razón fundamentada, Rostworows-
ki, Netherly y Zuidema (Moseley y Cordy-Collins, 
1990). En este sentido, no podemos emplear el relato 
de forma literal, como lo ha hecho notar Shimada re-
petidamente (Shimada, 1990, 2009). Se espera nueva 
información arqueológica, con mejores y más afiata-
das cronologías, por cada valle y mayores evidencias 

with its knees flexed) that was adopted by the elites can 
be attributed to foreign influences, as was the case in 
Chornancap, Huaca Las Ventanas and Huaca Cao. The 
persistence of the Mochica burial method suggests the 
presence of several populations with Mochica roots that 
conservatively kept using their ancestral burial method 
and refused to adopt the new burial method introduced 
by a different cultural tradition −which was probably 
personified by Ñaimlap.

Interestingly, there is tricolor pottery (red, white 
and black) in the Moche valley. This pottery has been 
attributed to earlier Chimú (Donnan and Mackey, 
1978; Mackey, 1985), but it has clear Lambayeque 
characteristics. In fact, the people from Lambayeque 
and Chimú kept close relationships for a long time, and 
this caused a “Chimúzation” of the Lambayeque style. I 
have said in other studies that one of the attributes that 
differentiate the Lambayeque identity from the Chimú 
one is that the Lambayeque symbolic and emblematic 
ornithomorphic motif of the nose-diving bird presents 
pointed ears with rounded lobes. This attribute is also 
prevalent in the ornaments of the Lambayeque temples, 
but not in those of the Chimú ones. This observation 
was at the root of the enthusiasm I felt when I first 
saw the three Chimú models of funerary bundles 
with anthropomorphic wooden heads that were 
discovered at the Huaca de la Luna (Uceda, 2008); 
one of the three wooden heads had pointed ears and 
rounded lobes made in Spondylus shell, which denoted 
the Lambayeque style. The three bundles were part 
of a ritual context that is cleanly represented by the 
Chimú architecture of Chan Chan. This is one of the 
many pieces of evidence that prove the constant and 
repetitive presence of the Lambayeque people at Chan 
Chan before the formation of the Chimú empire; the 
iconography is shared and is very similar sometimes, as 
in the case of the reliefs at Chotuna or Huaca de Las 

Balsas at Túcume, even though the latter might be of 
Lambayeque style, as I have said in another paper.

We reiterate that the literary perspective should 
be added to the archaeological or ethnohistoric elements 
in the debate about the mythical or historical character 
of the Ñaimlap chronicle. The reason is because it 
contributes important considerations. The success of 
the Miscelánea antártica’s romantic description of the 
war between Huáscar and Atahualpa, as represented by 
the story of Curicuillor and Quilaco Yupanqui, is a well 
studied example of the way in which a popular literary 
motif of the European renaissance can be inserted in 
the context of prehispanic Peru, and in particular, of 
the Inca civil war. The mention of a daemon woman 
that seduces Fempellec in the Ñaimlap chronicle may 
be another example, if we consider the fact that in the 
art of the renaissance the devil was represented with a 
woman’s face. This subject should be further analyzed, 
because it could somehow be related to the Marian cult 
of the Immaculate, if the link of the Virgin Mary with 
the twelve stars of the renaissance iconography is taken 
into account. This would in turn explain her status of an 
apocalyptic woman (Castelli, 1983: 130). 

Cabello Valboa did not only have a theological 
education; he joined the Academia Antártica of Lima, 
an institution that had prominent members of Sevillian 
roots, and Seville was in those days one of the main spots 
of Counter-Reformation militant devotion: “Seville is the 
‘Marian Immaculist’ city par excellence (...). Its essential 
dogma will be the one of the Immaculate” (Castelli, 
1983: 131). Moreover, the number 12 is a solar number 
that relates to the Roman Empire and the number 
of emperors, as mentioned by Pease while trying to 
understand why the Spanish chroniclers promoted a list of 
twelve Incas (Pease, 1999: 31-32). The dynastic succession 
in the chronicle can be very questionable, considering that 
much time had passed between the actual facts and the 



Capítulo 3 / Chapter 3 Túcume y el relato de Ñaimlap / Túcume and the story of Ñaimlap 203202

etnohistóricas, lo que podrá aclarar paulatinamente 
este relato, que tiene un extraordinario valor para el 
territorio lambayecano. Varios otros elementos re-
lacionados con los contactos a larga distancia desde 
Centroamérica, las costas de Ecuador y Colombia, 
como desde la costa central o sur, deberán aportar 
con información que contribuya a entender el posible 
origen de un personaje de gran importancia.

Dejo aquí mis reflexiones, consciente de un 
tema que forma parte esencial del proceso cultural 
e histórico de Lambayeque, superpuesto a las viejas 
tradiciones de los mochicas, que tienen en Sipán un 
referente fundamental. Los elementos que este com-
plejo mítico Ave-Agua trajo consigo, forman parte de 
una cosmovisión andina, que se expresa en la cultura 
ancestral de los viejos mochicas, a consecuencia de un 
proceso intercultural notable. Esta historia ha conti-
nuado hasta nuestros días, tras un largo y duro paso 
por la Colonia. Los apellidos Farroñán, Chapoñán, 
Inoñán, Ñanfuñay y muchos otros son una muestra 
de que —aun cuando se considera su lengua una len-
gua muerta— el espíritu del viejo pueblo mochica 
aún está entre nosotros. Forma parte de un paisaje 
cultural mágico, con playas, desiertos, ríos y viejas 
montañas, como encantos vivos, y diversos saberes 
que se adaptan a los nuevos tiempos.

moment Cabello Valboa wrote his text (about 500 years); 
it is assembled in European terms, without taking into 
account the power structures of the time −a subject that 
has been studied by the field of ethnohistory in Peru. This 
matter has been well argued by Rostworowski, Netherly 
and Zuidema (Moseley and Cordy-Collins, 1990). The 
Ñaimlap chronicle can not be followed literally, as pointed 
out insistently by Shimada (Shimada, 1990, 2009). Only 
new archaeological information with better and more 
consolidated chronologies for each valley in the region, 
as well as more ethnohistoric evidence, will allow us to 
gradually clarify Cabello Valboa’s chronicle −which is of 
great value for the modern communities of Lambayeque. 
Likewise, more information about any long distance 
contacts originating in Central America, the coasts of 
Ecuador and Colombia, and/or the central and southern 
coasts of Peru, and having the Lambayeque region as 
destination, may shed more light on the origin of such an 
important character as Ñaimlap.

I end my thoughts here, mindful that this 
subject is an integral part of the history and culture 
of Lambayeque, and that it superimposes on the 
ancient Mochica traditions that have Sipán as their 
essential point of reference. The bird-water mythical 
couple is a reflection of an Andean cosmic vision that 
the ancestral culture of the Mochicas manifests in a 
remarkable intercultural process.

The Mochica tradition has continued to the 
present day after a hard and long journey across 
the colonial period. Farroñán, Chapoñán, Inoñán, 
Ñanfuñay and many other modern family names prove 
that even though the Mochica tongue is now deemed a 
dead tongue, the spirit of the ancient Mochica people 
is still with us, with its magical landscape of beaches, 
desserts, rivers and ancient mountains that are living 
wonders, and its rich knowledge and culture that adapt 
to the modern times.

n Sección de máscara funeraria. Algodón, fibra de camélidos, plumas, hojas 
de plantas. Donación de Ernest Erickson Foundation. Brooklyn Museum, 
Estados Unidos. / Section of funerary mask that shows cotton, camelid fibers, 
feathers and plant leaves. Donation by the Ernest Erickson Foundation, 
Brooklyn Museum, USA.



At the Court 
of Ñaimlap

En la corte 
de Ñaimlap Capítulo

Chapter



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 207206



209208

A comienzos del siglo XX, el antropólogo Arthur 
Maurice Hocart se ocupó del origen de la realeza y 
de la importancia que el ritual tuvo en su creación y 
conservación, dejándonos entonces esta llamativa frase: 
«El primer monarca debe haber sido un rey muerto»1. 
Su argumento era que la realeza y el gobierno tuvieron 
su origen en la organización ritual y se desarrollaron a 
partir de ella. Sin embargo, una de las características 
notables de la relación que Cabello Valboa hizo en 1586 
del arribo de Ñaimlap2, el legendario fundador de la 
dinastía Lambayeque, es que este y su corte llegaron 
plenamente constituidos. Al igual que muchos otros 
reyes legendarios de «de afuera» que se conocen en todo 
el mundo3, este espléndido arribo evade la cuestión del 
origen y la legitimidad, e impulsa el establecimiento de 
una dinastía y una real corte de esplendor sin parangón 
en la costa norte peruana hacia el final del primer 
milenio de la era común.

El corolario lógico del argumento de Hocart 
sobre el papel fundamental que la práctica ritual 
tuvo en la fundación y la conservación de la realeza 
es que la posición del gobernante tuvo su origen en, 

1 Hocart, 1954: 77. Consúltese también Schnepel, 2021, 
capítulo 7.

2 Cabello Valboa, 2011: 393-395.

3 Con respecto a los «reyes extranjeros» consúltese Sahlins, 
2014; Graeber y Sahlins, 2017; Quilter, en este volumen.

En la corte de Ñaimlap

y se desarrolló a partir de, su posición en la cima del 
desempeño ritual. Este capítulo gira en torno a la 
práctica ritual, específicamente la pompa de la corte 
de Ñaimlap, y lo que podemos aprender —a partir 
de una lectura detenida de su mundo visual— acerca 
de la actuación del poder en las dinastías norteñas 
del Perú en los siglos previos al surgimiento del Im-
perio inca en el siglo XV.

La breve descripción que Cabello Valboa hace 
de Ñaimlap cuenta su arribo por mar en una flotilla 
de balsas en compañía de Ceterni, su esposa, nume-
rosos cortesanos y un ídolo de piedra verde llamado 
Yampallec, que el autor traduce como «figura y es-
tatua de Ñaimlap». Se establecieron en Chot, en el 
lugar hoy conocido como Chotuna-Chornancap4. La 
crónica enumera 12 gobernantes y culmina con el de-
sastroso reinado de Fempellec. Este —se nos dice— 
fue tentado por una hechicera para que moviera el 
ídolo de piedra verde, lo que provocó treinta días de 
lluvias torrenciales e inundaciones, a lo que siguió un 
año de esterilidad y hambruna. Sus seguidores enton-
ces se levantaron y le echaron al mar. Tras un lapso no 
precisado, la región fue conquistada por los chimús.

Tal como otros autores han indicado en este 
volumen, Cabello Valboa recurrió a muchas fuentes, 

4 Donnan, 1990, 2012; Fernández Alvarado, 2004; Wester, 
2016, 2018.

The early twentieth-century, anthropologist A. 
M. Hocart wrote about the origins of kingship and 
the importance of ritual in its creation and mainte-
nance, leaving us with the striking phrase, “the first 
king must have been a dead king.”1 Hocart’s argu-
ment here was that kingship and government origi-
nate in and develop from ritual organization. One of 
the notable features of Cabello Valboa’s 1586 account 
of the arrival of Ñaimlap,2 the legendary founder of 
the Lambayeque dynasty, however, is that he, and his 
court, arrive fully formed. As with many other legen-
dary kings “from away” known across the globe,3 this 
magnificent arrival sidesteps the question of origins 
and legitimacy, and jumpstarts the establishment of a 
dynasty and a royal court of unprecedented splendor 
on Peru’s North Coast at the end of the first millen-
nium of the Common Era.  

The logical corollary of Hocart’s argument 
about the fundamental role of ritual practice in the 
foundation and maintenance of kingship is that the 
position of the ruler originates in and develops from 
his position at the apex of ritual performance. This 

1 Hocart 1954, 77. See also Schnepel 2021, chapter 7.

2 Cabello Valboa 2011, 393-395.

3 On ‘stranger kings,’ see Sahlins 2014; Graeber and Sahlins, 
2017; Quilter, this volume. 

At the Court of Ñaimlap

chapter focusses on ritual practice, specifically the 
pomp of Ñaimlap’s court, and what can be learned 
from a close reading of his visual world about the 
performance of power in Peru’s northern dynasties in 
the centuries before the rise of the Inca Empire in the 
fifteenth century. 

Cabello Valboa’s brief description of Ñaimlap 
describes his arrival by sea on a fleet of balsa rafts, 
accompanied by his wife, Ceterni, numerous cour-
tiers, and a green stone idol called Yampallec, which 
the author translates as “figura y estatua de Ñaimlap.” 
They established themselves at Chot, the site now 
known as Chotuna – Chornancap.4 The account lists 
twelve rulers, ending with the disastrous reign of 
Fempellec. Fempellec, according to the account, was 
tempted by a sorceress to move the green stone idol, 
thus bringing on thirty days of torrential rains and 
flooding, followed by a year of sterility and famine. 
His followers rose up against him and cast him into 
the sea. After an unknown period of time, the area 
was conquered by the Chimú.  

As other authors have noted in this volume, 
Cabello Valboa drew from many sources, including 
the account of a man who claimed to be a descendant 

4 Donnan 1990, 2012; Fernández Alvarado 2004; Wester 2016, 
2018.

n pp. 206-207. Pectoral de plata con diseños antropomorfos. Cultura lambayeque. Museo 
Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Silver pectoral with anthropomorphic 
figures. Lambayeque culture. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. 

Joanne Pillsbury
The Metropolitan Museum of Art



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 211210

of Chimu kings,5 an individual thus potentially well-positioned to 
speak to matters of the royal court. One of the remarkable features 
of Cabello Valboa’s account of Ñaimlap’s arrival is the detail embe-
dded in the list of 40 courtiers. Given the relative brevity of the 
description, the titles of the officials who accompanied Ñaimlap 
and his wife provide a vivid picture of the court with all of its sen-
sorial delights. The courtiers include Pita Zofi, player of the conch 
shell trumpet; Ninagintue, purveyor of beverages; Occhocalo, the 
lord’s caterer; and Olloc Copoc, master of the bath. 

Four courtiers were particularly instrumental in the appro-
priate visual presentation of the royal body. The work of Xam Mu-
chec, keeper of the royal facepaint, can be indirectly discerned 
through the patterning on the spectacular masks of gold sheet, 
painted with cinnabar (Figure 1). Llapchiluli provided the exquisite 
5 Cabello Valboa 1951 [1586], xxvii.

entre ellas la relación dada por un hombre que sostenía descender 
de los reyes chimús5, esto es, una persona que potencialmente se 
encontraba bien situada para hablar de los asuntos de la real cor-
te. Una de las características notables de la relación que Cabello 
Valboa hizo del arribo de Ñaimlap es el nivel de detalle contenido 
en la lista de los cuarenta cortesanos. Dada la relativa brevedad de 
la descripción, los títulos de los funcionarios que acompañaban a 
Ñaimlap y su esposa nos brindan una vívida imagen de la corte, 
con todos sus placeres sensoriales. Entre los cortesanos, se encon-
traban Pita Zofi, el que tocaba el pututu o trompeta de concha; 
Ninagintue, el abastecedor de bebidas; Occhocalo, el proveedor de 
comida; y Olloc Copoc, el encargado de bañar al señor.

Cuatro de los cortesanos eran particularmente importantes 
en la presentación visual apropiada del cuerpo del rey. Podemos dis-
cernir indirectamente el trabajo de Xan Muchec, quien cuidaba de 
su pintura facial, a través de los patrones en las espectaculares más-
caras de lámina de oro pintadas con cinabrio (figura 1). Llapchiluli 
suministraba las exquisitas ropas de plumería que el señor vestía, 

5 Cabello Valboa, 1951 (1586): XXVII.

n Figura / Figure 1. Máscara funeraria. 900-1100 d. C. Lambayeque; Perú, costa norte. Oro, revestimiento de cobre-plata, cinabrio. / 
Funerary Mask. AD 900–1100. Lambayeque; Peru, North Coast. Gold, silver-copper overlays, cinnabar. The Metropolitan Museum of Art.



Capítulo 4 / Chapter 4 213212

y que debido a los problemas de la conservación se 
conocen fundamentalmente solo a través de las repre-
sentaciones de la ropa y los tocados en otros medios. 
Fonga Sigde estaba a cargo de derramar el polvo de 
conchas dondequiera que Ñaimlap fuera a pasar, ha-
biéndose obtenido el polvo muy probablemente mo-
liendo el muy valorado bivalvo marino Spondylus. Por 
último, y tal vez más importante, estaba Ñinacola, el 
cortesano responsable por el trono y la litera del señor.

Ñaimlap y su corte practicaron una estrategia 
política muy conocida por los líderes de todo el 
mundo y en todo tiempo: las procesiones y el 
espectáculo que las acompaña. Las literas eran 
un componente esencial de esta pompa con la 
cual el gobernante literalmente se desplazaba por 
encima de la tierra. Así, establecía formalmente 
su dominio sobre los demás y era visible desde 
una gran distancia. El uso de la litera quedaba 
limitado a quienes ocupaban la cima misma de la 
jerarquía política, con el empleo de las elaboradas 
vasijas de oro y plata. Varias literas decoradas han 
sobrevivido hasta el presente, entre ellas los notables 
ejemplares del Museo Brüning6, el Museo de Oro 
de Lima7 y uno que fue excavado en huaca Loro8. 
En Chornancap, se excavó una maravillosa litera en 
miniatura hecha de concha con incrustaciones de 
turquesa, completa con una figura y su almohada9. 
También se las representó bidimensionalmente en 
la cerámica y las piezas de metal. Por ejemplo, dos 
literas figuran de modo prominente en un notable 
vaso de plata que actualmente se encuentra en las 
colecciones del Museo de Arte de Denver (figuras 

2 y 3). Se las representó con el asiento tejido y unas 
6 MB-00003; Wester, 2018: 35, figura 4.

7 Carcedo, 1985: 68, figura 7.

8 Shimada, 1995: 62, figura 35.

9 Wester, 2018: 182, figura 153.

feather garments the lord wore, which, due to issues 
of preservation, are seen primarily only through re-
presentations of clothing and headdresses in other 
media. Fonga Sigde was charged with scattering 
shell dust wherever Ñaimlap was to pass, the dust 
most certainly ground from the highly valued marine 
bivalve Spondylus. Finally, and perhaps most impor-
tantly, Ñinacola was the courtier responsible for the 
lord’s throne and litter. 

Ñaimlap and his court practiced a political 
strategy well known to leaders worldwide and across 
time: processions and their attendant spectacle. Lit-
ters were a crucial component of this pomp, the ruler 
literally riding above the earth, formally establishing 
dominance over others, and visible from great distan-
ces. Along with elaborate vessels of silver and gold, 
the use of a litter was restricted to those at the very 
top of the political hierarchy. Several embellished 
wood litters have survived to the present day, inclu-
ding notable examples in the Museo Brüning,6 the 
Museo de Oro, Lima,7 and one excavated at Huaca 
Loro.8 A marvelous miniature litter made of she-
ll with turquoise inlays, complete with a figure and 
a pillow, was excavated at Chornancap.9 Litters are 
also represented two-dimensionally in ceramics and 
metalwork. For example, two litters feature promi-
nently on a remarkable silver beaker vessel now in the 
collections of the Denver Art Museum (Figures 2 and 

3). They are shown with a woven seat and horizontal 
bars terminating in animal heads, adjacent to objects 
characteristic of the Lambayeque region, such as 
cylindrical headdresses and double-spout and bridge 
bottles (Figures 4 and 5). 
6 MB-00003; Wester 2018, 35, fig. 4.

7 Carcedo 1985, 68, fig. 7.

8 Shimada 1995, 62, fig. 35.

9 Wester 2018, 182, fig. 153.

n Figura / Figure 2. Vaso con decoración repujada (el vaso del medallón) 1100-1470 d. C. Chimú; 
Perú, costa norte. Plata. / Beaker with Repoussé Decoration (The Medallion Beaker) AD 1100–1470. 

Chimú; Peru, North Coast. Silver. Alt. 17.8 cm. Denver, Denver Art Museum, 1969.303



Capítulo 4 / Chapter 4214

n Figura / Figure 3. Desarrollo del dibujo del vaso del medallón (Denver 2). El dibujo original fue preparado por Hélène 
Bernier; revisado por Wilson Santiago. / Rollout drawing of the Medallion Beaker (Denver 2). Original drawing prepared by 
Hélène Bernier; revised by Wilson Santiago.

215



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 217216

barras horizontales que rematan 
en cabezas de animales junto a 
objetos característicos de la región 
de Lambayeque, como los tocados 
cilíndricos y las botellas de doble 
pico y asa puente (figuras 4 y 5).

Sumamente visibles y alta-
mente portátiles, las literas eran 
fundamentales para establecer y 
conservar el poder en un territorio 
extenso. Su ventaja particular era 
su portabilidad: el poder del go-
bernante no se encontraba simple-
mente ligado a un edificio o com-
plejo, sino se le podía desplegar a 
lo largo y ancho del paisaje10. Las 
literas se hallaban al centro de los 
rituales diseñados para invocar a 
los poderes divinos y ligar a las comunidades; eran 
de tan crucial importancia para el arte de gobernar 
que las fuentes quinientistas documentan la amarga 
protesta de los señores locales cuando las autorida-
des hispanas revocaron estos privilegios en el periodo 
colonial11. Y si las literas eran esenciales en vida, su 
importancia perduraba también en la muerte. En el 
manuscrito de Felipe Guamán Poma de Ayala, de co-
mienzos del siglo XVII, ellas a menudo aparecen re-
tratadas en procesiones funerarias u otras ceremonias 
en que se rendía culto a los reverenciados ancestros12.

Los objetos que las personas de estatus elevado 
usaban y los materiales con los cuales se fabricaban a 
estos ornamentos reflejaban el poder manifestado en 
la litera. Todas las insignias transmiten activamente 
ideas acerca del género, el estatus, la riqueza, el 
10 Ogburn, 2004.

11 Cummins, 2007, 2011.

12 Guamán Poma, 1615: 377 [379].

parentesco y las identidades comunales, pero la 
ornamentación regia se distingue por la presencia 
de ciertos elementos emblemáticos de la autoridad 
divina, lo que incluye materiales ricamente simbólicos, 
un trabajo superlativo e imágenes que subrayan el 
poder y la distinción del soberano. La invocación del 
poder divino en los rituales e insignias regios servía 
para distinguir el cuerpo del monarca del de sus 
súbditos, y la circulación de los materiales y formas 
de estos ornamentos, por ende, probablemente estaba 
asimismo restringida. El uso de ciertos tipos de 
insignias, fabricadas con materiales específicos, era 
indudablemente una prerrogativa regia.

Estas obras excepcionales transformaban el 
cuerpo regio, y en el transcurso del desempeño con-
ducían tanto al portador como al espectador a una 
experiencia sensorial intensificada. Queda claro que 
gran parte de las insignias fue diseñada para el movi-
miento, desde la cegadora luz del sol que centelleaba 

Highly visible and highly portable, litters were 
fundamental to establishing and maintaining power 
across an extended territory. The particular advanta-
ge of a litter is its portability: the ruler’s power is not 
simply tied to one building or one complex—it can be 
deployed across the landscape. 10 Litters were at the 
heart of rituals designed to invoke divine powers and 
bind communities together; so crucial were litters to 
statecraft that sixteenth-century sources document the 
bitter outcry from local lords when Spanish authori-
ties revoked these privileges in the colonial period.11 
Essential to statecraft in life, the importance of litters 
also endured in death. In the early seventeenth-cen-
tury manuscript of Felipe Guaman Poma de Ayala, li-
tters are often depicted in funeral processions or other 
ceremonies where revered ancestors are venerated.12 
10 Ogburn 2004.

11 Cummins 2007, 2011.

12 Guaman Poma 1615, 377 [379]. 

The power manifested in the litter is echoed 
in the objects worn by individuals of high status, 
and in the materials from which these ornaments 
were made. All regalia actively transmits ideas 
about gender, status, wealth, kinship, and com-
munal identities, but regal ornamentation is di-
fferentiated by the presence of certain elements 
emblematic of divine authority, including richly 
symbolic materials, superlative workmanship, and 
imagery underscoring the power and distinction of 
the sovereign. The invocation of divine power in 
royal ritual and regalia served to distinguish the 
monarch’s body from those of his or her subjects, 
and the materials and forms of such ornaments 
were therefore likely restricted in circulation. The 
donning of certain types of regalia, made of speci-
fic materials, was undoubtedly a royal prerogative. 

These exceptional works transformed the royal 
body and, in performance, elevated both the wearer 

n Figura / Figure 4. Detalle de la figura B. / Detail of Figure B. n Figura / Figure 5. Detalle de la figura D. / Detail of Figure D.



En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 219

n Respaldar de litera elaborado en madera de algarrobo, 
incrustaciones de oro, plata, piedras semipreciosas 
y plumas. Muestra dos filas de edificios, seis recintos 
principales y dos laterales. Cada uno contiene tres 
personajes miniatura. Los laterales llevan un solo 
personaje. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perú, 
Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. 
/ Lambayeque litter back piece made of carob wood with 
decorations in gold, silver, semi-precious stones and 

feathers. It is composed of six main miniature buildings 
which are placed three on a top row and three on a bottom 
row, and two smaller lateral buildings which are placed 
on the sides of the bottom row. The six main miniature 
buildings contain three miniature characters each, while 
the two lateral miniature buildings include only one each.  
Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, Fundación 
Miguel Mujica Gallo, Lima.

218



Capítulo 4 / Chapter 4 221220

en la titilante superficie de la vestimenta de un sobe-
rano y sus vasijas rituales hasta las literas elaborada-
mente decoradas en las cuales se habría desplazado. 
El sonido indudablemente era un aspecto importante 
de este funcionamiento13. Ciertamente que además 
de ver al señor y sus insignias, le habríamos escucha-
do a él y a su tintineo.

Por encima de todo, los adornos del cuerpo re-
gio indicaban el control sobre los recursos, ya fuera 
en los raros y costosos materiales con los cuales se les 
fabricó, o la mano de obra altamente calificada nece-
saria para crearlos. Los materiales se seleccionaban a 
partir de ciertas propiedades físicas inusuales, entre 
ellas la capacidad de captar la atención —superficies 
reflectivas, colores resplandecientes— que tan esen-
cial es para animar los objetos en el desarrollo del ri-
tual cortesano. La gama de los materiales que han 
satisfecho estos criterios es muy amplia. Además de 
su rareza y brillo, las cualidades reflectantes amari-
llas y la incorruptibilidad del oro —su inmunidad a la 
corrosión— hicieron de este un símbolo efectivo del 
poder duradero, eterno y efectivamente divino.

Pero hubo otros materiales, muchas veces sor-
prendentes, que tuvieron también un papel funda-
mental en la conservación del poder en la costa norte 
peruana durante el milenio anterior al arribo de los 
españoles en el siglo XVI. Como ya se indicó, Fonga 
Sigde, el cortesano encargado de esparcir el polvo de 
conchas por donde quiera que Ñaimlap fuera a pa-
sar, probablemente era el proveedor del Spondylus, el 
altamente valorado bivalvo marino. Esta concha, a la 
cual se llamó en la época colonial las «hijas del mar, 
la madre de todas las aguas», estuvo estrechamente 
ligada al poder divino y a las nociones de agua, fer-
tilidad y abundancia14. El manuscrito de Huarochirí 
13 Hosler, 1994.

14 Pillsbury, 1996.

and viewer to a heightened sensorial experience. It is 
clear that much of the regalia was designed for mo-
vement, from the blinding sunlight glinting off the 
shimmering surfaces of a ruler’s costume and ritual 
vessels, to the elaborately decorated litters in which 
he would have traveled. Undoubtedly, sound was a 
major feature of this performance.13 You would cer-
tainly have heard the lord and the clinking sounds 
of the regalia’s dangles as much as you would have 
seen them. 

Above all, the adornments of the regal body 
spoke to control over resources, whether the rare and 
costly materials from which they were made or the 
highly skilled labor necessary to create them. Ma-
terials were selected on the basis of certain unusual 
physical properties, including the capacity to draw 
the eye—reflective surfaces, dazzling color—so es-
sential to animating the objects in the performance 
of court ritual. The range of materials that have met 
these criteria is quite broad. In addition to its rarity 
and bright, yellow reflective qualities, the incorrup-
tibility of gold—its imperviousness to corrosion—
made it an effective symbol of enduring, eternal, and 
indeed divine power. 

Yet other, often surprising, materials were 
also fundamental to the maintenance of power on 
Peru’s North Coast in the millennium before the 
arrival of the Spanish in the sixteenth century. As 
stated above, Fonga Sigde, the courtier charged with 
scattering shell dust wherever Ñaimlap was to pass, 
was likely the purveyor of the highly valued marine 
bivalve Spondylus. Called the “daughters of the sea, 
the mother of all waters” in the colonial period, the 
shell was closely linked to divine power and ideas 
of water, fertility, and abundance.14 The sixteenth-
13 Hosler 1994. 

14 Pillsbury 1996.

n Botella lambayeque con representación de Spondylus y personaje llevado en litera. Cultura lambayeque. Museo Arqueológico 
Nacional Brüning, Lambayeque. / Bottle with the representation of a Spondylus shell and an individual being carried on a litter. 

Lambayeque culture. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 4 / Chapter 4 223222

del siglo XVI nos dice que las conchas eran el ali-
mento de los dioses y el sustento de lo divino15. Las 
evidencias provenientes del registro arqueológico 
revelan que las valvas del Spondylus frecuentemente 
se incluyeron en los entierros de alto estatus, entre 
ellos los que fueron hallados en Chornancap16. Es-
tas conchas fueron también convertidas en cuentas 
para fabricar elaborados ornamentos (figura 6). Así, 
se creaba un fogonazo de brillante color en la paleta, 
por lo demás pálida del paisaje del desierto.

Después del 900 d. C., la formación política 
de Lambayeque aprovechó las crecientes redes 
comerciales, de modo tal que los objetos que nos han 
llegado —entre ellos, las espectaculares máscaras 
funerarias que incorporan materiales que no son 
locales, como el ámbar y las esmeraldas— indican 
su alcance cada vez más grande. La primera relación 
europea de la costa norte peruana describe una balsa 
comercial cargada con riquezas del tipo documentado 
en recientes décadas gracias a la excavación de sitios 
de Lambayeque. En 1525, la expedición de Francisco 
Pizarro se topó con una embarcación a vela indígena 
frente a las costas de Tumbes repleta con objetos de 
oro y plata, entre ellos «coronas y diademas y cintos 
y puñetes y armaduras como de piernas y petos y 
tenaçuelas y cascaveles», así como copas y otras vasijas 
para beber. El cargamento incluía muchas prendas 
de lana y algodón «muy labrado de labores muy 
ricas», además de esmeraldas, cristal y ámbar17. Para 
asombro de los españoles, estos finos artículos eran 
canjeados por conchas marinas del color del coral 
que indudablemente eran Spondylus. Cosechadas en 
las cálidas aguas tropicales de las costas ecuatorianas 
y más al norte, los antiguos peruanos fueron 
15 1991 (1598-1608): 116.

16 Wester, 2016. Consúltese también Shimada, 1995, 2014.

17 La relación Sámano en Xérez, 1985.

century Huarochirí Manuscript tells us that the 
shells were the food of the gods, sustenance for the 
divine.15 Evidence from the archaeological record 
reveals that Spondylus valves were often included 
in high-status burials, including those found at 
Chornancap.16 Spondylus shells were also worked 
into beads to create elaborate ornaments (Figure 6), 
creating a flash of brilliant color in the otherwise 
muted palette of the desert landscape. 

After AD 900, the Lambayeque polity ca-
pitalized on expanding trade networks, and the 
objects that have come down to us, including 
the spectacular funerary masks that incorporate 
non-local materials such as amber and emeralds, 
speak to the increasingly distant reach of the po-
lity. The very f irst European account of Peru’s 
North Coast describes a trading raft laden with 
riches of the sort documented through excava-
tions of Lambayeque sites in recent decades. In 
1525, Francisco Pizarro’s expedition encounte-
red the indigenous sailing craft off the coast of 
Tumbez, f illed with objects of gold and silver, 
including “crowns, diadems, belts, bracelets, leg 
ornaments and breast plates, tweezers, and bells,” 
but also cups and other drinking vessels. The 
cargo included many wool and cotton garments, 
“elaborately decorated and richly worked,” as well 
as emeralds, crystal, and amber.17 To the astoni-
shment of the Spaniards, these f ine things were 
traded for coral-colored seashells, undoubtedly 
Spondylus. Harvested in the warm, tropical waters 
off the coast of Ecuador and farther north, the 
shell was acquired in small quantities by ancient 
Peruvians from the f irst millennium BC onward, 
15 1991 [1598-1608], 116.

16 Wester 2016. See also Shimada 1995, 2014. 

17 Relación Sámano in Xérez 1985. n Figura / Figure 6. Collar. 1100-1400 d. C. Chimú, costa norte. Concha de Spondylus y cuentas de piedra negra, algodón. Alt. 
44,5×38,1 cm. Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 2003.169 / Collar. AD 1100–1400. Chimú, North Coast. Spondylus 

shell and black stone beads, cotton.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 225224 225

adquiriendo las conchas en pequeñas cantidades a 
partir del primer milenio a. C., pero comenzaron 
a importarlas en grandes cantidades en la época 
lambayeque. Parecería que Lambayeque se enriqueció 
en parte gracias a su dominio del tráfico de Spondylus, 
con una mejor producción agrícola, posible gracias a 
los extensos sistemas de riego18.

La creciente prosperidad y las redes cada vez 
más grandes de Lambayeque trajeron un periodo de 
prodigiosa producción artesanal. Sus artesanos desa-
rrollaron la profunda inventiva de las tradiciones meta-
lúrgicas moche, pero ampliaron la producción hasta un 
nivel casi industrial. Los moches habían introducido 
el cobre para herramientas pequeñas y armas ceremo-
niales, pero los lambayeques impulsaron esto aún más 
para incluir al bronce arsenical, una aleación que habría 
de predominar en el Perú y Ecuador hasta el arribo de 
los incas, los cuales introdujeron el bronce estannífero, 
una aleación preferida en Bolivia, Chile y Argentina19.

Batán Grande, un importante centro lambaye-
que en el bosque de Pómac, de la cuenca de La Leche, 
se convirtió en un centro de producción de metal de 
proporciones gigantescas. Este centro ritual, que flo-
reció desde alrededor del 900 d. C. hasta hacia 1375, 
cuando lo conquistaron los chimús, fue también un 
importante lugar de producción artesanal, en parti-
cular de arte en metal. En los hornos de fundición 
y talleres de Batán Grande, se produjo una inmensa 
cantidad de objetos, entre ellos atados de los delgados 
objetos de bronce arsenical en forma de I, a los que se 
conoce como «naipes», que fueron una forma de ri-
queza a la que algunos han calificado de una moneda 
incipiente20. La escala de la producción y la riqueza 
de la ciudad fueron prodigiosas y cientos de kilos de 
18 Cordy-Collins, 1990.

19 Lechtman, 2014.

20 Merkel y Velarde, 2000.

but it began to be imported in vast quantities by 
Lambayeque times. Along with enhanced agri-
cultural production made possible by extensive 
irrigation systems, it seems clear that Lambaye-
que grew rich in part through their domination of 
the Spondylus trade.18 

The increased prosperity and expanding ne-
tworks of the Lambayeque ushered in a period of 
prodigious craft production. Lambayeque artisans 
built upon the deeply inventive Moche metallurgical 
traditions but expanded production to a nearly in-
dustrial level. The Moche had introduced copper for 
small tools and ceremonial weapons, but the Lamba-
yeque furthered this development to include copper 
arsenic bronze, an alloy that would predominate in 
Peru and Ecuador until the arrival of the Inca, who 
introduced tin bronze, an alloy favored in Bolivia, 
Chile, and Argentina.19 

The site of Batán Grande, a major Lambaye-
que center in the Bosque de Pomac in the La Le-
che drainage, became a hub for metal production 
of epic proportions. Thriving from around AD 900 
until circa 1375, when it was conquered by the Chi-
mú, this ritual center was also an important locus of 
craft production, especially of works of art in metal. 
Vast numbers of objects, including bundles of thin, 
I-shaped arsenic bronze objects known as naipes—a 
form of wealth that some have called incipient cu-
rrency—were produced from Batán Grande’s smel-
ting furnaces and workshops.20 The scale of produc-
tion and the wealth of the city were prodigious, with 
hundreds of kilos of copper-alloy objects deposited 
in a single tomb.21 Another tomb—looted in the 
18 Cordy-Collins 1990.

19 Lechtman 2014.

20 Merkel and Velarde 2000. 

21 Shimada 2000, 56.

1950s but surely one of the wealthiest at the site—
included some two hundred gold and silver beakers 
of various sizes.22

One of the richest unlooted tombs from Batán 
Grande contained some 1.2 tons of grave goods, of 
which more than two-thirds were made of copper, 
gold, or copper-gold alloys.23 Found some 12 m deep 
within Huaca Loro, a large adobe platform mound 
that dates to between AD 900 and 1100, the primary 
tomb contained the body of a forty- to fifty-year-old 
male with a silver tumi knife in his left hand. Other 
grave goods from Huaca Loro included exquisite tall 
circular crowns, gold ornaments, and garments made 
of hundreds of silver and gold plaques sewn to a co-
tton backing. Such garments would have provided a 
brilliant spectacle as the wearer moved, each shifting 
plaque catching the sun and perhaps serving a pro-
tective function—if not directly, as brigandines, then 
conceptually. 

The ceremonial knives with semicircular bla-
des, known as tumis, referenced above, appear in 
the archaeological record and figure prominently in 
Lambayeque iconography. Moche representations of 
ritual sacrifice featured supernatural beings wielding 
tumi knives, and these implements continued to be 
important in Lambayeque imagery, often in asso-
ciation with representations of a personage with a 
masklike face and crescent headdress, often identi-
fied as Ñaimlap.24 These ceremonial knives were of-
ten elaborately crafted, such as an example with an 
image constructed from gold sheet mounted onto a 
silver blade that has been partially sheathed in gold, 

22 Carcedo and Shimada 1985, 62-63.

23 Shimada 2000, 49-64, 97-110.

24 This personage is also referred to as the “Huaco Rey,” the 
Sicán deity, or the Sicán Lord. See Wester 2018, 238-239, for a 
discussion of this imagery.

objetos de aleación de cobre fueron depositados en 
una sola tumba21. Otra tumba, a la cual se saqueó en 
la década de 1950, y que con seguridad fue una de las 
más ricas del lugar, incluía unos doscientos vasos de 
oro y plata de diverso tamaño22.

Una de las más ricas tumbas de Batán Grande 
que no fue saqueada contenía unas 1,2 toneladas de 
ajuar funerario, del cual más de las dos terceras partes 
eran de cobre, oro o aleaciones de ambos metales23. 
La tumba principal fue hallada a unos 12 metros de 
profundidad en la huaca Loro, un gran montículo de 
plataforma de adobe que data de entre el 900 y 1100 
d. C., y contenía el cuerpo de un varón de 40 a 50 años 
de edad con un tumi de plata en su mano izquierda. 
Otros bienes funerarios de huaca Loro fueron unas 
exquisitas y altas coronas circulares, ornamentos de 
oro y ropa fabricada con centenares de placas de pla-
ta y oro cosidas a una tela de algodón. Semejantes 
atuendos habrían provocado un brillante espectácu-
lo cuando su usuario se desplazaba, pues al moverse 
cada placa habría reflejado al sol y tal vez cumplido 
una función protectora: una brigantina conceptual-
mente, si no lo era directamente.

Los cuchillos ceremoniales de hoja semicircu-
lar a los que se conoce como tumi, al que ya mencio-
né, aparecen en el registro arqueológico y figuran de 
modo prominente en la iconografía lambayeque. Las 
representaciones moches del sacrificio ritual incluían a 
seres sobrenaturales con tumis, implementos que con-
tinuaron siendo importantes en las imágenes lambaye-
ques, a menudo en asociación con representaciones de 
un personaje con un rostro semejante a una máscara 
y un tocado en forma de creciente al que se suele 

21 Shimada, 2000: 56.

22 Carcedo y Shimada, 1985: 62-63.

23 Shimada, 2000: 49-64, 97-110.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 227226

identificar como Ñaimlap24. Estos cuchillos ceremo-
niales frecuentemente tenían un trabajo elaborado, por 
ejemplo, con una imagen construida con lámina de 
oro montada sobre una hoja de plata a la cual se había 
enfundado parcialmente en oro, embelleciéndose aún 
más a la imagen con colgantes de oro y turquesas (figu-

ra 7). El cuerpo de la figura, construido a partir de dos 
láminas martilladas, trabajadas en bajo relieve y en-
garzadas, es relativamente pequeño en proporción a la 
cabeza y el tocado. Este último era calado y se le armó 
a partir de alambres gruesos cuadrangulares y circula-
res, tiras martilladas y grandes gránulos. Estos últimos 
rodean también a las incrustaciones de turquesa de las 
colgantes, pero los biseles de cuentas del tocado fueron 
repujados desde el reverso. La hoja misma se divide en 
cuatro cuadrantes, dos de plata y dos con un revesti-
miento de oro unido a la plata mediante soldadura25. A 
pesar de la introducción de la tecnología del bronce, ni 
el porcentaje ni el tamaño de las herramientas y armas 
se incrementó mucho en los años que corren entre el 
surgimiento de la cultura lambayeque hacia 750 d. C., 
y la expansión del Imperio inca en el siglo XV. Los 
metales continuaron empleándose en primer lugar y, 
ante todo, en el ritual y las insignias26. Las armas como 
los tumis formaban parte de la iconografía del poder 
institucionalizado, no de la tecnología de la guerra te-
rritorial a gran escala.

Tal vez el objeto más espectacular de huaca 
Loro es la gran máscara de lámina de oro con tocado27. 
La máscara, que cuando estaba completa con su tocado 
parabólico de plumas de oro tenía más de un metro de 

24 A esta vasija se le conoce también como el «Huaco Rey», y al 
personaje, como la deidad sicán o el Señor Sicán. Para un exa-
men de estas imágenes, consúltese Wester, 2018: 238-239. 

25 Schorsch, 2017: 167.

26 Lechtman, 2014: 361-422, 384.

27 Carcedo y Shimada, 1985; Shimada, 1995.

and further embellished with danglers of gold and 
turquoise (Figure 7). The body of the figure, made of 
two hammered sheets worked in low relief and crim-
ped together, is relatively small in proportion to the 
head and headdress. The openwork headdress was as-
sembled from square and round heavy-gauge wires, 
hammered strips, and large granules. Granules also 
encircle the turquoise inlays on the danglers, but the 
beaded bezels on the headdress have been embossed 
from the reverse. The blade itself is divided into four 
quadrants, two of silver, and two with gold cladding 
attached to the silver with solder.25 Despite the intro-
duction of bronze technology, neither the percentage 
nor the size of tools and weapons increased greatly in 
the years between the rise of the Lambayeque cul-
ture c. AD 750 and the expansion of the Inca Em-
pire in the fifteenth century. Metals continued to be 
deployed first and foremost for ritual and regalia.26 
Weapons such as tumis were part of the iconography 
of institutionalized power, not the technology of lar-
ge-scale territorial warfare. 

Perhaps the most spectacular object from Hua-
ca Loro is the large sheet-gold mask with headdress.27 
Over a meter high in its complete state with a parabo-
lic headdress of gold feathers, the mask includes spiky 
eyes with emerald and amber beads or “tears” that 
would have been traded in from Colombia or even 
southern Central America. Other materials from 
Huaca Loro attest to Lambayeque’s imperial reach, 
including turquoise from Ecuador and lapis lazuli 
from Chile. Interestingly, as noted above for another 
mask, cinnabar, a red mineral pigment, covers much 
of the cheeks and forehead of this mask, obscuring 
the gold surface, emulating the patterning of face 
25 Schorsch 2017, 167.

26 Lechtman 2014, 361-422, 384.

27 Carcedo and Shimada 1985; Shimada 1995.n Figura / Figure 7. Cuchillo ceremonial (tumi) 900-1100 d. C. Lambayeque, costa norte. Oro, plata, turquesa. Alt. 36,2 cm,  
Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 1974.271.60 / Ceremonial Knife (Tumi) AD 900–1100. Lambayeque, North Coast. 
Gold, silver, turquoise.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 229228

alto, tenía ojos puntiagudos como cuentas o «lágrimas» 
de esmeralda y ámbar, que habrían sido comerciados 
desde Colombia o incluso la Centroamérica meridio-
nal. Otros materiales de huaca Loro dan fe del alcance 
imperial de Lambayeque, entre ellos las turquesas de 
Ecuador y el lapislázuli de Chile. Es interesante que, 
tal como se ha señalado ya para otra máscara, gran 
parte de las mejillas y la frente de esta se encuentren 
cubiertas con cinabrio, un pigmento mineral rojo que 
oscurece la superficie del oro, emulando los patrones de 
la pintura facial. Estas máscaras probablemente solo se 
usaban al fallecer, pues los ojos, nariz y boca no tenían 
agujeros que permitieran ver o respirar.

Las excavaciones realizadas en los últimos años 
por Carlos Wester en el complejo arqueológico de 
Chotuna-Chornancap, uno de los centros políticos y 
religiosos más importantes de la costa norte peruana 
entre el siglo X y el XIV d. C., han ampliado enor-
memente nuestra comprensión de este periodo crucial 
de la prehistoria peruana, en particular el papel de las 
mujeres de alto rango28. Wester y su equipo descubrie-
ron la tumba de una mujer de alto estatus a la cual hoy 
conocemos como la «sacerdotisa»: una de las mujeres 
de más alto rango que la arqueología peruana haya 
identificado hasta la fecha. Como ya vimos, se decía 
que Ñaimlap construyó un magnífico palacio en Chot, 
que ahora se cree estuvo donde se alzan dos pirámi-
des monumentales, huaca Chotuna y huaca Chornan-
cap. En este lugar, apenas unos cuantos kilómetros del 
océano Pacífico, se halló una gama extraordinaria de 
objetos, muchos de los cuales subrayaban un estrecho 
vínculo con el mar, ya fuera a través de su material o de 
su iconografía.

Tanto las conchas como las imágenes marinas 
figuran de modo prominente en los hallazgos realiza-
dos en Chotuna-Chornancap. Por ejemplo, la tumba 
28 Wester, 2016, 2018.

one of the most important political and religious 
centers of Peru’s North Coast from the tenth to 
the fourteenth century AD, has vastly expanded 
our understanding of this pivotal period in 
Peruvian prehistory, particularly the role of 
high-ranking women.28 Wester and his team 
revealed the tomb of a high-status female, now 
known as the Priestess—one of the highest-
status women identified to date in Peruvian 
archaeology. As noted above, Ñaimlap was said 
to have built a magnificent palace at Chot, now 
believed to be where two monumental pyramids, 
Huaca Chotuna and Huaca Chornancap, are 
located. The site, only a few kilometers from the 
Pacific Ocean, yielded an extraordinary array of 
objects, many underscoring the close link with 
the sea, either through their material or their 
iconography. 

Both marine shells and maritime imagery 
are prominent in the finds at Chotuna-Chor-
nancap. For example, the Priestess of Chornan-
cap’s tomb contained multiple necklaces and 
bracelets made from Spondylus, Strombus, and 
Conus shells. One exquisite example is composed 
of seven strands of shell beads cut into a cham-
pagne cork–like shape (Figure 8). Other works 
include delicate bracelets made with Spondylus 
shell beads (Figure 9).29 As is characteristic of hi-
gh-status regalia, these materials were not only 
rare but difficult and expensive to acquire. The 
acquisition of Spondylus shell through dangerous 
diving in distant waters was an important con-
tributor to the value and power of the bracelets. 
The acquisition of such precious materials was 
likely shrouded in myth, and it is always useful 
28 Wester 2016, 2018.

29 Wester 2018, 226-229, figs. 206-210.

n Figura / Figure 8. Collar. 900-1300 d. C. Lambayeque, 
Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba 4), Concha. 
22,2×3,3 cm. Lambayeque, Museo Arqueológico Nacional 
Brüning, CH–00031 Ministerio de Cultura del Perú. / 
Necklace AD 900–1300 Lambayeque, Chornancap, Tomb of 
the Priestess (Tomb 4). Shell.

de la sacerdotisa de Chornancap contenía múltiples 
collares y brazaletes hechos de conchas de Spondylus, 
Strombus y Conus. Un ejemplo exquisito está forma-
do por siete hilos de cuentas de conchas cortadas en 
forma semejante a un corcho de champaña (figura 8). 

paint. These masks were probably only worn in dea-
th, as the eyes, nose, and mouth are not perforated to 
allow for sight or breath.

In recent years, excavations by Carlos Wester 
at the Chotuna-Chornancap archaeological complex, 



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 231230

Otras piezas incluyen delicados brazaletes hechos con 
cuentas de conchas de Spondylus (figura 9)29. Como 
es característico en estas insignias de alto estatus, los 
materiales no solo eran raros, sino también difíciles 
y costosos de adquirir. Un elemento importante que 
contribuyó al valor y poder de los brazaletes fue que 
las conchas de Spondylus se adquirían mediante un 
peligroso buceo en aguas lejanas. La obtención de es-
tos materiales preciosos quizá estaba envuelta en el 
mito, y es siempre útil tener en cuenta que el proceso 
mismo de obtención de cosas tan raras y notables era 
algo que se sumaba a su atractivo.

Las materias primas de los ornamentos de la 
élite a menudo tenían asociaciones divinas y eran 
consideradas agentes inanimadas y activas. Cuando se 
les embellecía con imágenes sagradas, los ornamentos 
fabricados con estos materiales probablemente tenían 
cualidades apotropaicas, y su poder sobrenatural y 
benéfico protegía al usuario de las amenazas físicas 
y espirituales. Más allá de las materias primas, 
el cuerpo del rey mostraba recursos controlados 
gracias a la aplicación de una destreza excepcional. 
La naturaleza, bajo la forma de materiales raros 
y sagrados, era alterada y remozada mediante la 
destreza manual. Por ejemplo, trabajar conchas era 
un proceso laborioso que requería de horas de molido 
y pulido por parte de los artesanos sin herramienta 
mecánica alguna. Pero aún más importante que el 
trabajo era la habilidad. Los centros de Lambayeque 
contaban no solo con el acopio necesario de materiales 
importados, sino también con el talento artístico 
requerido para producir las obras más finas de su 
tiempo. Era tal la importancia que estos artesanos 
calificados tenían para el arte de gobernar que los 
orfebres y otros artesanos pasaban ellos mismos 
a formar parte del botín de guerra, como ocurrió 
29 Wester, 2018: 226-229, figuras 206-210.

to keep in mind that the very process of securing such 
rare and remarkable materials added to their allure. 

The raw materials of elite ornaments often had 
divine associations and were considered animate, acti-
ve agents. Ornaments made of these materials, when 
enhanced with sacred imagery, likely possessed apo-
tropaic qualities, their supernatural, beneficent power 
guarding the wearer against physical and spiritual 
threats. Beyond the raw materials, the regal body spoke 
to resources controlled through the application of ex-
ceptional artistry. Nature, in the form of rare, sacred 
materials, was altered and enhanced through craft. 
Working shell, for example, was a laborious process 
requiring hours of grinding and polishing for artisans 
without mechanical tools. But more important than 
elbow grease was skill. Lambayeque centers possessed 
not only the necessary gathering of imported materials 
but also the artistic talents needed to produce the finest 
works of their time. Such was the importance of the-
se skilled artisans to statecraft that metalsmiths and 
other crafters became spoils of war themselves, as for 
instance during the Inca conquest of the Chimú state 
in fifteenth-century Peru.30 The best artists were of-
ten kept close at hand, in the service of the sovereign. 
Keeping the production of such magnificent objects 
secret—and thereby cloaking esoteric, proprietary ex-
pertise and processes—may have further distinguished 
jewelry of the royal court from ornaments produced el-
sewhere. Indeed, we must consider the possibility that 
these exquisite works may have been considered divine 
creations themselves, not made by human hands. 

In addition to works in shell, the Priestess of 
Chornancap was buried with a rich array of metal ob-
jects, including a silvered copper burial mask, a dou-
ble-plumed headdress, gold and silver ear ornaments, 
and a gold scepter featuring a supernatural figure 
30 Pillsbury 2017.

n Figura / Figure 9. Brazalete de Spondylus de Chornancap. / Spondylus bracelet from Chornancap.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 233232

cuando los incas conquistaron el Estado chimú en 
el siglo XV30. Los soberanos a menudo tenían cerca 
a los mejores artesanos a su servicio. Mantener la 
producción de tan magníficos objetos en secreto, 
escondiendo así conocimientos y procesos esotéricos 
y privados, habría distinguido aún más a las joyas de 
la real corte, de los ornamentos producidos en otros 
lugares. Debemos, en efecto, considerar la posibilidad 
de que estos exquisitos trabajos hayan sido tomados 
como creaciones divinas y no obra de manos humanas.

Además de los trabajos hechos con conchas, la 
sacerdotisa de Chornancap fue enterrada con un rico 
ajuar de objetos metálicos, entre ellos una máscara 
funeraria de cobre plateado, un tocado de dos pena-
chos, ornamentos de oro y plata para las orejas, y un 
cetro de oro que muestra una figura sobrenatural de 
pie en un templo (figura 10). El cetro, al que se halló 
cerca de la mano izquierda de la sacerdotisa, fue he-
cho con láminas de oro a las que se cortó y dio forma 
para plasmar una figura dentro de un templo, enci-
ma de lo que parecía ser el delgado mango de una 
espátula o un cuchillo. Parada sobre una plataforma 
rectangular, la figura viste una camisa o túnica con 
flecos en la parte inferior; los brazos están exten-
didos y doblados en el codo y los pulgares apuntan 
hacia arriba. Los lados y la parte inferior del rostro 
de la figura están rodeados por un elemento en for-
ma de U con cuatro cabezas zoomorfas. El tocado 
trapezoidal con flecos o plumas evoca el borde de su 
vestimenta. El techo a dos aguas del templo tiene 
remates triangulares y un diseño de ola. En Sipán se 
halló también un cetro coronado con la estructura 
de un templo. Estas efigies arquitectónicas proba-
blemente simbolizaban el poder político y religioso 
del gobernante31.
30 Pillsbury, 2017.

31 Wester, 2016: 219, 308-309.

standing in a temple (Figure 10). The scepter—made 
of sheet gold cut and shaped to form a figure within 
a temple, on top of a slender spatula- or knife-like 
handle—was found near the left hand of the Pries-
tess. Standing on a rectangular platform, the figure 
wears a shirt or tunic with a fringed border at the 
bottom; the extended arms are bent at the elbows, 
and the thumbs point upward. A U-shaped element 
with four zoomorphic heads surrounds the sides and 
bottom of the figure’s face. A fringed or feathered 
trapezoidal headdress echoes the border of the figu-
re’s garment. The temple’s gabled roof has triangu-
lar finials and borders with a wave design. A scepter 
surmounted by a temple structure was also found at 
Sipán, and such architectural effigies likely symbolize 
a ruler’s political and religious power.31 

The Priestess’s cylindrical gold crown may be 
the most interesting work of all. It portrays a woman 
seated in a crescent—reinforcing the priestess’s as-
sociation with the moon. As Wester has noted, her 
regalia, especially her headdress, are reminiscent of 
that worn by a female divinity depicted on another 
silver repoussé beaker now in the collection of the 
Denver Art Museum (Figures 11 and 12).32 That figu-
re is shown in the context of a temple, a river, and an 
ocean, perhaps referring to the sacred landscape and 
complex ritual world of Chotuna and Chornancap. 

This beaker, along with the one mentioned ear-
lier, and a third now in the collections of the Museo de 
Oro, Lima, are closely related.33 The three are unusual 

31 Wester 2016, 219, 308–9.

32 Wester 2016, 2018, 268-277; see also Mackey and Pillsbury 
2013.

33 See Pillsbury and Mackey 2020 for a detailed discussion 
of these specific vessels; Carcedo 2017 for a comprehensive 
overview of Lambayeque vessels and other object types; and 
Narváez 2014 for a detailed consideration of the iconography. 
On drinking rituals and their vessels, see Vetter Parodi 2011.

n Figura / Figure 10. Cetro. 900-1300 d. C. Lambayeque; Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba 4). Oro. 23,8×6,4 cm. 
Lambayeque, Museo Arqueológico Nacional Brüning, CH-00001 Ministerio de Cultura del Perú. / Scepter. AD 900–1300. 

Lambayeque; Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 235234

La corona cilíndrica de oro de la sacerdotisa es 
tal vez la pieza más interesante de todas. Muestra a 
una mujer sentada sobre una luna creciente, lo que 
refuerza su asociación con esta. Tal como Wester ya 
ha señalado, sus insignias, y su tocado en particular, 
recuerdan a las que lleva la divinidad femenina retra-
tada en otro vaso repujado de plata que actualmen-
te forma parte de la colección del Museo de Arte de 
Denver (figuras 11 y 12)32. Esta figura aparece en el 
contexto de un templo, un río y un océano. Se refiere 
tal vez al paisaje sagrado y al complejo mundo ritual 
de Chotuna y Chornancap.

Este vaso se encuentra estrechamente emparen-
tado con el que ya mencioné, así como con un tercer 
ejemplar que actualmente está en el Museo de Oro de 
Lima33. Las tres piezas son inusuales por sus escenas 
narrativas sumamente detalladas —algo raro en la cos-
ta norte después de la época moche— y comparten te-
mas afines, aunque con diferencias en su composición 
y estilo. Las imágenes de las vasijas fueron ejecutadas 
a escala íntima: se las diseñó para que fueran vistas de 
cerca34. Estas no son obras públicas monumentales, sino 
recordatorios delicados y esotéricos de prácticas y creen-
cias que no es probable hayan sido para un uso extenso 
en este mundo, pero que, como parte del ajuar de una 
tumba, ciertamente sí buscaban tener una eficacia du-
radera más allá de todo evento funerario inmediato. Al 
tomarse en conjunto, las imágenes de estas vasijas vin-
culan el Spondylus con la fertilidad y es posible que estén 

32 Wester, 2016, 2018: 268-277; consúltese también Mackey y 
Pillsbury, 2013.

33 Para un examen detallado de estas vasijas específicas, con-
súltese Pillsbury y Mackey, 2020; Carcedo, 2017, para un pa-
norama exhaustivo de las vasijas lambayeques y otros tipos de 
objetos; y Narváez Vargas, 2014, para un estudio detallado de la 
iconografía. Con respecto a los rituales de bebida y sus vasijas, 
consúltese Vetter Parodi, 2011.

34 Consúltese Costin (2019) en lo que respecta a las vasijas, su 
escala y el conocimiento esotérico.

for their highly detailed narrative scenes—uncommon 
on the North Coast after the Moche period—and they 
share related themes, albeit with compositional and 
stylistic differences. The vessels’ imagery is rendered at 
an intimate scale: they are works designed to be viewed 
up close.34 These are not monumental public works, 
but delicate, esoteric reminders of practices and belie-
fs, not likely intended for extensive use in this world 
but certainly meant to have an enduring efficacy be-
yond any immediate funerary events as part of a tomb 
assemblage. Seen in aggregate, the imagery on these 
vessels links Spondylus with fertility, and may reference 
ideas about enduring life, ancestors as a source of re-
newal and regrowth, and a generalized abundance. In 
the absence of texts contemporary to the vessels it is 
unlikely that the iconography can be determined with 
any degree of specificity, but the litters, the boats, and 
the Spondylus on the vessels may refer to an idea of a 
funerary procession and an afterlife. Seventeenth-cen-
tury clerics on the coast of Peru noted that indigenous 
ideas about an afterlife included a maritime journey.35 
Regardless of their specific meaning, the vessels provi-
de a rich view into ritual life on Peru’s North Coast in 
the centuries before the Inca conquest. 

All three vessels have a spout to facilitate pou-
ring, and their iconography features processions, wa-
ter channels, and frontal figures (perhaps divinities) 
who wear crescent headdresses. The smaller of the 
three vessels (Figures 11 and 12) has a double wall, 
and presents a prominent representation of a body of 
water with supernatural figures and creatures undu-
lating across two-thirds of the center section of the 
vessel, and trees, hunting scenes, and other themes 
above it. The water channel continues onto the base, 

34 See Costin (2019) on vessels, scale, and esoteric knowledge. 

35 Arriaga 1968 [1621], 64); Calancha 1638, libro II, capítulo 
XII, 379. 

n Figura / Figure 11. Vaso de pared doble 
con escena mitológica (el vaso del canal 

de agua) 900-1375 d. C. Lambayeque, 
costa norte. Plata. 15,2×14 cm. Denver, 

Denver Art Museum, 1969.302 / Double-
Walled Beaker with Mythological Scene 

(The Water Channel Beaker). AD 900–1375  
Lambayeque; Peru, North Coast. Silver.

n Figura / Figure 12. Desarrollo del dibujo 
del vaso del canal de agua. Muestra el 
posible alineamiento del cilindro con el 
registro superior. El dibujo original fue 
preparado por Hélène Bernier, revisado por 
Wilson Santiago y Sara Chen. Alt. 15,5 cm. / 
Rollout drawing of the Water Channel Beaker 
showing possible alignment of cylinder with 
the upper register. Original drawing prepared 
by Hélène Bernier; revised by Wilson 
Santiago and Sara Chen. 



Capítulo 4 / Chapter 4 237236

haciendo referencia a ideas acerca de la vida imperece-
dera, los antepasados como una fuente de renovación y 
recrecimiento, y una abundancia generalizada. Es poco 
probable, en ausencia de textos contemporáneos de las 
vasijas, que podamos identificar la iconografía con nivel 
alguno de especificidad, pero las literas, las embarca-
ciones y el Spondylus que vemos en ellas podrían aludir 
a la idea de una procesión funeraria y un más allá. En 
la costa peruana del siglo XVII, los clérigos observaron 
que las ideas indígenas referidas al más allá incluían un 
viaje marítimo35. Pero independientemente de su signi-
ficado específico, las vasijas nos dan un rico vistazo de 
la vida ritual en la costa norte peruana en los siglos que 
precedieron a la conquista inca.

Las tres vasijas tienen un pico para facilitar el 
vertido y su iconografía incluye procesiones, canales 
de agua y figuras en posición frontal (tal vez deidades) 
que lucen tocados en forma de luna creciente. La más 
pequeña de las tres vasijas (figuras 11 y 12) tiene una 
pared doble y una prominente representación de un 
cuerpo de agua, con figuras sobrenaturales y criaturas 
que ondulan a lo largo de las dos terceras partes de la 
sección central de la vasija, y árboles, escenas de caza y 
otros temas encima de ella. El canal de agua prosigue 
hacia la base, que está también repujado. Una sección 
de la pared de la vasija muestra una procesión dentro 
de un espacio arquitectónico claramente trazado (a la 
derecha del dibujo desenrollado). Muchas pequeñas 
figuras de perfil parecieran estar moviéndose hacia 
un templo; una de sus cámaras contiene conchas de 
Spondylus. El eje de la procesión podría ser una sacer-
dotisa, identificada gracias a su característico penacho 
doble, y a la que vemos en la esquina superior derecha 
del dibujo desenrollado. Otras figuras sobrenaturales 
aparecen alrededor de la parte superior de la vasija.

35 Arriaga, 1968 (1621): 64; Calancha, 1638: libro II, capítulo 
XII, 379.

which is also embossed. One section of the vessel’s 
wall depicts a procession within a clearly delinea-
ted architectural space (on the right of the rollout 
drawing). Many small profile figures appear to be 
moving toward a temple; one of its chambers contains 
Spondylus shells. The focus of the procession may be 
a priestess, identifiable from her characteristic double 
plumes, seen at the upper right of the rollout drawing. 
Other supernatural figures are depicted around the 
top of the vessel.

Although the sense of a narrative is less em-
phatic on the larger two, single-walled vessels—there 
is a greater emphasis on repetition—they, too, featu-
re related imagery, including medallions around the 
waist of the vessels and birds with crescent headdres-
ses and staves across the top of the repoussé decora-
tion (Figures 2 and 3). Traces of the water-channel 
motif appear below, as does a procession of indivi-
duals, in this instance with litters, as noted above. As 
with the double-walled vessel, both of the single-wa-
lled beakers feature Spondylus shells—in diving sce-
nes, as the focus of a procession, and in the hands of 
divinities. All underscore the profound ritual impor-
tance of this bivalve and its prominent role in reli-
gious thought.

The complexity of the iconography on these re-
markable silver beakers often distracts us from their 
function as vessels. Drinking cups feature prominent-
ly in Moche iconography, and they continued to be a 
key component of ritual and regalia, essential to the 
maintenance of power until the end of the sixteen-
th century. In contrast to the earlier Moche period, 
when vessels were generally made of clay, Lambaye-
que leaders showed a marked preference for vessels 
made of gold or silver (Figure 13), and dozens, if not 
more, vessels could be deposited in a single tomb.36 
36 Carcedo Muro de Mufarech 2014; Carcedo Muro de 

n Figura / Figure 13. Vaso con figura que muestra una 
concha. 900-1100 d. C. Lambayeque, costa norte. Oro. 
Alt. 26,4 cm, diam. 20,3 cm. Nueva York, The Metropolitan 
Museum of Art, 1991.419.62 / Beaker with Figure Displaying 
a Shell. AD 900–1100. Lambayeque; Peru, North Coast. 
Gold.

Aunque el sentido de una narrativa es menos 
enfático en los dos vasos más grandes de una sola pa-
red —hay un mayor énfasis en la repetición—, estos 
incluyen también imágenes relacionadas, entre ellas 
medallones alrededor de la parte media de las vasijas 
y aves con tocados en forma de creciente y varas a lo 
largo de la parte superior de la decoración repujada 
(figuras 2 y 3). Debajo se ven las huellas del motivo 
del canal de agua, así como una procesión de perso-
nas, en este caso con literas, tal como ya se indicó. Al 
igual que en la vasija de doble pared, los dos vasos con 
una sola de ellas incluyen conchas de Spondylus: en 
escenas de buceo, como el eje de una procesión y en 
manos de las divinidades. Todo subraya la profunda 
importancia ritual que este bivalvo tenía y su promi-
nente papel en el pensamiento religioso.

La complejidad de iconografía en estos nota-
bles vasos de plata suele distraernos de su función 
como «vasijas». Los vasos figuran de modo promi-
nente en la iconografía moche, y hasta fines del si-
glo XVI seguirían siendo un componente clave del 
ritual y de las insignias, además de esenciales para la 
conservación del poder. A diferencia del más tem-
prano periodo moche, cuando las vasijas eran por lo 
general hechas de arcilla, los jefes de Lambayeque 
mostraron una marcada preferencia por las de oro o 
plata (figura 13) y docenas de ellas se podían depo-
sitar en una sola tumba, si no más36. Este cambio, 
tanto en su cantidad como en su material, nos indica 
una evolución en la práctica ritual.

En el periodo inca, la bebida estaba estrechamen-
te asociada con la cohesión social y buscaba fortalecer 
los lazos entre las personas, pero era también una forma 
de comulgar con las fuerzas divinas. Las fuentes de la 
época colonial describen los rituales de bebida incas a 

36 Carcedo Muro de Mufarech, 2014; Carcedo Muro de 
Mufarech y Shimada, 1985: 62.

This shift in both quantity and material speaks to an 
evolution in ritual practice. 

In the Inca period, drinking was closely asso-
ciated with social cohesion designed to strengthen 
ties between individuals, but it was also as a way to 
commune with divine forces. Colonial-period sources 
describe Inca drinking rituals when it came to mat-
ters of diplomacy, and to ceremonies connected with 
agricultural fertility.37 On the North Coast, such ela-
borate vessels were closely associated with rulership: 
one sixteenth-century account describes a colonial ad-
ministrator punishing a local lord by taking away four 
Mufarech and Shimada 1985, 62.

37 Cummins 2002.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 239238

la hora de la diplomacia, así como en ceremonias vin-
culadas con la fertilidad agrícola37. En la costa norte, las 
vasijas elaboradas como estas se encontraban estrecha-
mente asociadas con el mando: una relación del siglo 
XVI describe a un administrador colonial que castigó 
a un señor local confiscándole cuatrocientas cabezas de 
ganado y 14 vasijas de plata38. Queda claro que estas 
vasijas eran marcadores de distinción social, pero pro-
bablemente también eran componentes cruciales en los 
rituales que ligaban a los vivos —e, inevitablemente, 
a los muertos, pues estos objetos eran colocados en los 
entierros— con las fuerzas divinas. Las vasijas lambaye-
ques, a menudo, lucen el rosto de un ser sobrenatural, lo 
que hace que surja la intrigante idea de que uno estaría 
embebiendo simbólicamente al dios junto con el líquido 
(probablemente tóxico).

¿Estas vasijas eran acaso usadas como obsequios 
regios? El poder performativo del cuerpo del rey fre-
cuentemente se extendía más allá del escenario local 
mediante la práctica del intercambio de obsequios y las 
ofrendas sagradas. Los objetos suntuarios —caracte-
rísticamente de pequeña escala, pero elevado valor— 
eran obsequios diplomáticos sumamente portátiles, 
que potencialmente ampliaban el alcance del rey no 
solo en miles de kilómetros, sino también en milla-
res de años. Aunque contamos con escasas evidencias 
para Lambayeque, sí sabemos que en el Imperio inca 
las vasijas y túnicas de tapiz finamente tejidas eran a 
menudo entregadas como obsequios imperiales, parte 
de un sistema de relaciones recíprocas diseñado para 
conservar y fortalecer los lazos diplomáticos.

Los vasos lambayeques fueron creados sin 
duda en un taller centralizado, donde se moldeaba 
sobre una forma a los lingotes de tamaño estándar. 
Algunos muestran a una persona sosteniendo una 
37 Cummins, 2002.

38 Mundy, 2008: 148.

hundred head of cattle and fourteen silver vessels.38 
Clearly, such vessels were markers of social distinction, 
but they probably also were critical components of ri-
tuals that linked the living—and inevitably the dead, 
as these items ultimately were placed in burials—with 
divine forces. Lambayeque vessels often bear the visa-
ge of a supernatural being, raising the intriguing idea 
that an individual would symbolically imbibe the god 
along with the (probably intoxicating) liquid. 

Were such vessels used as royal gifts? The per-
formative power of the regal body often extended 
beyond the local stage through the practice of gift 
exchange and sacred offerings. Luxury objects—
characteristically small in scale but high in value—
were highly portable diplomatic presents, potentially 
broadening the royal reach over not only thousands of 
miles but thousands of years. Although we have little 
evidence from Lambayeque, we know from the Inca 
Empire that finely woven tapestry tunics and vessels 
were often bestowed as imperial gifts, as part of a sys-
tem of reciprocal relationships designed to maintain 
and strengthen diplomatic ties.

The Lambayeque beakers were undoubted-
ly created in a centralized workshop, where stan-
dard-size ingots, or blanks, were shaped over a 
form. Some beakers show an individual clasping a 
Spondylus shell (Figure 13); others depict a being so-
metimes identified as Ñaimlap, either right-side up 
or upside down (Figure 14). The orientation of the 
god’s face raises provocative interpretative possibi-
lities related to ritual practice and the consumption 
of the beaker’s liquid contents. Does an individual 
undergo a transformation into another state of being 
as the vessel is drained?

Furthermore, the material from which 
such vessels were made may have been deeply 
38 Mundy 2008, 148.

n Figura / Figure 14. Vaso de rostro inverso. Siglos X-XI. Lambayeque (Sicán). Oro. 20×18,1 cm, Nueva York, The 
Metropolitan Museum of Art, 1991.419.60 / Inverse-Face Beaker. 10th–11th century. Lambayeque (Sicán). Gold.



En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 241240

two in a libation vessel may have been seen as a 
potent symbol of fertility.41 

On Peru’s North Coast, the regal body was 
ornamented with earflares, nose ornaments, head-
dresses, collars, and bracelets, in addition to sump-
tuously woven garments. While ear ornaments left 
the essential facial features unobscured, other or-
naments concealed them. In earlier times, Cupis-
nique and Moche metalsmiths created marvelous 
nose ornaments of gold, silver, and deeply inventive 
combinations of two. When worn suspended from 
the nasal septum, such nose ornaments would often 
cover or disguise the mouth. Would covering this 
vital portal of sustenance and breath obscure the 
humanity of the wearer? Did nose ornaments allow 
their wearers to be seen to transform themselves into 
powerful, supernatural beings? Interestingly, howe-
ver, in the second half of the first millennium AD, 
nose ornaments largely fell out of fashion. They were 
no longer placed in burials, nor were they commonly 
depicted in representations of dignitaries. There are 
intriguing exceptions, of course, such as the dangles 
over the mouth on Lambayeque funerary masks (Fi-

gure 1). For the most part, however, ear ornaments 
remained the most prominent body ornament for 
the elite after AD 900. 

Ear ornaments were an important piece of 
courtly regalia in the Andes from at least the first 

41 Wester 2016. See also Wester 2018, 170, fig. 133, for a finely 
worked bimetallic beaker. On the broader issue of metals and 
meanings, see Lechtman 1980, 2014. As she has noted, the 
union of metals may have been considered essential. Andean 
metals rarely represent any level of “purity”: most gold naturally 
contains 5 to 30 percent silver, plus a smaller amount of copper, 
and North Coast craftsmen were drawn to alloys and surface 
enrichments. So, while processes such as depletion gilding 
would remove copper and silver from the surface of an object, 
leaving a gold-rich or silver-rich appearance, inherent in the 
object is the strength, and probably symbolic association of all of 
the metals in the original alloy. 

concha de Spondylus (figura 13), otros a un ser al que 
en ocasiones se identifica con Ñaimlap y que aparece 
de pie o de cabeza (figura 14). La orientación del ros-
tro de la deidad plantea provocadoras posibilidades 
interpretativas relacionadas con la práctica ritual y el 
consumo del contenido del vaso. ¿Acaso la persona 
experimentaba una transformación hacia otro estado 
del ser mientras vaciaba la vasija?

Es más, el material con el cual se construyó estas 
vasijas tal vez tenía un profundo significado. Las relacio-
nes de la época colonial sugieren que distintos metales 
tenían connotaciones de estatus y de género. Antonio de 
la Calancha, un fraile agustino que vivió en la costa nor-
te peruana a comienzos del siglo XVII, cuenta un mito 
de origen según el cual los humanos descendían de tres 
huevos entregados por la deidad solar: uno era de oro y 
de este salieron los reyes y señores; otro, de plata, generó 
a las mujeres de la realeza y la nobleza; y un tercer huevo, 

esta vez de cobre, produjo a los hombres del común con 
sus mujeres e hijos39. Es claro que en la época de Lamba-
yeque hubo leyes suntuarias y otros métodos más con los 
cuales imponer distinciones sociales, pero las piezas de 
arte que han sobrevivido nos indican un sistema que no 
solo permitía que los metales se mezclaran, sino además 
buscaba también aleaciones, pues se consideraba que es-
tas uniones eran algo ideal en ciertos contextos.

Por ejemplo, en los entierros de Sipán el oro se 
asociaba con la mitad derecha y la plata, con la iz-
quierda, tal vez reflejando así las asociaciones de géne-
ro con las mitades laterales del cuerpo observadas en 
el temprano periodo colonial40. Al igual que en Sipán, 
los objetos lambayeques podían también combinar oro 
y plata en una sola pieza. En la tumba de la sacer-
dotisa de Chornancap, se halló una pareja inusual de 
39 Calancha, 1974-1982 (1639): volumen 3, capítulo 19, 934.

40 Alva y Donnan, 1993.

meaningful. Colonial-period accounts suggest 
that there were status and gender connotations 
with different metals. Antonio de la Calancha, 
an Augustinian priest who lived on Peru’s North 
Coast in the early seventeenth century, recounts 
an origin story in which humans were said to 
have descended from three eggs given by the solar 
deity: one, of gold, from which the kings and lords 
would come forth; another, of silver, to produce 
royal and noble women; and a third, of copper, 
to produce common men and their wives and 
children.39 Although sumptuary laws and other 
methods of imposing social distinctions surely 
were in place in Lambayeque times, surviving 
artworks speak to a system that not only allowed 
metals to mix but also desired alloys, seeing those 
unions as ideal in certain contexts.

In Sipán burials, for example, gold was asso-
ciated with the right side and silver the left, per-
haps echoing gendered associations with the lateral 
halves of the body recorded in the early colonial 
period.40 But as at Sipán, Lambayeque objects 
could also combine silver and gold in a single work. 
An unusual pair of bimetallic cups in the shape of 
gourds were found in the tomb of the Priestess of 
Chornancap (Figure 15). Each was made from six 
different pieces of sheet metal soldered together. 
A small opening at the end of the curl permits a 
slow dispersal of liquid, perhaps similar to an effect 
achieved in a paccha, or libation vessel. The juxta-
position of silver and gold may reflect an interest 
in the balance and complementarity of concepts 
linked to these metals. Silver was particularly clo-
sely associated with women and the moon, and 
gold with men and the sun, and the union of the 
39 Calancha 1974–1982 [1639], vol. 3, capítulo 19, 934.

40 Alva and Donnan 1993.

n Figura / Figure 15. Copas 
bimetálicas. 900-1300 d. C. 
Lambayeque, Chornancap, 

tumba de sacerdotisa (tumba 
4). Plata, oro 17,7×13,3 cm,

Lambayeque, Museo 
Arqueológico Nacional Brüning, 

CH–00019, CH–00020. 
Ministerio de Cultura del 

Perú. / Bimetallic Cups. AD 
900–1300. Lambayeque; Peru, 

Chornancap, Tomb of the 
Priestess (Tomb 4).



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 243242

copas bimetálicas en forma de mates (figura 15). Cada 
una había sido hecha a partir de seis láminas de metal 
distintas a las que se unió con soldaduras. Una peque-
ña abertura en el extremo de la espiral permite que 
el líquido se disperse lentamente, tal vez un efecto 
similar al que se consigue en una paccha o vasija de 
libación. La yuxtaposición de oro y plata tal vez refle-
ja un interés por el equilibrio y la complementariedad 
de los conceptos vinculados a estos metales. La plata 
se asociaba de modo particularmente estrecho con las 
mujeres y la luna y el oro, con los varones y el sol, y su 
unión en una vasija de libación tal vez era considerada 
un potente símbolo de fertilidad41.

En la costa norte peruana, el cuerpo del rey esta-
ba ornamentado con orejeras, narigueras, tocados, co-
llares y brazaletes, además de unas ropas suntuosamente 
tejidas. Mientras que los ornamentos de las orejas de-
jaban al descubierto los rasgos faciales esenciales, otros 
ornamentos en cambio los escondían. En la época co-
lonial, los orfebres cupisniques y moches crearon unos 
maravillosos ornamentos nasales de oro, plata y unas 
combinaciones profundamente inventivas de ambos 
metales. Cuando se les usa colgados del tabique nasal, 
estos ornamentos a menudo cubren o disfrazan la boca. 
¿Acaso el acto de cubrir este vital portal del sustento 
y el aliento oscurecía la humanidad del usuario? ¿Los 
ornamentos nasales permitían que sus usuarios fueran 

41 Wester, 2016. Véase en Wester, 2018: 170, figura 133, un vaso 
bimetálico finamente trabajado. Para la cuestión más amplia de los 
metales y los significados, consúltese Lechtman, 1980, 2014. Tal 
como ella anotó, la unión de los metales podría haber sido consi-
derada algo esencial. Los metales andinos rara vez muestran nivel 
alguno de «pureza»: la mayor parte del oro contiene naturalmente 
de 5 a 30 por ciento de plata, más una pequeña cantidad de cobre, 
y a los artesanos de la costa norte les atraían las aleaciones y el 
enriquecimiento de las superficies. De modo que, si bien el cobre 
y la plata eran retirados de la superficie de un objeto mediante pro-
cesos como el dorado por oxidación, dejando así un aspecto rico 
en estos metales, igual quedaba como algo inherente al objeto la 
fortaleza —y probablemente también la asociación simbólica— de 
todos los metales presentes en la aleación original.

vistos transformándose en poderosos seres sobrenatu-
rales? Resulta interesante que las narigueras en general 
pasaron de moda en la segunda mitad del primer mile-
nio d. C.. Ya no se las colocaba en entierros ni tampoco 
era usual que se las incluyera en las representaciones de 
los dignatarios. Hay intrigantes excepciones, claro está, 
como los colgantes encima de la boca de las máscaras 
funerarias lambayeques (figura 1). Las orejeras en ge-
neral continuaron siendo el ornamento corporal más 
prominente de la élite después del 900 d. C.

En los Andes, los ornamentos para las orejas fue-
ron parte importante de las insignias de la corte. desde 
por lo menos el primer milenio a. C. hasta el arribo de 
los españoles en el siglo XVI. Estos últimos llamaron 
«orejones» a los miembros de la nobleza debido a la for-
ma en que se ensanchó a los lóbulos de sus orejas, al 
dárseles forma insertando los gruesos cañones detrás de 
la parte delantera circular. Desde una perspectiva glo-
bal, las orejas hace tiempo son el lugar preferido para 
adornar tanto en varones como en mujeres, pues ofrecen 
oportunidades relativamente fáciles para la colocación, 
así como un contexto con el cual encuadrar el rostro 
sin inhibir las funciones sensoriales. Como órganos de 
percepción, las orejas pueden ser decoradas para que 
transmitan asociaciones simbólicas o metafóricas más 
profundas. Los mayas del Periodo Clásico consideraban 
que las orejeras circulares eran portales de pequeña es-
cala que conducían dentro del cuerpo humano, y que 
transformaban los sonidos que los usuarios escuchaban 
en fenómenos sagrados y perfumados: los artistas ma-
yas tallaban los ornamentos para las orejas de jadeíta, de 
modo tal que semejaban pétalos de flores.

Las recientes excavaciones efectuadas por Car-
los Wester y su equipo descubrieron tres pares de ore-
jeras grandes, pero sorprendentemente livianas, en la 
tumba de la sacerdotisa de Chornancap42. Un par luce 
42 Wester, 2016: 300-305.

millennium BC to the arrival of the Spaniards in the 
sixteenth century. Spaniards referred to members of 
the nobility as orejones, or “big ears,” for their dis-
tended earlobes, shaped by inserting the thick shafts 
behind the circular frontals. From a global perspecti-
ve, ears have long been a preferred site of adornment 
for both men and women, providing relatively easy 
opportunities for attachment as well as a context to 
frame the face without inhibiting sensory functions. 
As organs of perception, ears could be decorated to 
convey deeper symbolic or metaphorical associations. 
The Classic Maya considered ear flares to be sma-
ll-scale portals into the human body that transformed 
the sounds heard by wearers into sacred and perfu-
med phenomena: Maya artists carved jadeite ear or-
naments to resemble the petals of flowers. 

Recent excavations by Carlos Wester 
and his team uncovered three pairs of large but 
surprisingly lightweight gold earspools in the 
tomb of the Priestess of Chornancap.42 One pair 
42 Wester 2016, 300-305.

displays a repoussé figure wearing a pair of circular 
ear ornaments and a garment with triangles on the 
lower border; the figure holds a staff in either hand 
(Figure 16). The headdress consists of a rectangular 
element with five circles from which springs a 
crescent form with small parallel indentations 
across the top, perhaps representing feathers. A 
nearly identical composition is found on a pair of 
silver ear ornaments in the same tomb. Another pair 
of gold earspools has a raised central boss and two 
concentric bands of embossed “anthropomorphic 
waves,” a sinuous design motif (Figure 17).

Lambayeque ear ornaments were often ostenta-
tious affairs, with thick shafts and elaborate imagery. 
One pair of ear ornaments formally related to works 
from the Lambayque region displays the same thick 
shafts of the Chornancap ear ornaments, with perfora-
tions to help secure them in place with the aid of cotton 
strings (Figure 18). These hollow closed cylinders made 
of silver sheet have a flared, angled lip with embossed 
circles along the edge, with a concave repoussé band 

n Figura / Figure 16. Par de ornamentos para la oreja. 900-1300 d. C. Lambayeque, Chornancap, tumba de sacerdotisa 
(tumba 4). Oro. Diam. 7,6 cm, Lambayeque, Museo Arqueológico Nacional Brüning, CH–00005, CH–00006 Ministerio de 
Cultura del Perú. / Pair of Ear Ornaments. AD 900–1300. Lambayeque, Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 245244

una figura repujada con un par de ornamentos circu-
lares en la oreja y una prenda de vestir con triángu-
los en el borde inferior. La figura sostiene una vara en 
cada mano (figura 16). El tocado consta de un elemento 
rectangular con cinco círculos, del cual sale una forma 
de luna creciente con pequeñas muescas paralelas en la 
cima, las que tal vez representan plumas. Encontramos 
una composición casi idéntica en un par de ornamen-
tos para la oreja hechos de plata y que provienen de la 
misma tumba. Otro par de orejeras tiene una protu-
berancia central elevada y dos bandas concéntricas de 
«olas antropomorfas» repujadas: un motivo de diseño 
sinuoso (figura 17).

Los ornamentos lambayeques para la oreja 
eran algo ostentosos, con cañones gruesos e imágenes 
elaboradas. Un par formalmente relacionado con las 
piezas de la región lambayecana muestra los mismos 

of zoomorphic creatures with crescent headdresses on 
interior of the frontals crimped to the shafts. The gold 
insets feature a frontal figure wearing a crescent head-
dress, a tunic and a type of bicephalic “muffler,” flanked 
by two birds and encircled within a geometric band 
with tabs that insert into the shaft to hold the gold in 
place. Were such nose and ear ornaments thought to 
protect crucial portals into the body? Or was the desire 
to alter perceptual phenomena--to transform sound--a 
greater concern? Highly visible, indeed unmissable in 
performance, such works remind us of the power of or-
naments to transform the body, and transform both the 
wearer and the beholder into another state of being.

Messages of the ruler’s divine power, already 
established by materials and workmanship, were fur-

ther strengthened by iconographies of power. From 
gods and formidable creatures to teeming maritime 
seas, the imagery of regal ornament speaks to domi-
nance and abundance. Allusions to power can be in-
direct on some levels: a bivalve may not be universally 
understood as a mighty creature, yet its ability to sus-
tain the gods, and, by extension, sustain the people, 
makes it a suitable symbol for a ruler who communi-
cated with divine beings. Universally, the regal body 
is the nexus between godly forces and the well-being 
of the populace. 

On its own, royal regalia might seem to be a 
static deposit of wealth and cultural capital, but its 
potential capacity to generate meaning and convey 
ideas is fulfilled through performance. Ornament, 

gruesos cañones de las orejeras de Chornancap, con 
perforaciones para mantenerlas en su lugar con ayuda 
de cordeles de algodón (figura 18). Estos cilindros 
huecos y cerrados hechos de láminas de plata 
tienen un labio divergente y en ángulo, con círculos 
repujados a lo largo del borde, y con una banda 
repujada cóncava de criaturas zoomorfas con tocados 
en forma de creciente al interior de la parte delantera 
engarzada a los cañones. Las incrustaciones de oro 
muestran a una figura en posición frontal con un 
tocado en forma de creciente, una túnica y un tipo de 
«bufanda» bicéfala, flanqueada por dos aves y rodeada 
por una banda geométrica con lengüetas que se 
insertan en el cañón para mantener al oro en su lugar. 
¿Se pensaba que estos ornamentos para la nariz y las 
orejas protegían unos cruciales portales de ingreso al 
cuerpo? ¿O acaso el deseo de alterar los fenómenos 

n Figura / Figure 17. Par de ornamentos para la oreja. 900-1300 d. C. Lambayeque, Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba 
4). Oro. Diam. 7 cm, Lambayeque, Museo Arqueológico Nacional Brüning, CH–00003, CH–00004 Ministerio de Cultura del 
Perú. / Pair of Ear Ornaments. AD 900–1300. Lambayeque; Peru, Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.

n Figura / Figure 18. Orejeras circulares de los siglos XIV-XV. Lambayeque o chimú. Plata, oro. 6,4×12,2 cm (cada una), 
Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 1978.412.188, .189 / Earflares. 14th–15th century. Lambayeque or Chimú. 
Silver, gold.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 247246

de la percepción —para transformar el sonido— era 
una mayor preocupación? Estas piezas, sumamente 
visibles y, a decir verdad, imposibles de pasar por alto 
durante una presentación, nos recuerdan el poder que 
los ornamentos tienen para transformar el cuerpo, y 
para transportar tanto al usuario como al espectador 
a otro estado de conciencia.

Los mensajes del poder divino del rey, esta-
blecidos ya por los materiales y la calidad del trabajo, 
se veían fortalecidos aún más con la iconografía del 
poder. Desde dioses y formidables criaturas a mares 
abundantes, las imágenes de los ornamentos regios in-
dican el dominio y la abundancia. En ciertos niveles, 
las alusiones al poder pueden ser indirectas: un bival-
vo podría no ser entendido universalmente como una 
criatura poderosa, pero su capacidad para sustentar a 
los dioses, y por extensión al pueblo, le convertía en un 
símbolo idóneo para un gobernante que se comunicaba 
con seres divinos. El cuerpo regio es universalmente el 
nexo entre las fuerzas divinas y el bienestar del pueblo.

Por sí solas, las insignias regias podrían pare-
cer un depósito estático de riqueza y capital cultural, 
pero su capacidad potencial para generar significados y 
transmitir ideas se realizaba a través de la performance. 
Los ornamentos, la vestimenta y el contexto transmu-
taban el cuerpo del rey en una imagen del poder y la 
autoridad duraderos. Como ya vimos, la cualidad re-
flectante de los materiales lujosos, como el oro y la pla-
ta, a los que se plasmaba en ornamentos que a menudo 
eran articulados para que se movieran con el usuario, 
podía producir deslumbrantes efectos luminosos, en 
particular en una época anterior a la introducción de la 
iluminación artificial. Estos ornamentos podían, asi-
mismo, generar un efecto sonoro cuando sus elemen-
tos colgantes se golpeaban suavemente entre ellos. Ro-
deado por espacios arquitectónicos que enfatizaban la 
magnificencia principesca, un cuerpo regio como el de 

Ñaimlap podría así ser percibido desde lejos, separado 
del «ruido blanco» de otras personas.

Las imágenes de las insignias mismas reforzaban 
también la elaborada jerarquía necesaria para sostener el 
poder regio, y transmitían la jerarquía política y social 
del rey y su corte. Los señores como Ñaimlap proba-
blemente fueron representados a menudo solos, como 
el único tema en un vaso o tumi. En las escenas con 
múltiples figuras, el cuerpo regio frecuentemente ocupa 
el centro de la composición y está representado a mayor 
escala que los cortesanos y servidores de menor rango. 
Esta jerarquía es explícita en un par de orejeras que pro-
bablemente fueron hechas en el tardío siglo XIV, des-
pués de la conquista chimú de Lambayeque (figura 19). 
Fabricadas tal vez en Chan Chan mismo, estas inmensas 
orejeras (la parte delantera mide unos 13,3 centímetros 
de diámetro) muestran a un señor con un gran tocado 
en forma de luna creciente, al que dos figuras de menor 
escala con tocados similares, pero más pequeños llevan 
en una litera43. El señor mismo lleva grandes orejeras y 
sostiene un vaso en una mano y un abanico en la otra. 
Ambas orejeras se miran la una a la otra y la dirección 
de la procesión está invertida entre ellas, de modo que 
parecen converger en el cuerpo regio del usuario.

Cuando los chimús conquistaron el territorio de 
Lambayeque hacia 1375, el centro de la metalistería se 
desplazó al sur, a Chan Chan, la capital chimú, en el va-
lle de Moche. Es probable que los chimús hayan llevado 
orfebres de Lambayeque a Chan Chan, del mismo modo 
que los incas llevarían a los plateros chimús consigo al 
Cusco tras conquistar Chan Chan cien años después. 
Estos complejos ornamentos para la oreja fueron crea-
dos con láminas de oro cortadas y repujadas, y las piezas 
se unieron engrampándolas y soldándolas. Rodean a los 

43 Una pareja similar de orejeras, hoy en el Minneapolis Institu-
te of Art (número de acceso 43.4.1), tiene a un mono en el lugar 
de la figura subsidiaria debajo de la litera.

dress, and context transmute the regal body into an 
image of enduring power and authority. As noted 
above, the reflective quality of luxury materials such 
as gold and silver, shaped into ornaments that were 
often articulated and meant to move with the wearer, 
could produce dazzling effects of light, particularly 
in an era before the introduction of artificial illumi-
nation. Similarly, these ornaments could also create 
a sonorous effect as their dangling elements gently 
struck each other. Surrounded by architectural spaces 
emphasizing princely magnificence, a regal body such 
as Ñaimlap’s would thus be perceptible from afar, set 
apart from the “white noise” of others. 

The imagery of such regalia itself also rein-
forced the elaborate hierarchy required to uphold 
royal power, and it conveyed the social and politi-
cal hierarchy of ruler and their court. Lords such 
as Ñaimlap would likely have been often depicted 
on their own—the sole subject on a beaker or a 
tumi, for example. In multifigure scenes, the royal 
body often commands the center of the composi-
tion, depicted in a larger scale than the courtiers 
and attendants of lesser ranks. This hierarchy is ex-
plicit on a pair of ear ornaments likely made in the 
late fourteenth century, after the Chimú conquest 
of Lambayeque (Figure 19). Perhaps made at Chan 
Chan itself, these massive earspools (the frontals 
are some 13.3 cm in diameter) depict a lord with a 
large crescent headdress, borne aloft on a litter by 
two smaller-scale figures with similar, but smaller 
headdresses.43 The lord himself wears large ear or-
naments and holds a beaker in one hand and a fan 
in the other. The two earspools mirror each other, 
the direction of the procession reversed one from 

43 A similar pair of earspools now in the Minneapolis Institute 
of Art (accession number 43.4.1) features a monkey in the place 
of the subsidiary figure below the litter.

the other, so they seem to converge on the royal 
body of the wearer. 

When the Chimú conquered the Lambaye-
que territory around 1375, the center of metalwor-
king production shifted south to the Chimú capital, 
Chan Chan, in the Moche Valley. It is likely that 
the Chimú brought Lambayeque metalsmiths back 
to Chan Chan with them, much the same way the 
Inca would take Chimú silversmiths with them to 
Cuzco when they conquered Chan Chan a hun-
dred years later. These complex ear ornaments were 
created from gold sheet that was cut and embossed; 
stapling and soldering joined the pieces. Tiny ho-
llow spheres, also made of metal sheet, encircle the 
large concave disks. Despite their considerable size, 
the earspools are remarkably lightweight. The large 
hollow shafts—the part that would have been inser-
ted through the earlobes—were chased with a dia-
mond-pattern design of crested birds and then sol-
dered to the back of the frontals. Multiple danglers 
secured to the cutout forms on the front would have 
moved when the ornaments were worn, catching the 
light in a dazzling display of wealth and power.

The pair features nearly the same compo-
sition on each ornament. The principal figure, li-
kely a Chimú king, perhaps even Tacaynamo, the 
legendary founder of the Chimú dynasty, whose 
origin story of arrival from the sea echoes that of 
Ñaimlap, wears a complex headdress consisting of 
a stepped element surmounted by an impressive, 
two-tiered crest representing feathers, echoing the 
crescent-shaped fan in his hand, which was also 
likely composed of feathers. A similar headdress 
was found at Chan Chan in the early twentieth 
century, and the type has also been depicted on 
other works in metal.44 
44 Pillsbury and Mackey 2020, 16, fig. 25.



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 249248

n Figura / Figure 19. Par 
de orejeras circulares de oro 
con escenas de múltiples 
figuras. 1350-1470 d. C.,
Chimú, costa norte.
The Metropolitan Museum 
of Art, Nueva York. / Pair 
of golden earflares with 
multifigure scenes
AD 1350–1470. Chimú; 
Peru, North Coast. The 
Metropolitan Museum of Art, 
New York.

249



Capítulo 4 / Chapter 4 En la corte de Ñaimlap / At the Court fo Ñaimlap 251250

grandes discos cóncavos unas pequeñas esferas huecas, 
hechas también con láminas de metal. Las orejeras son 
notablemente livianas no obstante su considerable ta-
maño. Los grandes y huecos cañones —la parte que se 
habría insertado a través del lóbulo de la oreja— fueron 
grabados con un diseño en forma de rombo de aves con 
cresta, tras lo cual se les soldó a la parte posterior del 
elemento frental. Los múltiples colgantes sujetos a las 
formas recortadas en la parte de adelante se habrían mo-
vido al usarse los ornamentos, cogiendo a la luz en un 
deslumbrante alarde de riqueza y poder.

Este par luce casi la misma composición en cada 
ornamento. La figura principal —muy probablemente 
un rey chimú y tal vez incluso Tacaynamo, el legenda-
rio fundador de la dinastía, cuya historia de origen se 
hace eco de la de Ñaimlap y de su arribo por la mar— 
lleva un complejo tocado que consta de un elemento 
escalonado coronado por una impresionante cresta de 
dos pisos, que representa plumas y que evoca el abanico 
en forma de creciente que lleva en la mano, el cual muy 
quizá también estaba hecho de plumas. A inicios del 
siglo XX se halló un tocado similar en Chan Chan, 
y este tipo ha sido retratado en otras obras de metal44.

El señor mismo lleva grandes ornamentos cir-
culares en la oreja que tienen una protuberancia cen-
tral y bordes decorados. Su túnica está adornada con 
flecos o con un borde con un diseño. En una mano 
sostiene una copa y en la otra un abanico. Una cuarta 
figura de tamaño aún menor aparece debajo de la li-
tera, inmediatamente debajo del señor. En una de las 
orejeras, el señor sostiene el vaso en la mano derecha 
y el abanico en la izquierda; en su pareja, tiene al vaso 
en la izquierda y el abanico en la derecha. En una de 
ellas, las figuras acompañantes se mueven a la derecha 
del señor (la izquierda del espectador); en su pareja, lo 
hacen a la izquierda. Las figuras en las orejeras corren 
44 Pillsbury y Mackey, 2020: 16, figura 25.

hacia adentro siguiendo una convención establecida 
en la época moche. Por ello, es probable que, cuando 
se usaba esta pareja de orejeras, los cargadores de la 
litera marcharan hacia su usuario.

Todos los componentes de la representación del 
señor —su mayor escala y posición central en una li-
tera, pero también las insignias que vestía y portaba— 
indicaban su poder e importancia, desde el vaso que 
sostenía a la litera en la cual marchaba. Para quienes 
tenían el privilegio de ver estas obras de cerca, ¿acaso 
las imágenes les hablaban de las ricas tradiciones de la 
costa norte, tal vez incluso de una reciente y amarga 
historia de conquista? Aunque la figura en la litera es 
canónicamente chimú, las dos que tienen el rostro en 
posición frontal, el cuerpo de perfil y que sostienen la 
litera —representada aquí como una barra simple que 
remata en cada extremo en una cabeza de animal— 
parecerían ser de más al norte. Estos cargadores lucen 
ornamentos en las orejas característicos de la región de 
Lambayeque. Otros detalles revelan también una co-
nexión con esta región: una figura debajo de la litera 
lleva una botella de doble pico y asa puente, que es un 
tipo de vasija estrechamente asociado con Lambaye-
que. La conquista chimú de esta región en el siglo XIV 
significó indudablemente que muchas tradiciones de 
Lambayeque —y quizá muchos de sus orfebres— ha-
brían de perdurar en la real corte de Chan Chan.

Los ornamentos exquisitamente trabajados del 
cuerpo del rey —fabricados con los materiales raros y 
maravillosos del mundo natural, y repletos de signi-
ficados simbólicos— jamás son objetos pasivos. Ellos 
cuentan con un potencial y una potencia comunicati-
vos activos a lo largo del espacio y a través del tiempo, 
y jamás debiéramos perder de vista el hecho de que 
estos objetos realmente «vivieron» como actores vita-
les en los actos de comunicación.

The lord himself wears large round ear orna-
ments that have a central boss and decorated borders. 
His tunic is embellished with a fringe or patterned 
border. He holds a beaker in one hand and a fan in the 
other. A fourth figure, still smaller in scale, is shown 
below the litter, immediately underneath the lord. On 
one earspool, the lord holds the beaker in his right 
hand and the fan in his left; on its mate, the lord holds 
the beaker in his left hand and the fan in his right. 
On one, the attending figures are moving to the lord’s 
right (the viewer’s left); on its mate, they move to the 
lord’s left. Following a convention established in Mo-
che times, figures on earspools face inward, therefore it 
is likely that when this pair of earspools was worn, the 
litter bearers were marching toward the wearer. 

All of the components of the lord’s representa-
tion—his larger scale and central position on a litter, 
but also the regalia he wears and carries—speak to 
his power and importance, from the beaker he holds 
to the litter in which he rides. For those who had 
the privilege of viewing such works closely, did the 
imagery speak of the rich traditions of the North 
Coast, perhaps even a bitter recent history of con-
quest? While the figure on the litter is canonically 
Chimú, the two figures with frontal faces and bodies 
in profile holding the litter, rendered here as a sim-
ple bar terminating in an animal head at each end, 
seem to be from farther north. These bearers have ear 
ornaments characteristic of those from the Lamba-
yeque region. Other details also reveal a connection 
to that region: a figure below the litter carries a dou-
ble-spout-and-bridge bottle—a type of vessel closely 
associated with Lambayeque. The Chimú conquest 
of this region in the fourteenth century surely meant 
that many Lambayeque traditions—and likely many 
of their metalsmiths—lived on at the royal court at 
Chan Chan.

The exquisitely crafted ornaments of the regal 
body—made of the rare and marvelous materials of 
the natural world and densely packed with symbolic 
meaning— are never passive objects. They possess ac-
tive communicative potential and potency over space 
and through time, and we should never lose sight of 
the fact that these objects truly “lived” as vital players 
in acts of communication.



Ethnogenesis:
Between History and 
Collective Memories

Etnogénesis:
entre la historia 

y la memoria colectiva Capítulo

Chapter5



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

255254



257256

Historia y memoria

Los eruditos han discutido durante mucho 
tiempo el valor y el uso de la historia y el mito. Algu-
nos argumentan que la historia, que se basa clásica-
mente en registros escritos, ya sean inscritos en pie-
dra, impresos en arcilla, tejidos en textiles o pintados 
o entintados en pergamino, tela o papel, es un regis-
tro más confiable del pasado que la tradición oral o el 
mito. Los mitos, para otros, avientan las masas inin-
teligibles de recuerdos y, en particular, las tradiciones 
orales, en un todo comprensible filtrado para propor-
cionar respuestas y relevancia a preguntas universales. 
En el proceso, los actores pueden ser elevados a un 
estatus heroico y, con el tiempo, pueden ser equipa-
rados con dioses y aceptados como tales. En socieda-
des donde los recuerdos personales y colectivos rara 
vez se remontan a más de dos o cuatro generaciones 
(O’Phelan, 1993: 2; Peel, 1984: 115; Henige, 1974: 

Etnogénesis:
entre la historia 

y la memoria colectiva

2; Abercrombie, 1998: 119; Cobo, (1956 [1653]), II: 
165), estos sirven como ejemplos atemporales para 
enseñar a los creyentes la moral y las normas y, al ha-
cerlo, unen a la humanidad con los dioses. Muchos 
menosprecian y descartan el mito como fantasía ima-
ginada, falsa y fabricada, poblada por héroes sobrena-
turalmente poderosos que fundaron el grupo étnico, 
proporcionaron sus tierras y aguas o le obsequiaron 
alimentos básicos (Zuidema, 1992: especialmente 
173; Maršálek, 2011: 139). 

A menudo, el mito se caracteriza por ser sin-
crónico y estructural (en oposición a lo diacrónico y 
secuencial en el ordenamiento de la historia docu-
mental) (Atkinson, 1975). Característicamente, el 
mito es ahistórico; las fuentes no contienen referen-
cias específicas a fechas o épocas, sino simplemen-
te se refieren a eventos que ocurrieron en «tiempos 
inmemoriales», tiempo antes del tiempo, tiempo an-
cestral (layra timpu), o aquí, parafraseando a Miguel 

History and Memory

Scholars have long discussed the value and use 
of history and myth. History, some argue, based as 
it is, classically, on written records, be they inscribed 
on stone, impressed into clay, woven into textiles, or 
painted or inked on parchment, cloth, or paper, is a 
more reliable record of the past than oral tradition 
or myth. Myths, to others, winnow the unintelligi-
ble masses of memories and, particularly, oral tradi-
tions, into a filtered comprehensible whole to provide 
answers and relevance to universal questions. In the 
process, actors might be elevated to heroic status and, 
in time, may be equated with gods and accepted as 
such. In societies where personal and collective me-
mories seldom go back more than two to four gene-
rations (O’Phelan, 1993, 2; Peel, 1984, 115; Henige, 
1974, 2; Abercrombie, 1998, 119; Cobo, 1653/1956, 
II, 165), these serve as timeless examples to teach 
believers morality and norms, and, in so doing, link 
humanity to gods. Many disparage and dismiss myth 

Ethnogenesis: 
Between History and 
Collective Memories

as imagined, false, and fabricated fantasy, peopled 
with supernaturally-powerful heroes who founded 
the ethnic group, provided for its lands and waters, 
or gifted it with basic foodstuffs (Zuidema, 1992, 
especially 173; Maršálek, 2011, 139). Often myth 
is characterized as synchronous and structural (as 
opposed to the diachronous and sequential in the 
ordering of documentary history) (Atkinson 1975). 
Characteristically, myth is ahistorical; sources do not 
contain specific references to dates or eras, instead, 
simply referring to events that occurred in “imme-
morial time” (“tiempo inmemorial”), time before time, 
ancestral time (layra timpu), or here, to paraphrase 
Miguel Cabello Valboa, in “very old time” (“tiempos 
muy antiguos”) (ART/CoR, 3-VI-1564; Abercrom-
bie, 1998, 322; Cabello Valboa, 1782/1936, 327). For 
Hechs and positivistic historiography, myth and his-
tory are antithetical modes of explanation (1994, 1, 5; 
Burke 1989, 103). An intermediate position between 
these two opinions is represented by those who posit 
that there may be some lived bases for the stories that 

n pp. 254-255. Representación de personaje con «bufanda» que lleva remates de serpientes estilizadas. Textil estilo 
lambayeque, procedente de Pacatnamú. Christopher Donnan. / Lambayeque-style textile showing the character with the “scarf” 
and stylized serpents, from the Pacatnamu archaeological site. Christopher Donnan.

Susan Elizabeth Ramírez
Texas Christian University



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

259258

Cabello Valboa, en «tiempos muy antiguos» (ART/
CoR, 3 de junio de 1564; Abercrombie, 1998: 322; 
Cabello Valboa, (1936 [1782]): 327). Para Hechs y 
la historiografía positivista, el mito y la historia son 
modos de explicación antitéticos (1994: 1, 5; Burke, 
1989: 103). Una posición intermedia entre estas dos 
opiniones está representada por quienes postulan que 
puede haber algunas bases vividas para las historias 
que cuentan los iletrados (Read, 2000). Aunque los 
relatos de un evento, varían en las narrativas tanto 
de la historia como del mito y están sujetos a inter-
pretaciones. La distinción se mantiene y persiste la 
predilección moderna por la documentación. 

La historia de Ñaimlap que se analiza aquí es 
igualmente controvertida. John H. Rowe y R. Tom 
Zuidema, ambos destacados eruditos de los Andes, 
lo consideran una leyenda (Rowe, 1948: 36-38; Zui-
dema, 1990: 489, 500). Si existió, Luis Lumbreras no 
considera a Ñaimlap como una persona real (1979: 
181). Hermann Trimborn escribió que la historia era 
la de una migración y que Ñaimlap vivía (Trimborn, 
1979: 20)1. El relato independiente de 1782 escrito 
por el sacerdote de Mórrope, Justo Modesto de Ru-
biños y Andrade (1936 [1782]), parece indicar que la 
tradición continuó repitiéndose dos siglos después de 
que Cabello Valboa la transcribiera originalmente en 
la década de 1580.

Un destacado investigador, Marshall Sahlins, 
ha dedicado gran parte de su carrera académica al es-
tudio de la polémica sobre la historia y los mitos de los 
pueblos hawaianos. En dos monografías, cambió las 
perspectivas sobre su uso y valor. Su análisis muestra 
que los hawaianos utilizaron su folclore para explicar 
la aparición del capitán británico James Cook en sus 
costas a finales del siglo XVIII. La llegada, partida y 

1 Philip A. Means considera la narrativa de Ñaimlap como 
historia (1931: 50-55).

the unlettered tell (Read, 2000). Although accounts 
of an event vary in the narratives of both history and 
myth and are subject to interpretations, the distinc-
tion stands and the modern predilection for the do-
cumentation persists.

The story of Ñaimlap under discussion here is 
similarly controversial. John H. Rowe and R. Tom 
Zuidema, both preeminent scholars of the Andes, 
consider it a legend (Rowe, 1948, 36-38; Zuidema, 
1990, 489, 500). Luis Lumbreras did not consider 
Ñaimlap to be a real person (1979, 181). Hermann 
Trimborn wrote that the story was one of a migration 
and that Ñaimlap existed (Trimborn, 1979, 20).1 The 
independent account of 1782 written by the priest 
of Mórrope, Justo Modesto Rubiños y Andrade 
(1782/1936), seems to indicate that the tradition con-
tinued to be repeated two centuries after it was ori-
ginally transcribed by Cabello Valboa in the 1580s. 

One prominent scholar, Marshall Sahlins, 
has devoted much of his academic career to studying 
the contentious history and myths of the Hawaiian 
peoples. In two monographs, he changed the pers-
pectives on their use and value. His analysis shows 
that the Hawaiians used their folklore to explain the 
appearance of the British Captain James Cook on 
their shores in the late eighteenth century. Captain 
Cook’s arrival, departure, and actions while on the 
island closely approximated what their oral traditions 
repeated for the god of fertility and prosperity, Lono. 
Cook moored off the island, before circumnaviga-
ting it in the same direction that legend described 
Lono’s sailing. He stepped onshore near the begin-
ning of the four-month season when Lono seasonally 
appeared. While on land he was treated as and called 
“Lono”. He departed within days of the end of Lono’s 

1 Philip A. Means considered the stories of Ñaimlap as history 
(1931, 50-55).

n Botella de doble pico con representación de divinidad. Museo 
Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Lambayeque double spout 

bottle showing a deity. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

261260

celebratory period and his departure to invisible lands 
or the sky. Sahlins’ reconstruction of Captain Cook’s 
actions and itinerary corresponded, not perfectly, but 
closely enough to the expected cultural traditions to 
identify him with the God Lono. One point of Sa-
hlin’s study is that the islanders, and, by extension, 
other unlettered peoples, believed their oral traditions 
and used them to explain events, especially unusual 
ones (Sahlins 1981, 7, 17-22, 27; 1985, xiii, xvii, 38, 
74). Sahlins concludes that the Captain’s interactions 
with the Hawaiians was a “stereotypic reproduction” 
of existing cultural categories and archetypal situa-
tions (1981, 6, 14; Peel 1984, 113).2 

This point on the reality of oral tradition 
among the people who hear it is plain elsewhere in 
Spanish America. Aztec (Nahuatl) lore relates sto-
ries of a king and deity Quetzalcoatl, whose name 
meant feathered serpent. Many versions of his story 
exist, emphasizing his creator side and his cultural 
hero role, in which he proved “a morally upright go-
vernance model” (Read, 2000, 223). Details indicate 
that he dominated in central Mexico and left, going 
east. When he arrived at the Gulf, he boarded a ship 
(or a raft of serpents) and sailed toward the rising sun, 
promising to return. Some versions add that he was 
light haired and of fair complexion. Others enhan-
ce the story by including remarks that Quetzalcoatl 
marked the trees with an x as he left. The latter de-
tails may be colonial additions, but there was enough 
resemblance between a fair-skinned, cross-bearing 
Hernan Cortés’, arriving by water from the east, and 
the ancestral stories of the Nahuatl-speaking peoples 
to initially consider him the reincarnated and retur-
ning god and king Quetzalcoatl. Kay Read writes 
that “he probably once was a real ruler” who in bea-
ring Quetzalcoatl’s name also bore some of the god’s 
2 For a critique of Sahlins, see Borofsky 1997. 

acciones del capitán Cook mientras estuvo en la isla 
se aproximaron mucho a lo que sus tradiciones orales 
repetían para el dios de la fertilidad y la prosperidad, 
Lono. Cook atracó en la isla antes de circunnavegarla 
en la misma dirección en la que la leyenda describía 
la navegación de Lono. Pisó tierra cerca del comien-
zo de la temporada de cuatro meses cuando Lono 
apareció estacionalmente. Mientras estaba en tierra, 
Cook fue tratado y llamado «Lono». Partió pocos 
días después del final del periodo de celebración de 
Lono y su partida a tierras invisibles o al cielo. La 
reconstrucción de Sahlins de las acciones y el itinera-
rio del capitán Cook correspondía, no perfectamente, 
pero lo suficientemente, cerca de las tradiciones cul-
turales esperadas para identificarlo con el dios Lono. 
Un punto del estudio de Sahlins es que los isleños y, 
por extensión, otros pueblos iletrados creían en sus 
tradiciones orales y las usaban para explicar eventos, 
especialmente los inusuales (Sahlins 1981: 7, 17-22, 
27; 1985: xiii, xvii, 38, 74). Sahlins concluye que las 
interacciones del capitán con los hawaianos fueron 
una «reproducción estereotipada» de categorías cul-
turales y situaciones arquetípicas existentes (1981: 6, 
14; Peel, 1984: 113)2.

Este punto sobre la realidad de la tradición oral 
entre las personas que la escuchan es evidente en otras 
partes de Hispanoamérica. La tradición azteca (náhuatl) 
relata historias de un rey y deidad Quetzalcóatl, cuyo 
nombre significa «serpiente emplumada». Existen 
muchas versiones de su historia, las que enfatizan su 
lado creador y su papel de héroe cultural, en el que 
demostró ser «un modelo de gobierno moralmente 
recto» (Read, 2000: 223). Los detalles indican que 
dominó en el centro de México y se fue, yendo hacia 
el este. Cuando llegó al golfo, abordó un barco (o una 
balsa de serpientes) y navegó hacia el sol naciente, 
2 Para una crítica de Sahlins, véase Borofsky (1997). 

n Quetzalcóatl (folio 08v). Códice Telleriano-Remensis (Loubat 1901) Universitätsbibliothek Rostock. / 
Quetzalcóatl (folio 08v). Codex Telleriano-Remensis (Loubat 1901), Rostock University Library.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

263262

prometiendo regresar. Algunas versiones añaden que 
era de pelo claro y tez clara. Otros mejoran la historia 
al incluir comentarios de que Quetzalcóatl marcó los 
árboles con una x cuando se fue. Estos últimos detalles 
pueden ser adiciones coloniales, pero había suficiente 
parecido entre un Hernán Cortés de piel clara que 
portaba una cruz, que llegaba por agua desde el este, y 
las historias ancestrales de los pueblos de habla náhuatl 
como para considerarlo inicialmente el reencarnado y 
retornado dios y rey ​​Quetzalcóatl. Kay Read escribe 
que «probablemente él alguna vez fue un gobernante 
real» que al llevar el nombre de Quetzalcóatl tenía 
también algo del poder del dios (Read, 2000: 225). 
«El regreso de Quetzalcóatl en la forma de Cortés 
no surgió como una predicción de la Conquista, sino 
como una explicación mítica posterior a los hechos» 
(Read, 2000: 226)3.

Historias paralelas rodean el desembarco 
de Francisco Pizarro en la costa occidental de 
América del Sur en 1531-1532. Los habitantes 
consideraban a Pizarro el dios creador Viracocha 
o su mensajero, que también, después de terminar 
su obra incontables generaciones atrás, había 
desaparecido al otro lado del océano. Después 
de que el compañero griego de Pizarro, Pedro de 
Candia, desembarcara en Tumbes y disparara su 
arcabuz, los indígenas, asustados, cayeron al suelo 
o gritaron. A partir de entonces, no cuestionaron 
que estos forasteros pudieran dominar «el trueno 
de los cielos» y fueran precursores de su dios (Cieza 
de León, 1998 [1548-1550]: 112-113). Lo creyeron 
hijo del Sol o que venía del cielo y lo llevaron al 
Templo del Sol (Ramírez, 2005: 101). Aunque 
los espías del inca Atahualpa le informaron 

3 Borofsky señala con razón que la idea del europeo como un dios 
para los pueblos nativos es común en la historia del colonialismo 
(1997: 257). Sobre Quetzalcóatl, ver también Wilson (1995).

rápidamente que estos extraños eran seres humanos 
mortales, sus dudas continuaron atormentándolo 
hasta el día de su captura en la plaza de Cajamarca. 
Sin embargo, los plebeyos continuaron llamando a 
los españoles «Viracochas» en las décadas de 1560 
y 1570. Así, atestiguaban sus creencias continuas 
en las historias que escucharon de sus mayores 
(Guillén Guillén, 1974: especialmente 142; BNE/
Ms. 2010, 1576; Guamán Poma de Ayala, 1980 
[1613]: 370/[372], 381/[383]; Salomon, 1999: 30, 
34, 36; Acosta, 1979 [1550]: 310; Inca Garcilaso 
de la Vega, 1966 [1609-1612]: 287-289; Santa Cruz 
Pachacuti Yamqui Salcamaygua, 1879 [1613]: 325; 
Collapiña y otros, 1980 [1542]: 88)4.

Mi rol acá, sin embargo, no es juzgar la 
veracidad, incluso de algunos detalles de la historia 
de Ñaimlap. La literatura y los ejemplos que incluye 
mi análisis sugieren que la historia de Ñaimlap 
debe tomarse, en líneas generales, en serio, pero no 
literalmente. Mi enfoque, por lo tanto, será utilizar 
los registros etnohistóricos del siglo XVI para resaltar 
algunas características comunes entre la historia 
y los datos. Esta información se ha encontrado en 
innumerables registros administrativos y judiciales, 
actas de inspección (visitas), registros notariales, 
transcripciones civiles y penales y crónicas de los 
jayancas, lambayeques, sintos, sañas y colliques. Mis 
comentarios se centrarán en cuatro temas: la llegada de 
Ñaimlap y su séquito, Ñaimlap como señor supremo 
(cacique y/o curaca) de su pueblo, sus oficiales de la 
corte y artesanos, y la genealogía de Ñaimlap y el 
significado de los nombres de los señores como pistas 
o elaboraciones de la narrativa.

4 Ver también Krupat para un ejemplo de nativos americanos 
que aceptúan las narrativas míticas como verdaderas (2010: es-
pecialmente 533).

power (Read, 2000, 225). “Quetzalcoatl’s return in 
the form of Cortés arose not as a prediction of the 
Conquest but as an after-the-fact mythical explana-
tion of it” (Read, 2000, 226).3 

	 Parallel stories surround Francisco Pizarro’s 
landing on the western coast of South America in 
1531-32. The inhabitants considered Pizarro the 
creator god Viracocha or his messenger who also 
had, after finishing his work untold generations 
before, vanished across the ocean. After Pizarro’s 
Greek shipmate, Pedro de Candia, went ashore at 
Tumbes and shot off his arquebus, the startled nati-
ves fell to the ground or screamed; thereafter, they 
did not question that these strangers could com-
mand “the thunder of the heavens” and were har-
bingers of their god (Cieza de León 1548-50/1998, 
112-13). They believed him to be the son of the Sun 
or come from the sky and they took him to their 
Temple of the Sun (Ramírez, 2005, 101). Althou-
gh the Andean emperor Atahualpa’s spies quickly 
informed him that these strangers were mortal hu-
man beings, his doubts continued to haunt him to 
the day of his capture in the plaza of Cajamarca. 
Yet, the commoners continued to call the Spaniards 
Viracochas into the 1560s and 1570s, testifying 
to their continuing beliefs in the stories that they 
heard from their elders (Guillén Guillén 1974, es-
pecially 142; BNE/Ms. 2010, 1576; Guaman Poma 
de Ayala 1613/1980, 370/[372], 381/[383]; Salomon 
1999, 30, 34, 36; Acosta 1550/1979, 310; Garcilaso 
de la Vega 1609-12/1966, 287-89; Pachacuti Yam-
qui Salcamayhua 1613/1879, 325; Collapiña, et. al. 
1542/1980, 88).4

3 Borofsky points out rightly that the idea of the European as 
a god to native peoples is common in the history of colonialism 
(1997, p. 257). On Quetzalcoatl, see also Wilson 1995. 

4 See also Krupat for an example of native Americans accepting 
mythical narratives as true (2010, especially 533). 

My role here, however, is not to judge the ve-
racity, even of some specifics of the Ñaimlap story. 
Instead, the literature and the examples my analy-
sis includes suggest that Ñaimlap’s story should be 
taken, in broad outline, seriously, but not literally. 
My approach, therefore, will be to use the ethno-
historical records of the sixteenth century to highli-
ght some common characteristics between the story 
and the data. This information has been found in 
innumerable administrative and judicial records, 
inspection reports (visitas), notarial registers, civil 
and criminal transcripts, and chronicles covering 
the Jayancas, Lambayeques, Sintos, Sañas, and Co-
lliques. My remarks will focus on four themes: the 
arrival of Ñaimlap and his entourage; Ñaimlap as 
paramount lord (cacique and/or curaca) of his people; 
his court officials and craftsmen; and Ñaimlap’s ge-
nealogy and the meaning of lord’s names as clues or 
elaborations of the narrative.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

265264

n Miniatura de litera confeccionada en concha, Spondylus y aplicaciones 
de turquesa. / Miniature of a litter made of Spondylus shell with turquoise 
ornaments. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

267266

La historia de Ñaimlap y sus 
descendientes y sucesores

La migración
La historia del origen de los pueblos de Lam-

bayeque relata que un rey extranjero Ñaimlap llegó a 
la desembocadura del río Faquisllanga5 en una «gran 
flota de balsas [...] de la parte suprema [del mundo]» 
con un gran séquito que incluía a su esposa princi-
pal (una mujer llamada Ceterni [también Siotéric], 
traducida como «útero» o «vagina») (Salas, 2002: 
10; Carrera, 2002 [1644]: 120; Middendorf, 2002 
[1892]: 155; Villarreal, 2002 [1921]: 223; Larco Ho-
yle, 2002 [1939]: 235; Huber y Kosok, 2002: 241), 
muchas concubinas y «muchas gentes»6. La crónica 
del padre Justo Modesto de Rubiños y Andrade, es-
crito después de años en el pueblo de Mórrope en la 
década de 1780, relata que Ñaimlap y sus seguidores 
huían de una guerra que se había desatado en algunas 
islas (1936 [1782]): 262). Muchos textos contemporá-
neos definieron la «parte suprema» como el sur (Var-
gas Ugarte, 1942 [1939]: 475-476)7. Esto tampoco es 
sorprendente, pues la corriente oceánica (Humboldt), 
abrazando la costa oeste de América del Sur, fluye de 
sur a norte y Rubiños y Andrade observa que la flota 
de Ñaimlap venía «a discreción de las aguas» (1936 
[1782]: 362). La mención de las balsas, sin embar-
go, es problemática si las referencias a la «balsa» des-
criben solo embarcaciones hechas de madera liviana 
nativa de la zona de Tumbes, el golfo de Guayaquil 
y la costa de Manabí (Netherly, 2009: 146). Pero, 
dadas las dificultades para traducir la tradición oral 

5 Identificado por Rubiños y Andrade como el río Lambayeque 
(1936 [1782]): 362).

6 La historia proviene de Cabello Valboa, 1951 [1586]: 327-330.

7 Netherly y Rostworowski argumentan que llegó del norte 
(2009: 146-147, 150; 1961: 43).

a una narración escrita, «balsa» puede haberse uti-
lizado genéricamente para referirse a un bote hecha 
de troncos u otro material, como totora, lo que per-
mite un origen sureño, tal vez de tan lejos como los 
bosques de Chile. Una descripción informativa de la 
sociedad chincha en la costa sur del Perú revela que 
el señor supremo lanzó 100 mil embarcaciones oceá-
nicas, específicamente «echaba [...] balsas a la mar» 
(Pizarro, 1978 [1572]: 222; Rostworowski, 1977b: 
99, 108), que comerciaba tan al norte como Quito y 
Puerto Viejo. El primer avistamiento español de un 
bote, de hecho, una «balsa», cargada de objetos que 
los españoles interpretaron como artículos comercia-
les, sirvió a Francisco Pizarro como evidencia de una 
gran civilización capaz de producir objetos preciosos 
más al sur y lo motivó a continuar sus exploraciones 
(Sámano, 1967 [1527]). 

La narración continúa contando que el grupo 
de Ñaimlap se instaló media legua tierra adentro en 
la parte baja del valle de Lambayeque, donde cons-
truyeron un complejo llamado Chot, ahora llama-
do «Chotuna». Las excavaciones revelan los restos 
de varias pirámides truncadas, palacios, recintos 
amurallados y arquitectura doméstica, incluido un 
complejo artesanal donde vivían y trabajaban los 
artesanos del cobre y sus familias. Produjeron agu-
jas, pinzas de cobre, brazaletes, anillos y alambres 
(Donnan, 2011: 30-37).

Ñaimlap como Señor: Ñaimlap, la figura prin-
cipal detrás de las edificaciones de Chot, es descrito 
como un patriarca, «padre de compañas [sic], hombre 
de gran valor y calidad, capitán y caudillo». Múltiples 
registros del periodo describen a los señores supremos, 
curacas o caciques, en muchos de los mismos térmi-
nos utilizados para describir a Ñaimlap. Los curacas 
de Collique y Túcume fueron señalados en 1566 como 
caciques «de los viejos que avia en los valles» y «caciques 

The Story of Ñaimlap and His 
Descendants and Successors

The Migration
The origin story of the peoples of Lambaye-

que relates that a stranger-king Ñaimlap, arrived at 
the mouth of the Faquisllanga River5 in a large fleet 
of vessels (“gran flota de Balsas”) from the upper part 
(“de la parte suprema”) [of the world] with a large en-
tourage that included his principal wife (a woman 
named Ceterni (also Sioternic), translated as womb 
(or vagina) (Salas, 2002, 10; Carrera 1644/2002, 120; 
Middendorf, 1892/2002, 155; Villarreal, 1921/2002, 
223; Larco Hoyle, 1939/2002. 235; Huber and Ko-
sok, 2002, 241), many concubines, and many peo-
ples (“muchas gentes”).6 The chronicle of Father Justo 
Modesto de Rubiños y Andrade, written after years 
in the town of Mórrope in the 1780s, relates that 
Ñaimlap and his followers were fleeing a war that had 
raged on some islands (1782/1936, 262). Many con-
temporary texts defined “parte suprema” as the south 
(Vargas Ugarte, [1939] 1942, 475-76).7 This is also 
unsurprising given that the ocean current (Humbol-
dt), hugging the west coast of South America, flows 
from south to north and Rubiños y Andrade notes 
that Ñaimlap’s fleet traveled with the current (“a dis-
creción de las aguas”) (1782/1936, 362). The mention 
of the balsas, however, is problematic if references to 
“balsa” described exclusively crafts made of the li-
ght-weight wood native to the area of Tumbes, the 
Gulf of Guayaquil and the coast of Manabí) (Nether-
ly, 2009, 146). But, given the translation difficulties 

5 Identified by Rubiños y Andrade as the Rio Lambayeque 
(1782/1936, 362).

6 The story comes from Cabello Valboa, 1586/1951, 327-30.

7 Netherly and Rostworowski argue that he arrived from the 
north (2009, 146-47, 150; 1961, 43).

in rendering the oral tradition to a written narrative, 
balsa may have been used generically to refer to a ves-
sel made of logs or another material, such as reeds 
(totora), allowing for a southern origin, perhaps from 
as far south as the forests of Chile. An informati-
ve description of Chincha society on the south coast 
of Peru reveals that the paramount lord launched 
100,000 ocean-going vessels, specifically “echaba … 
balsas a la mar” (Pizarro, 1572/1978, 222; Rostwo-
rowski, 1977b, 99, 108) that traded as far north as 
Quito and Puerto Viejo. The first Spanish sighting of 
a balsa, indeed a raft, laden with goods that the Spa-
nish interpreted as trade items served Francisco Pi-
zarro with evidence of a great civilization capable of 
producing precious objects further to the south and 
motivated him to continue his explorations (Sámano, 
1527/1967).

The narrative continues stating that Ñaimlap’s 
party settled a half of a league inland in the lower part 
of the Lambayeque Valley, where they built a complex 
called Chot, now called Chotuna. Excavations reveal 
the remains of several truncated pyramids, palaces, 
walled enclosures and domestic architecture, inclu-
ding an artisan compound where copper-working 
craftsmen and their families lived and worked. They 
produced needles, copper tweezers, bangles, rings 
and wires (Donnan, 2011, 30-37).

Ñaimlap as Lord: Ñaimlap, the principal figure 
behind the building, is described as a courageous and 
respected patriarch, captain, and caudillo (“padre de 
compañas [sic], hombre de gran valor y calidad, capitan 
and caudillo”). Multiple records of the period describe 
paramount lords, curacas or caciques, in much of the 
same terms used to describe Ñaimlap. The curacas 
of Collique and Túcume were singled out in 1566 as 
“old-style caciques who were [common] in the valleys 
[of the coast]” [“de los viejos que avia en los valles”] and 



Capítulo 6 / Chapter 6 269268

de los viejos antiguos que se hazia respetar» (AGI/Es-
cribania 528c, 1313, 1315v; AGI/J459, 3085v). Pedro 
Cieza de León, viajando por la zona en la década de 
1540, escribió que los curacas de los valles «fueron es-
timados y acatados por sus súbditos todauia lo son los 
que han estado» (1984 [1548-1550], I: 205). Su papel 
como padre, protector y proveedor es elocuentemente 
expresado por la viuda de un curaca que lamentó la 
pérdida de su señor, esposo, proveedor y protector, tes-
tificando que «todos quedamos perdidos y sin marido y 
padre y desposeydos de nuestro señorio y caçicado [hu]
erfanos y pobres que pasamos mucho trabajo y necesi-
dad» (AGI/Escribanía 528C, 820v; Ramírez, 1987).

Los porteadores llevaban a tales señores 
cuando viajaban, cuando visitaban a sus seguido-
res que vivían esparcidos por el campo. Cieza de 
León menciona que los señores costeros «anda-
ban a hombros de sus vasallos» (1967 [1548-1550]: 
195). Bartolomé de las Casas estimó que entre 200 
y 300 hamaqueros acompañaban a un gran señor 
(citado por Rostworowski, 1961: 16). Un curaca 
hacía sus rondas con «gran aparato de gente y ta-
berna», incluidos trompeteros y truhanes que en-
tretenían a los espectadores. Cieza de León escribe 
que eran «amigos de regocijos». Viajaron, continuó, 
con pompa («pompa») (1967 [1548-1550]: 195). Le 
rodeaba un séquito de sirvientes, mujeres y guar-
dias. A lo largo de su ruta, los asistentes repartie-
ron la muy apreciada chicha: «todos deben beber de 
su cerveza» («lugar de beber todos de su chicha») 
(Rostworowski, 1961: 16). Es decir, la persona del 
curaca era el centro de su corte y su mundo, sin im-
portar dónde se encontraba en ese momento. Pro-
cedió entre ceremonias, rodeado de bailes, bebidas 
y el canto de sus alabanzas. Los trompeteros sona-
ban conchas (Strombus) como anuncio de su llegada 
(Martínez Cereceda, 1988: 68).

who were respected [“caciques de los viejos antiguos 
que se hazia respetar”] (AGI/Escribania 528c, 1313, 
1315v; AGI/J459, 3085v). Pedro Cieza de León, 
traveling through the area in the 1540s, wrote that 
the curacas of the valleys “were reverenced by their 
subjects, and those who survive still are so” (“ fueron 
estimados y acatados por sus súbditos todauia lo son los 
que han quedado” (1548-50/1984, I, 205). His role as 
father, protector, and provider is eloquently stated by 
a curaca’s widow who lamented the loss of her lord, 
husband, provider and protector, testifying that “all 
of us have been left lost, without a husband and father 
and dispossessed of our jurisdiction orphans and poor 
so that we suffer from much work and want” (“to-
dos quedamos perdidos y sin marido y padre y desposey-
dos de nuestro señorio y caçicado [hu]erfanos y pobres que 
pasamos mucho trabajo y necesidad”) (AGI/Esc 528C, 
820v; Ramírez 1987).

Porters carried a lord when he traveled, visi-
ting his followers who lived scattered about the coun-
tryside. Cieza de León mentions that coastal lords 
traveled on the shoulders of their vassals (“andaban 
a hombros de sus vasallos”) (1548-50/1967, 195). Barto-
lomé de las Casas estimated that 200-300 hammock 
bearers (hamaqueros) accompanied a great lord (as 
quoted by Rostworowski, 1961, 16). A curaca made 
his rounds with a great assemblage of people and 
tavern (“gran aparato de gente y taberna”), including 
conch-shell trumpet blowers and truhanes that en-
tertained spectators. Cieza de León writes that the 
caciques liked festivities (“amigos de regocijos”). They 
traveled, he continued, with pomp (“pomp”) (1548-
50/1967, 195). A retinue of servants, women, and 
guards surrounded him. Along his route, attendants 
dispensed highly-prized maize beer (chicha): “all must 
drink of his beer” (“habían de beber todos de su chicha”) 
(Rostworowski, 1961, 16). In other words, the person 

n Conus preciado molusco de las profundas aguas cálidas, asociado al relato de Ñaimlap en los 
personajes: Fonga Sigde y Pita Zofi. / Conus, a prized mollusk found in deep tropical seas which 

is associated to Fonga Sigde and Pita Zofi, two characters in the story of Ñaimlap.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

271270

Los seguidores estimaban, temían, obedecían 
y consideraban a los señores supremos «ricos», de-
bido a sus enormes seguidores que se contaban por 
cientos y miles (Cieza de León, 1967 [1548-1550]: 
239, 242). Cada señor ocupaba un gran conjunto 
de edificios, con pilares de adobe8 y amplias terra-
zas y portales tapizados con esteras. En el caso de 
Ñaimlap, este complejo se identificó con el nombre 
de Chot. Sirvió como residencia y centro religioso 
y ceremonial. Los españoles del siglo XVI llama-
ron «mezquitas» a estos complejos, refiriéndose a un 
templo o edificio religioso donde los no cristianos 
adoraban a sus dioses (AGI/AL, l. 2, 312, refirién-
dose a una fecha anterior al 7 de diciembre de 1537). 
Estos centros incluían un espacio abierto donde el 
señor y sus seguidores celebraban sus bailes y ce-
remonias. En estas plazas, los señores se sentaban 
en un dúo. Cuanto más alto era el rango del señor, 
más elaborado y más alto sería su dúo. En tales es-
cenarios, el señor invitaba a los visitantes a comer y 
beber generosamente la comida y la chicha (aswa), 
preparada por sus numerosas esposas, siendo la hos-
pitalidad y la generosidad características de un gran 
señor (Cieza de León, 1864 [1548-1550]: 219).

Los significados del ídolo verde, llamado 
«Yampallec» o «figura y estatua de Naymlap» (Cabe-
llo Valboa, 1951 [1586]: 328), modelado a su propia 
semejanza, que Ñaimlap llevó a tierra, son dos. En 
primer lugar, podría indicar que el material con el 
que se fabricó contenía cobre, que envejece con una 
pátina verde9. En segundo lugar, el hecho de que 
8 Las excavaciones de Donnan en Chotuna revelaron agujeros 
para postes para sostener un techo (2011: 30).

9 Dudo que pudiera haber sido hecho completamente de esme-
ralda (indicando un origen del norte). En primer lugar, porque 
las esmeraldas de un tamaño lo suficientemente grande como 
para haber sido vistas desde lejos habrían sido casi increíblemen-
te raras. En segundo lugar, porque la piedra es frágil y han sido 
difíciles de tallar.

of the curaca was the center of his court and world, no 
matter where he was situated at the moment. He pro-
ceeded amongst ceremonies, surrounded by dancing, 
drinking, and the chanting of his praises. Trompeters 
sounded shells (Strombus) announcing his coming 
(Martínez Cereceda, 1988, 68). 

Followers esteemed, feared, obeyed, and 
considered paramount lords “rich” because of their 
huge followings that numbered in the hundreds 
and thousands (Cieza de León, 1548-50/1967, 239, 
242). Each lord occupied a great building com-
plex, with adobe pillars8 and extensive terraces and 
doorways hung with matting. In Ñaimlap’s case, 
this complex was identified with the name of Chot. 
It served as a residence and a religious and cere-
monial center. Sixteenth century Spaniards called 
such complexes mezquitas, referring to a temple or 
religious building where non-Christians worshi-
pped their gods (AGI/AL, l. 2, 312 referring to a 
date before December 7, 1537). Such centers inclu-
ded an open space where the lord and his followers 
held their dances and ceremonies. In these plazas, 
lords sat on a stool. The higher the lord’s rank, the 
more elaborate and higher the stool. In such sce-
narios, the lord invited visitors to liberally eat and 
drink the food and maize beer (chicha, aswa), pre-
pared by his many wives, hospitality and generosi-
ty being hallmarks of a great lord (Cieza de León, 
1548-50/1864/1964, 219). 

The significance of the green idol, named 
Yampallec, or “figure and statue of Naymlap” 
(“figura y estatua de Naymlap”) (Cabello Valboa, 
1586/1951, 328), fashioned in his own likeness, 
that Ñaimlap carried ashore, are two. First, it could 
indicate that the material from which it was made 

8 Donnan’s excavations at Chotuna revealed postholes to su-
pport a roof (2011, 30).

fue hecho a semejanza de Ñaimlap subraya su sacra-
lidad. El nombre del ídolo incluye el sílabo «alek» 
(también «alaec»), definido por Jorge Zevallos Qui-
ñones (1947: 176, 179) como cacique y que, según 
Calancha (1974-1981 [1638], III: 835), significaba 
dios10. Por lo tanto, Ñaimlap, la encarnación de un 
dios, además de un poder secular, tenía poderes y 
deberes sagrados. Esto concuerda con el hecho de 
que fue transportado en una litera; tenía un corte-
sano, Fonga Sigde11, encargado de esparcir polvo de 
concha (probablemente Spondylus u ostra espinosa) 
dondequiera que pisara; y, como dios encarnado, 
probablemente ofició o fue objeto de ceremonias. Él, 
si se parecía a otros curacas posteriores, se regía por 
la persuasión, la generosidad y la hospitalidad, sin 
tener una fuerza policial establecida ni un ejército 
permanente para hacer cumplir su voluntad. Docu-
mentos coloniales revelan que los curacas ordenaron 
las ejecuciones, pero cuando sus pajes y ayudantes 
no las desarrollaban en el momento oportuno, el cu-
raca mismo cumplía la orden (Ramírez, 2005). El 
hijo mayor de Ñaimlap, Cium, murió también en 
secreto, en una cámara subterránea para mantener 
su reputación «divina».

Cortesanos y artesanos de Ñaimlap
La tradición describe con más detalle a su 

corte. Estaba formada por «hombres de cuenta» y 
cuarenta especialistas. Solo algunos de los cuales 
son nombrados. Entre ellos, estaban Pita Zofi, un 
trompetero o tañedor de «unos grandes caracoles»; 
10 Véase también Arriaga (1968 [1621]: 19) y Hamilton (1978: 
35) sobre «alek». Sobre el estado divino de un señor, ver Yaya 
(2015) y Martínez Cereceda (1988: 70).

11 Sobre Fonga Sigde, véase Cordy-Collins (1990: 393-417). 
Ella (página 385) considera, al igual que Urban (2015: 195) y yo 
(2006, de próxima publicación) que estos nombres (por ejemplo, 
Pita Zofi) eran títulos de cargos y no nombres personales de in-
dividuos.

contained copper, which ages with a green patina.9 
Second, the fact that it was made in Ñaimlap’s 
likeness underscores his sacrality. The idol’s name 
includes the syllabol “alek” (also alaec), defined by 
Jorge Zevallos Quiñones (1947, 176, 179) as cacique 
and which, according to Calancha (1638/1974-
81, III, 835), meant god.10 Thus, Ñaimlap, the 
embodiment of a god, besides a secular power, had 
sacred powers and duties. This is consistent with the 
fact that he was carried on a litter; had a courtier, 
Fonga Sigde, in charge of spreading shell (probably 
Spondylus or thorny oyster) dust wherever he might 
tread11; and, as god incarnate, probably officiated at 
or was the object of ceremonies. He, if he resembled 
other later curacas, ruled by persuasion, generosity 
and hospitality, having no established police force 
or permanent army to enforce his will. Colonial 
documents reveal that curacas ordered executions, 
but when not carried out in a timely fashion by his 
pages and aides, the curaca himself effected the 
order (Ramírez, 2005). Ñaimlap’s oldest son, Cium, 
likewise, died secretly in an underground chamber 
to uphold his “divine” reputation. 

Ñaimlap’s Courtiers and Craftsmen
The tradition further described his court. It 

consisted of important men (“hombres de cuenta”), 
and forty specialists. only a few of whom are 
9 I doubt that it could have been made entirely of emerald (indi-
cating a northern origin), first, because emeralds of a size large 
enough to have been seen from afar would have been almost im-
possibly rare and, second, because the stone in brittle and would 
have been difficult to carve.

10 See also Arriaga (1621/1968, 19); and Hamilton (1978, 35) 
on alek. On a lord’s divine status, see Yaya (2015); and Martínez 
Cereceda (1988, 70). 

11 On Fonga Sigde, see Cordy-Collins (1990, 393-417). She (p. 
385) considers, as do Urban (2015, 195) and I (2006; forthco-
ming) that these names (e.g., Pita Zofi) were titles of offices and 
not then personal names of individuals.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

273272

Ñinacola, quien «tenia cuidado de sus andas y silla»; 
Ninagintue, quien supervisó la «bebida del Señor 
a manera de Botiller»); Fonga Sigde, encargado 
de esparcir el polvo de concha por donde pisara 
su señor; Occhocalo, su cocinero; Xan Muchec, 
que se encargó de sus unciones y colores con los 
que pintaba su rostro; Olloc Copoc, quien estaba 
a cargo de su baño; y Llapchiluli, que confeccionó 
la preciada tela emplumada.

Incrustados en los registros manuscritos de 
la época están los nombres y títulos de decenas de 
«hombres de cuenta» del siglo XVI, como se presenta 
en la tabla 1. Los nombres de estos señores terminan 
en «siec» (también escrito çeq [ue], seque). Augusto 
Orrego define «cico» como «señor» (Orrego, 1958: 
86, 92, respectivamente). Una traducción más directa 
proviene de Un diccionario castellano-yunga de Zeva-
llos Quiñones (1947: 182). Allí ciec significa «señor o 
señora» (Zevallos Quiñones, 1947: 186; véase tam-
bién Harrington, 1945: 27). 

Las definiciones de los prefijos sugieren las 
especialidades de las personas que representaban. 
«Kall», como en calanseque, es traducido por Orrego 
como reír (Orrego, 1958: 91). Esto puede referirse 
a «bufones» o «charlatanes» (o embaucadores o 
bribones) (truhanes en los originales) que aparecen 
en algunos documentos. Los truhanes son picaros y 
sinvergüenzas, y payasos que entretienen burlándose 
de otros o hechos (Cieza de León, 1967 [1548-1550]: 
195; 1985 [1548-1550]: 29). Se dice que estaban 
presentes en las «tabernas», donde los señores servían 
comida y chicha a la gente. «Purri» y «purren», según 
Zevallos Quiñones, se referían a plumas (1947: 
185) y parece referirse a personas, como Llachiluli, 
que elaboraban la preciada tela de plumas y otros 
artículos12. «Purr», sin embargo, significaba también 
12 Un ejemplo de una túnica chimú con plumas de colores 

named. They included Pita Zofi, a trompetero 
or player [tañedor] of “some large shells” (“unos 
grandes caracoles”); Ñinacola, who “was in charge 
of this litter and stool” (“tenia cuidado de sus andas 
y silla”); Ninagintue who supervised the “the drink 
of the Lord, like a sommelier” (“bebida del Señor 
a manera de Botiller”); Fonga Sigde in charge 
of spreading shell dust wherever his lord might 
tread; Occhocalo, his cook; Xan Muchec who had 
charge of his oils [uncion] and colors with which he 
painted his face; Olloc Copoc who was in charge of 
his bath; and Llapchiluli who confected the prized 
feathered cloth.

Embedded in manuscript records of the era 
are the names and titles of dozens of sixteenth cen-
tury “important men” (“hombres de cuenta”), as pre-
sented in Table 1. The names of these lords end in 
“siec” (also spelled çeq[ue], seque). Augusto Orrego 
defines “cico” as “lord” (mister or señor) (Orrego 1958: 
86, 92, respectively). A more direct translation co-
mes from Zevallos Quiñiones’ Un diccionario Cas-
tellano-Yunga (1947: 182). There ciec means “mister 
or mistress” (señor or señora) (Zevallos Quiñiones, 
1947, 186; see also Harrington 1945: 27).

Definitions of the prefixes suggest the 
specialties of the people that they represented. “Kall”, 
as in calanseque, is translated by Orrego as to laugh 
(Orrego 1958, 91). This may reference the “buffoons” 
or “charlatans” (or tricksters or rascals) (truhanes in 
the originals) that are reported in some documents. 
Truhanes are picaros and scoundrels, and clowns that 
entertain by making fun of others or events (Cieza 
de León, 1548-50/1967, 195; 1548-50/1985, 29). 
They are reported as being present in the “taverns” 
(“tabernas”) where the lords served food and maize 
beer to the people. “Purri” and “purren”, according to 
Zevallos Quiñones, referred to feathers (1947, 185) 

n Tabla 1 / Table 1. Referencias a señores (ceques) de la costa norte, siglo XVI. / References to lords (ceques) on the 
north coast, Sixteenth century

Nombre cargo /  Name Title 
	 Grupo étnico / 	

Fecha / Date
	

Fuente / Source 	 Ethnic Group	

Pedro amas xeque	 Cinto/Sinto 	 1588	 ASFL/Reg. 9, Ms. 7, 1585
D. Diego calance q[ue]	 Chuspo	 1563	 ART/LC l. 4, 29-III-1563, 191
Calanzeque*	 Ferreñafe	 1536	 AGI/AL 201, 7v
Martin calanceque* 	 Ferreñafe	 1549	 AGI/Escribanía 502A, 43v-44
D. Felipe calanceque	 Ferreñafe	 1560	 AGI/AL 133, 1560
D. Diego Senseq[ue]	 Ferreñafe	 1560	 AGI/AL 133, 1560
D. Francisco Palarref 	 Ferreñafe	 1566	 AGI/AL 133, 1560

Conconçiq[ue]
Tumi çeq[ue]	 Íllimo1	 1566	 AGI/J461, 1572 
D. Pedro calanceq[ue] 	 Íllimo 	 1572	 AGI/J460, 333v
calançeque, calançeque	 Jayanca	 1540	 Gama 1540/1974: 217, 225
Conoseq[ue]2, Conocique	 Jayanca	 1540	 AGI/J418, 1573, 256v, 270v-71; 
			   ART/CoO, 13-VII-1570, 100
Calansec[que]	 Jayanca	 1540	 AGI/J418, 1573, 271
D. Juan cononçeque	 Jayanca	 1560	 ART/CoAG, 13-II-1565
D. Juan ponon çec3	 Jayanca	 1566	 AGI/J461, 1432
D. Juan pononçec	 Jayanca	 1566	 AGI/J462, 1863
D Juan principal de 	 Jayanca	 1557	 AGI/J418, 1573, 258
Conoseque

D. Juan Caxosoli Cononseque 	 Jayanca	 1591	 Zevallos Quiñones, 1989: 48
D. Luis calançeq[ue]4	 Lambayeque	 1566	 AGI/J462, 1867
D. Luis calançeque	 Lambayeque	 1572	 AGI/J460, 332v
D. Luis calançeque	 Lambayeque	 1572	 AGI/J457, 695v
D. xpoval calloçic[que]	 Lambayeque 	 1572	 AGI/J457, 714v
D. Gaspar purriseche	 Túcume	 1566	 AGI/J462, 1863; AGI/J458, 1580-80v; 
			   ART/CoO, 13-VII-1570 166v
D. Andrés Conanseque	 Túcume	 1566	 AGI/J 458, 1312; 1580-80v;
			   1784v; J462, 1739, 1863
D. Andrés Con nonseque	 Túcume 	 1573	 ART/CoO, 3-XII-1573, 190
Conoçique** 	 Túcume	 1536	 AGI/Escribanía 502A, 7
calanseque	 Túcume	 1541	 AGI/Escribanía 502A, 55
conoseque (sic çique)	 Túcume	 1541	 ART/CoO, 13-VII-1570, 100v
locnoserque (el conoserque) 	 Túcume	 1543	 ART/Álvarez, 28-Iv-1543, 33
D. Andrés Cononceq[ue] 	 Túcume	 1569	 ART/CoO, 13-VII-1570, 130v 
Tin çec[que]	 Túcume	 1574	 ART/CoO 13-VII-1576
D. Lorenço Puri çeq[ue]	 Túcume	 1570	 ART/CoO, 13-VII-1570, 166v 
D. Andrés Cononceq[ue] 	 Túcume	 1571	 ART/CoO, 13-VII-1570, 190
Amisequec5

Notas: *hijo de ferreñafe / **identificado como el cacique principal o curaca.
Notes: *hijo de ferreñafe / **identified as the cacique principal or curaca.

1 Creado del linaje de Túcume en 1540. / Created from Túcume in 1540.

2 Segunda persona del cacique. / Segunda persona del cacique (second-in-command, below the cacique)

3 Don Juan Pononceque fue identificado como la segunda persona del cacique. / Don Juan Pononceque was identified as the segunda persona of the cacique.

4 Mandón de los hamaqueros. / Mandón de los hamaqueros (lesser lord of the litter bearers). 

5 Palabra mochica hablada en el pueblo de Moche en el siglo XVII, traducida por Zevallos Quiñones como «No te iguales» (1975: 264). Harth Te-
rre (1976: 78) traduce «ami» como sí y «amex llec» como ahora, en el momento. / A Mochic word spoken in the town of Moche in the 17th century, 
translated by Zevallos Quiñones as “No te iguales” (1975, 264). Harth Terre (1976, 78) translates “ami” as yes and “amex llec” as now, soon (ahora, en 
el momento).



Capítulo 6 / Chapter 6 275274

«salado» (Zevallos Quiñones, 1947: 186), lo que 
sugiere que una interpretación alternativa podría 
ser «señor de los salineros». «Pon» y «púnic» se 
referían a «sombra» (Zevallos Quiñones, 1947: 187) 
y pueden referirse a los fabricantes o manipuladores 
de los paraguas que estaban omnipresentes sobre las 
cabezas de los funcionarios importantes. «Sem» se 
traduce como «dulce» o «suave» y puede referirse a 
los apicultores que figuran como seguidores de don 
Melchior Cororayco en 1565 (Ramírez, 1998: 308-
310; Harth Terre, 1976: 101). «Tuni» o «toni» tenía 
varias traducciones. Podría referirse a lobos marinos 
(focas) (Orrego, 1958: 85; Zevallos Quiñones, 1947: 
181) que estaban presentes en los ríos de la región 
o mucha o abundante (Zevallos Quiñones, 1947: 
183, 187). «Toni» podría signif icar también templo 
o santuario y puede haberse referido a objetos o 
edif icios sagrados (huacas) (Vargas Ugarte, 1942 
[1939]: 476). Trimborn (1979: 69), Orrego (1958: 
94) y Zevallos Quiñones (1947), sin embargo, 
definieron «tuni» como «tiempo» o «universo». 
Por lo tanto, pueden referirse a «observadores 
de estrellas» y «astrónomos». Juntas, las 
definiciones que se ref ieren a templo, santuario, 
cosa sagrada, universo y tiempo sugieren los roles 
de los sacerdotes. «Cono» es un caso atípico, 
pues se ref iere a «señor de mil jefes de familia 
nativos». El contexto del manuscrito sugiere que 
los conoseques, a menudo identif icados como 
«segundas personas», pueden haber superado en 
rango a los señores de los grupos especializados, 
siendo definidos en cambio por el número de sus 
seguidores, que pueden haber incluido más de un 
linaje de artesanos (ver más adelante).

brillantes se encuentra en el Museo Metropolitano de Arte (Met), 
de Nueva York, en la Galería 357 [número de acceso 59.135.8]. 
ver figura 1.

and seems to refer to persons, such as Llachiluli, 
who made the much-esteemed feathered cloth and 
other articles.12 “Purr”, however, also meant salted 
(Zevallos Quiñones, 1947, 186), suggesting that an 
alternative interpretation could be lord of the salt 
makers. Pon and punic referred to shade (Zevallos 
Quiñones, 1947, 187) and may refer to the makers or 
handlers of the umbrellas that were ubiquitous over 
the heads of important officials. “Sem” translates as 
sweet or soft and may refer to beekeepers that are 
listed as followers of Don Melchior Cororayco in 
1565 (Ramírez, 1998, 308-10; Harth Terre, 1976, 
101). “Tuni” or “toni” had various translations. It 
could refer to lobos marinos (seals) (Orrego 1958, 85; 
Zevallos Quiñones, 1947, 181) that were present 
in the rivers of the region or a lot or abundance 
(Zevallos Quiñones, 1947, 183, 187). “Toni” could 
also mean temple or shrine and may have referred 
to sacred objects or buildings (huacas) (Vargas 
Ugarte [1939] 1942, 476). Trimborn (1979, 69), 
Orrego (1958, 94) and Zevallos Quiñones (1947), 
however, defined tuni as time (tiempo) or universe 
and, therefore, may refer to star gazers, and 
astronomers. Together, the definitions referring to 
temple, shrine, sacred thing, the universe and time 
suggest the roles of priests. “Cono” is an outlier, 
as it refers to a lord of a thousand native heads of 
households. The manuscript context suggests that 
conoseques, often identified as “segundas personas” 
(second-in-command), may have outranked the 
lords of specialist groups – being defined instead 
by the numbers of their followers, which may 
have included more than one craftsman lineages 
(see below).

12 An example of a brightly-colored feathered Chimu tunic is 
held by The Metropolitan Museum of Art in Gallery 357 [acces-
sion number 59.135.8]. See figure 1.

n Figura / Figure 1. Vestido de plumas de colores con representación de cuatro personajes ornitomorfos dispuestos de manera 
simétrica alternan posiciones. Museo Metropolitano de Arte, Nueva York, Estados Unidos. / Colorful feather dress showing four 
ornithomorphic characters placed symmetrically but in alternating positions. Metropolitan Museum of Art, New York, USA.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

277276

Las referencias a artesanos y especialistas re-
partidas entre los diferentes grupos refuerzan esta 
información. La siguiente es una lista de los encon-
trados en la región a mediados del siglo XVI. Se ten-
drá en cuenta que algunos, como los albañiles y los 
cantores, pueden haber usado sus habilidades para 
adaptarse a las necesidades del español.
¡ Albañil: O adobero (AGI/J457, 1572).
¡ Alpargateros (también identificados como za-

pateros, petaqueros): Individuos y linajes enteros 
confeccionadores de mantas, bolsas, petacas enco-
radas [sic] [encueradas], zapatos, riendas, y alfor-
jas (¿?) (xaquinas de cuero). Algunos tejían esteras 
de totora (AGI/Patronato 189, r. 11; J458, 1760, 
1935v; J461, 1102v, 1217v; ANCR/1586-1611; 
ANP/Residencias, l. 3, c. 7, 1582, 154)13.

¡ Cabestrero: Cabestrero o pastor (AGI/Patronato 
189, r. 11, 1566).

¡ Cantores: Estos pudieron haber sido los especialis-
tas que cantaron de los hechos del gobierno de cada 
autoridad o, hacia 1560, la fecha de esta fuente, 
cantantes para la misa (AGI/AL 133, 1560; J458, 
1314v).

¡ Carpinteros: Artesanos de madera (AGI/J457, 
786v, 1572).

¡ Chicheros: Tanto caciques, principales (nobles), 
como mandones (capataces, señores de nivel infe-
rior) reunían a mujeres solteras y viudas para hacer 
chicha en Jayanca. Como se mencionó, la chicha 
se servía en tabernas y cuando el curaca visitaba a 
su gente14. Sin chicha, informaron los curacas a los 

13 Algunas alpargatas estaban hechas de cumbi colorado (lana 
fina, como la lana de vicuña); otras de algodón (ART/CoO 11-
VIII-1582, 1206). El primero indica acceso a camélidos (AGI/
Justicia, 856v, 1466-67; ART/CoR, 30-VI-1576; Gama, 1540: 
220; Shimada y Shimada, 1985).

14 El doctor Gregorio González de Cuenca, en una gira de 
inspección por el norte en 1566-1567, prohibió tabernas (AGI/
J458, 1779v).

españoles, sus seguidores no trabajarían (Rostwo-
rowski, 1961: 16; AGI/AL 28A, 18; AL 133, 1560; 
J458, 1779v; J461, 1481v, 1567; Patronato l. 189, r. 
11, 1566; Zevallos Quiñones, 1989: 119).

¡ Cocineros: Funcionario encargado de preparar la 
comida, que recuerda a Occhocalo, cocinero de 
Ñaimlap (AGI/J461, 854, 1521).

¡ Guardias: Encargado de custodiar algunos cam-
pos de maíz o maíz almacenado («unos mayzes») 
(Gama, 1540: 222).

¡ Hamaqueros: Cuanto mayor es el número de ha-
maqueros, mayor es el prestigio del señor que se 
lleva. El doctor Cuenca prohibió que los caciques 
de los valles fueran transportados en literas porque 
«ocupen muchos indios». Era, señalaron los nati-
vos, «antigua costumbre como lo sabian hazer» 
(AGI/Patronato, r. 11, 1566; AGI/J457, 1057v; 
Rostworowski, 1977a: 242; Zevallos Quiñones, 
1989: 120).

¡ Huseros: Mandones y principales estaban a cargo 
de quienes hacían husos «con que hilan los yndios» 
(AGI/Patronato, l. 189, r. 11, 1566; AGI/J461, 
1467v, 1520).

¡ Mercaderes: Individuos que intercambiaban pro-
ductos «a manera de indio», incluidos pescado o 
maíz seco y salado, conchas y algodón. Los españo-
les fomentaron temprano el trueque con los nativos. 
Calancha (1974-1981 [1638], I: 233) menciona que 
Pizarro intercambió artículos con los nativos en 
Tumbes en su segundo viaje al sur, ganando 29.000 
pesos oro de las transacciones (AGI/AL 133, 1560; 
J418, 1573, 333v; J461, 1466-67, 1520; BNE, Sra. 
3042; Ramírez, 1982; Rostworowski, 1977b).

¡ Olleros: Algunos sirvieron al cacique principal. En 
1540, un grupo de Jayanca todavía se desempeñaba 
como mitimaes (trabajadores desplazados por orden 
del Estado) en las tierras altas de Guambos desde 

References to craftspeople and specialists 
spread among the different lineages reinforce this in-
formation. The following is a list of those found in 
the region toward the middle of the sixteenth cen-
tury. Note that some, such as the albañiles and canto-
res, may have adopted their skills to fit Spanish needs. 
¡ Albañil: Mason or adobe maker (AGI/J457, 1572) 
¡ Alpargateros: (also identified as sapateros, peta-

queros): Individuals and whole lineages made carr-
ying cloths (mantas), sacks (bolsas), leather-covered 
trunks (petacas encoradas [sic] (encueradas)), shoes 
(zapatos), reins (riendas), and saddlebags (?) (xa-
quinas de cuero). Some wove reed mats. (AGI/Pa-
tronato 189, r. 11; J458, 1760, 1935v; J461, 1102v, 
1217v; ANCR/1586-1611; ANP/Residencias, l. 3, 
c. 7, 1582, 154)13 

¡ Cabestreros: Halter and reign maker or shepherd 
(AGI/Patronato 189, r. 11, 1566)

¡ Cantores: These may have been the specialists who 
sang of the events of each authority’s rule or, by 
1560, the date of this source, singers for the mass. 
(AGI/AL 133, 1560; J458, 1314v) 

¡ Carpinteros: Woodworkers (AGI/J457, 786v, 
1572)

¡ Chicheros: Both caciques, principales (nobles), and 
mandones (overseers, lower-level lords) gathered 
unmarried women (solteras) and widows (viudas) 
to make chicha in Jayanca. As mentioned above, 
chicha was served in taverns and as the curaca visited 
his people.14 Without chicha, curacas informed 
the Spanish, their followers would not work. 

13 Some alpargatas were made of cumbi colorado (fine wool, as in 
vicuña wool); others of cotton (ART/CoO 11-VIII-1582, 1206), 
the former indicating access to camelids (AGI/Justicia, 856v, 
1466-67; ART/CoR, 30-VI-1576; Gama, 1540, 220; Shimada 
and Shimada, 1985). 

14 Dr. Gregorio Gonzalez de Cuenca on an inspection tour of 
the north in 1566-67 prohibited tavernas (AGI/J458, 1779v). 

(Rostworowski, 1961, 16; AGI/AL 28A, 18; AL 
133, 1560; J458, 1779v; J461, 1481v, 1567; Patronato 
l. 189, r. 11, 1566; Zevallos Quiñones, 1989, 119)

¡ Cocineros: An official in charge of preparing food, 
reminiscent of Occhocalo, Ñaimlap’s cook (AGI/
J461, 854, 1521)

¡ Guardias: In charge of guarding some corn fields 
or stored corn (“unos mayzes”) (Gama 1540, 222)

¡ Hamaqueros: The greater the number of litter 
bearers, the higher the prestige of the lord being 
carried. Dr. Cuenca prohibited caciques from the 
valleys from being carried on litters because “they 
occupy many natives” (“ocupen muchos indios”). It 
was, natives pointed out, a very old and traditional 
custom” (“antigua costumbre como lo sabian hazer”) 
(AGI/Patronato, r. 11, 1566; AGI/J457, 1057v; 
Rostworowski, 1977a, 242; Zevallos Quiñones, 
1989, 120) 

¡ Huseros: Mandones and principales were in char-
ge of those who made spindle whirls “with which 
the natives spin thread” (“con que hilan los yndios”) 
(AGI/Patronato, l. 189, r. 11, 1566; AGI/J461, 
1467v, 1520)

¡ Mercaderes: Individuals who exchanged products 
in an Indian manner, signifying barter (“a manera 
de indio”), including dried and salted fish or corn, 
shells, and cotton. Spaniards early encouraged bar-
ter with the natives. Calancha (1638/1974-81, I, p. 
233) mentions that Pizarro traded items with the 
natives in Tumbes on his second trip south, ma-
king 29,000 pesos oro (gold pesos) from the transac-
tions. (AGI/AL 133, 1560; J418, 1573, 333v; J461, 
1466-67, 1520; BNE, Ms. 3042; Ramírez, 1982; 
Rostworowski, 1977b) 

¡ Olleros: Some served the cacique principal. In 
1540, one group from Jayanca still served as mi-
timaes (displaced workers by order of the state) in 



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

279278

la época de los incas. En otras áreas, los olleros 
fabricaban ladrillos además de vasijas (AGI/J457, 
1068; J458, 1868; J461, 1452, 1461v; 1527v, 1565v; 
Gama, 1540: 219).

¡ Ovejeros: Pastores (Gama, 1540: 220; AGI/J461, 
856v, 1466-67; Patronato 188, r. 22, 1561, 4; Ca-
bello Valboa, 1951 [1586]: 403; ART/CoO, l. 154, 
exp. 208, 11-VIII-1582, 120; CoR, 30-VI-1576)15.

¡ Pajes: Quizá no sea un especialista, pero forma 
parte del corte de una autoridad. Una autoridad, 
una segunda persona, señaló que los pajes eran 
huérfanos a los que había ofrecido alojamiento y 
comida a cambio de su servicio (AGI/J457, 1066v; 
J462, 858, 1400v).

¡ Pescadores: Linajes de pescadores oceánicos y flu-
viales. Se informa que un principal a cargo de los 
pescadores estuvo a cargo de las tejadoras. Algu-
nos reclamaron derechos sobre áreas de pesca es-
tablecidas. En 1541, el principal Mocochomy tenía 
cien pescadores a tres leguas de la orilla del mar 
(ART/CoO 13-VII-1570, 96v-99; Gama, 1540: 
217; AGI/AL 133, 1560; J418, 1573, 219, 229, 326, 
330; J454, 1784v-85; J456, 400; J458, 2025v, 2075-
75v; J460, 335-35v; J461, 1009, 1145, 1528v; Escri-
banía 502A, 54; ART/Mata, 1565).

¡ Pintores y tintoreros: Individuos itinerantes y lina-
jes enteros que se movían teñiendo y pintando man-
tas (AGI/J461, 1036, 1453v-55, 1459v, 1468; Patro-
nato l. 189, r. 11, 1566; ART/CoJ 29- III-1558).

¡ Plateros: Metalúrgicos itinerantes que trabajaban 
el oro y la plata. Cieza de León escribe que Túpac 
Inca Yupanqui trasladó plateros costeros al Cuzco 
para trabajar oro y plata (AGI/J461, 1456; AGI/
J418, 1573, 217-17v; Cieza de León, 1967 [1548-
1550]: 195).

15 Don Diego Moc chumi tenía un carnero de la tierra (caméli-
do) al cuidado de un ollero (ART/CoR 30-VI-1576).

highland Guambos since the time of the Incas. In 
other areas, olleros made bricks in addition to pots. 
(AGI/J457, 1068; J458, 1868; J461, 1452, 1461v; 
1527v, 1565v; Gama, 1540, 219) 

¡ Ovejeros: Shepherds (Gama, 1540, 220; AGI/J461, 
856v, 1466-67; Patronato 188, r. 22, 1561, 4; Cabe-
llo Valboa, 1586/1951, 403; ART/CoO, l. 154, exp. 
208, 11-VIII-1582, 120; CoR, 30-VI-1576).15 

¡ Pajes: Perhaps not a specialist, but nonetheless 
part of an authority’s court. One authority, a se-
cond-in-command (segunda persona), noted that 
the pages were orphans who he had offered room 
and board in exchange for their service. (AGI/J457, 
1066v; J462, 858, 1400v)

¡ Pescadores: Lineages of ocean and river fishermen. 
One noble in charge of the fishermen (principal) 
is reported to have been in charge of female wea-
vers (tejadoras). Some claimed rights to established 
fishing aeras. In 1541, the principal Mocochomy 
had 100 fishermen at a spot three leagues from 
the seashore. (ART/CoO 13-VII-1570, 96v-99; 
Gama, 1540, 217; AGI/AL 133, 1560; J418, 1573, 
219, 229, 326, 330; J454, 1784v-85; J456, 400; J458, 
2025v, 2075-75v; J460, 335-35v; J461, 1009, 1145, 
1528v; Escribanía 502A, 54; ART/Mata, 1565) 

¡ Pintores and tintoreros: Itinerant individuals and 
whole lineages who moved around tinting and 
painting cloths (mantas) (AGI/J461, 1036, 1453v-
55, 1459v, 1468; Patronato l. 189, r. 11, 1566; ART/
CoJ 29-III-1558)

¡ Plateros: itinerant metallurgists who worked gold 
and silver. Cieza de León writes that Tupac Inga 
Yupanqui moved coastal plateros to Cuzco to work 
gold and silver (AGI/J461, 1456; AGI/J418, 1573, 
217-17v; Cieza de León, 1548-50/1967, 195). 

15 Don Diego Moc chumi had one carnero de la tierra (camelid) 
being cared for by a potter (ollero) (ART/CoR 30-VI-1576).

n Miniatura de oro, representación de un músico con una sonaja y trompeta. Museo 
Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Golden miniature of a musician with 

a rattle and a trumpet. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

281280

¡ Porteros: Porter serviced caciques principals and 
segunda personas. (AGI/J457, 1066v; J461, 858; 
J462, 858, 1400v)

¡ Roperos/sastres/tejedoras: Persons in charge of 
native garments (ropa de la tierra de algodon, made 
by women). Widows and unmarried women clea-
ned cotton, spun it, wove it, and sewed. One ro-
pero had charge of hundreds of pieces of homes-
pun. Don Diego Moc chumi mentioned 50 capuzes 
blancas (white tunics) still in the hands of his wi-
dows (“mis viudas”) at the time he dictated his will 
in 1574. (AGI/Patronato 189, r. 11, 1566; J458, 
2248v; J461, 1486v; ART/CoR 30-VI-1576; LC 
29-III-1563; Gama 1540, 217).

¡ Salineros: Individuals who fabricated salt. D. Die-
go Moc chumi declared that he left 7,000 sardines 
still to be salted in his will. (Ravines, 1978, 60; Ne-
therly, 1975, 9; Rostworowski, 1975; 1977a, 244; 
AGI/J458, 1784, 1934-35; J461, 1468; ART/CoR, 
30-VI-1576)

¡ Sillero: Saddle or chair maker (AGI/J461, 1514v)
¡ Tamberos: Individuals who served in the roadsi-

de inns (tambos). It is unclear whether they served 
continually or on a rotating basis (Gama, 1540, 
218; ART/CoO, 13-VII-1540)

¡ Venaderos: Authority in charge of the deer hunters 
(AGI/J458, 2013; J461, 1521) 

This list accounts for only about half of the 
specialists that oral tradition said made up Ñaimlap’s 
court, but it provides an idea of the types of craftsmen 
surrounding great lords. What is important to note is 
that one polity and one authority, such as a second-in-
command, might have several craft lineages under his 
sway. The lineage of Jayanca, for example, before the 
Spanish divided it into three encomiendas, included 
alpargateros, cabestreros, capateros, chicheros, 

¡ Porteros: Portero atendía a los principales caciques 
y segundas personas. (AGI/J457, 1066v; J461, 858; 
J462, 858, 1400v)

¡ Roperos/sastres/tejedoras: Responsables de ropa 
de la tierra de algodón, confeccionada por muje-
res. Las viudas y las mujeres solteras limpiaban el 
algodón, lo hilaban, lo tejían y lo cosían. Un ropero 
se hizo cargo de cientos de piezas de tejido case-
ro. Don Diego Moc chumi mencionó 50 capuzes 
blancas aún en manos de «mis viudas» cuando dictó 
su testamento en 1574 (AGI/Patronato 189, r. 11, 
1566; J458, 2248v; J461, 1486v; ART/CoR 30-VI-
1576; LC 29-III-1563; Gama, 1540: 217).

¡ Salineros: Personas que fabricaban sal. Don Die-
go Moc chumi declaró que dejó 7.000 sardinas aún 
por salar en su testamento (Ravines, 1978: 60; Ne-
therly, 1975: 9; Rostworowski, 1975; 1977a: 244; 
AGI/J458, 1784, 1934-35; J461, 1468; ART/CoR, 
30-VI-1576).

¡ Sillero: Fabricante de sillones o sillas (AGI/J461, 
1514v).

¡ Tamberos: Individuos que servían en los tambos. 
No está claro si prestaron servicios de forma conti-
nua o rotatoria (Gama, 1540: 218; ART/CoO, 13-
VII-1540).

¡ Venaderos: Autoridad a cargo de los cazadores de 
venado (AGI/J458, 2013; J461, 1521).

Esta lista representa solo aproximadamente 
la mitad de los especialistas que, según la tradición 
oral, formaron la corte de Ñaimlap, pero proporciona 
una idea de los tipos de artesanos que rodeaban a 
los grandes señores. Lo que es importante tener 
en cuenta es que un curaca y una segunda persona 
podían tener varios linajes artesanales bajo su 
dominio. El linaje de Jayanca, por ejemplo, antes de 
que los españoles lo dividieran en tres encomiendas, 

n Miniatura de oro, representación de un músico con un tambor y un silbato. Museo 
Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Golden miniature of a musician with a 
drum and a whistle. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

283282

incluía alpargateros, cabestreros, zapateros, 
chicheros, cocineros, huseros, mercaderes, olleros, 
ovejeros, pescadores, pintores-tintoreros, plateros, 
roperos-sastres, salineros, tamberos, tejadoras y 
venaderos (AGI/J458, 1760; 1898v-99; 1935; 2013; 
J461, 1042v-43; 1468; 1521; Patronato l. 189, r. 11, 
1566; J418, 1573, 217; ART/CoO, 13-VII-1570; 
Gama, 1540: 217-218, 220-222). Los pajes y los 
guardias le sirvieron también en la corte.

Las listas y nombres dinásticos:
La sección final de la narrativa de Ñaimlap pro-

porciona listas dinásticas de los sucesores de Ñaimlap 
y del chimú invasor que aprovechó un interregno para 
atacar y hacerse del poder. Esta sección menciona los 
patrones de sucesión para Ñaimlap y su hijo (Cium), 
y, para los chimus, primogenitura16 y hermano-a-her-
mano, según la antigüedad. Este último patrón es 
consistente con la sucesión entre hermanos descrita 
por el testimonio nativo en 1595 para Reque (Ros-
towowski, 1961: 44-45; Acosta, 1979 [1590], libro VI, 
capítulo 85).

De interés adicional son los nombres de los 
gobernantes que pueden resultar muy sugerentes. 
Ñaimlap se traduce como «ave acuática» (naim = pá-
jaro; la = agua) (Salas, 2002: 17, 26; Rubiños y An-
drade: (1782 [1936]): 363), que venía por agua ,y al 
morir, según creían sus seguidores, se transformaba 
en un pájaro y se iba volando. Fempellec, el último 
de los sucesores de Ñaimlap, tentó el destino: trató 
de trasladar el ídolo verde de su templo en Chot, se 
acostó con una hermosa diabla y trajo treinta días de 
lluvias torrenciales y un año de esterilidad y hambre. 
Por sus transgresiones, sus sacerdotes lo ataron de pies 

16 El rey Felipe III ordenó que se siguiera la primogenitura en 
disputas de sucesión en 1614 y en 1628 (España, tomo II, ley 3, 
título 7, libro 6, 219v).

cocineros, huseros, mercaderes, olleros, ovejeros, 
pescadores, pintores/tintoreros, plateros, roperos/
sastres, salineros, tamberos, tejadoras, and venaderos 
(AGI/ J458, 1760; 1898v-99; 1935; 2013; J461, 
1042v-43; 1468; 1521; Patronato l. 189, r. 11, 1566; 
J418, 1573, 217; ART/CoO, 13-VII-1570; Gama, 
1540, 217-18, 220-22). Pages and guards served him 
at court, as well.

The Dynastic Lists and Names
The final section of the Ñaimlap narrative pro-

vides dynastic lists for Ñaimlap’s successors and for 
the invading Chimu who took advantage of an inte-
rregnum to attack and win power. This section men-
tions succession patterns: from father (Ñaimlap) to 
son (Cium) and (for the Chimus) primogeniture16 and 
brother to brother, according to seniority. This last 
pattern is consistent with sibling succession described 
by native testimony in 1595 for Reque (Rostowows-
ki, 1961, 44-45; Acosta, 1590/1979, libro VI, cap. 12, 
294-95; Sarmiento de Gamboa, 1572/1907, 85).

Of additional interest are the names of the 
rulers that can be very suggestive. Ñaimlap trans-
lates to waterfowl (water = la; naim = bird) (Salas, 
2002, 17, 26; Rubiños y Andrade, 1782/1936, 363), 
who came by water and at death, so his followers 
believed, transformed himself into a bird and flew 
away. Fempellec, the last of Ñaimlap’s successors, 
tempted fate: he tried to relocate the green idol from 
its temple at Chot, slept with a beautiful she-devil, 
and brought on thirty days of torrential rains and a 
year of sterility and famine. For his transgressions, 
his priests bound him, hand and foot, and drowned 
him in the deep sea, ending the Ñaimlap-founded 

16 King Felipe III mandated that primogeniture be followed in 
succession disputes in 1614 and again in 1628 (España, tomo II, 
tley 3, title 7, libro 6, 219v).

y manos, y lo ahogaron en las profundidades del mar. 
Así, acabaron con el linaje fundado por Ñaimlap (Ha-
milton, 1978: 51; Millones, 1987: 83, 85). Su nombre, 
apropiadamente, significaba el que miente, grita o llo-
ra: Fañapaec (también Fanäpäk, Fanapak, Faiñ apace), 
que significa «mentiroso» (Salas, 2002: 12); llorón o 
gritón (de fam = llorar o gritar) (Carrera, 2002 [1644]: 
95; Middendorf, 2002 [1892]: 156). Matthias Urban 
traduce a Francisco Palarref Conocique como padre de 
cientos y señor de miles. Esta interpretación se basa 
en una traducción imaginativa de palarref (que pue-
de significar «haba» o «centenas») y pong (que puede 
significar «piedra» o «decenas»). Su análisis concluye 
que el primer gobernador nombrado bajo el Chimú fue 
Pongmassa, que significa «señor de cientos». El nom-
bre del segundo gobernador, Pallesmassa, significaba 
«señor de miles» (Urban, 2015: 185-188, 190; Carre-
ra, 2002 [1644]: 183). Massa, señala Urban, significa 
«cuñado» en quechua. Esta nomenclatura podría haber 
sido un préstamo que indica un parentesco afín, quizá 
ficticio, utilizado para fortalecer los lazos con los súb-
ditos del gobernador (Urban, 2015: 191-192). Después 
de todo, los incas de habla quechua dominaron a los 
chimús después de 1470.

Otros nombres solo pueden traducirse parcial-
mente, lo que arroja algunas pistas tentadoras, pero 
aún inciertas, sobre su significado. Por ejemplo:

Nofan nech de nofan = hombre, macho o joven y 
nech = rio (Salas, 2002: 25, 28; Carerra, 2002 [1644]: 
101; Martínez Compañón, 2002 [1780s]: 131; Mid-
dendorf, 1892 [2002]: 169). Tales traducciones invo-
can una corriente fuerte y de rápido movimiento.

Cunti pallec proviene de cunti = serrano; y pallec 
(también pallak, pallaec), que significa «dios», «testícu-
los» y «cientos» (Salas, 2002: 30; Carrera, 2002 [1644]: 
101; Huber y Kosok, 2002: 241). En conjunto, podría 
significar un forastero con cientos de seguidores.

bloodline (Hamilton, 1978, 51; Millones, 1987, 83, 
85). His name, appropriately, meant he who lies, 
shouts, or cries: Fañapaec (also Fanäpäk, Fanapak, 
Faiñ apace), meaning liar (mentiroso) (Salas, 2002, 
12); crier or shouter (after fam = to cry or shout) 
(Carrera, 1644/2002, 95; Middendorf, 1892/2002, 
156). Matthias Urban translates Don Francisco Pa-
larref Conocique as father of hundreds and lord of 
thousands. This rendering is based on an imaginative 
translation of palarref (which can mean lima bean or 
hundreds) and pong (which can mean stone or tens). 
His analysis concludes that the first named governor 
under the Chimu was pongmassa, signifying lord 
of hundreds. The name of the second governor, Pa-
llesmassa, meant lord of thousands (Urban, 2015, 
185-88, 190; Carrera, 1644/2002, 183). Massa, Ur-
ban notes, means brother-in-law in Quechua. This 
nomenclature could have been a loan word that in-
dicates an affinal – perhaps fictive—kinship, used 
to strengthen ties to the governor’s subjects (Urban, 
2015, 191-92). After all, the Quechua-speaking In-
cas dominated the Chimu after circa 1470. 

Other names can be only partially translated, 
yielding some tantalizing, but still uncertain clues as 
to their meaning. For example:

Nofan nech from nofan = man (hombre), mas-
culine (macho), or young ( joven) and nech = river (rio) 
(Salas, 2002, 25, 28; Carerra, 1644/2002, 101; Mar-
tínez Compañón, 1780s/2002, 131; Middendorf, 
1892/2002, 169). Such translations invoke a strong, 
fast-moving stream.

Cunti pallec stems from cunti = highlander 
(serrano); and pallec (also pallak, pallaec) meaning 
god, testicles, and hundreds (Salas, 2002, 30; Carre-
ra, 1644/2002, 101; Huber and Kosok, 2002, 241). 
Taken together it could mean highlander or outsider 
with hundreds of followers.



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

285284

Mulu Muselin donde mulu significa «huevo» 
(Carrera, 2002 [1644]: 99) o mulun, que significa 
«hoy» (Middendorf, 2002 [1892]: 165).

Llane coll puede referirse a coll o «animal» y 
lemi cec (o lemisec), que significa «muerte» (Salas, 
2002: 18; Martínez Compañón, 2002 [1780s]: 131), 
o laem = morir (Carrera, 2002 [1644]: 97), o llam, 
que significa «tierno» (tierno) o «delgado» (delgado) 
(Salas, 2002: 19).

Otro nombre importante es el que Cabello 
Valboa anotó como Cium, y Rubiños y Andrade con-
servó como Suim (1936 [1782]: 363). La combinación 
iu en la antigua escritura en cadena del siglo XVI 
puede haber sido ui o Cuim o Suim o, más proba-
blemente, ia como en çian (reír) o eu como en Ceum. 
Considere la combinación ia, como en siam - vivir 
(Middendorf, 2002 [1892]: 174); jian [çian], que sig-
nifica «sol» (Brüning, 2002: 209; 2004: 126); shiam o 
sol (Villarreal, 2002 [1921]: 219); jiam (çiam) o «sol» 
(Kosok, 2002: 241), y ciancoçec, un linaje (parcialidad) 
de Lambayeque, mencionado en los registros bau-
tismales del siglo XVII. Juntos, esta representación 
podría significar «sol que da vida». Por el momento, 
sin embargo, tales traducciones y su sugerente inter-
pretación son especulativas.

Nombres adicionales de señores rara vez apa-
recen en el registro documental. Hay algunas excep-
ciones. Uno es Efquen pisan. La información que se 
conserva sobre este nombre lo asocia a Effquem çula, 
quien es identificado como el hijo y heredero de Sa-
pquen çula (también Zapquen Zula), quien gobernó 
en el norte en la época de los incas (ANP/DI, l. 39, 
1595, 4; Zevallos Quinones, 1989: 116). Según una 
fuente, Effquem çula tenía unos seis años cuando los 
españoles invadieron. Creció para gobernar como fil-
ca (o señor) de una etnia de la costa (Zevallos Quiño-
nes, 1989: 117) con varios principales a sus órdenes y 

Mulu muslin where mulu means egg (huevo) 
(Carrera, 1644/2002, 99) or mulun, meaning today 
(Middendorf, 1892/2002, 165)

Llane coll may refer to coll or animal and 
lemi cec (or lemisec), meaning death (muerte) (Salas, 
2002, 18; Martínez Compañón, 1780s/2002, 131), 
or laem meaning to die (Carrera, 1644/2002, 97), or 
llam meaning tender (tierno) or thin (delgado) (Salas, 
2002, 19).

Another important name is what Cabello Val-
boa wrote down as Cium and Rubiños y Andrade 
preserved as Suim (1782/1936, 363). The iu combi-
nation in the old chain script of the sixteenth century 
may have been ui or Cuim or Suim or more probably, 
ia as in çian (to laugh, reir) or eu as in Ceum. Consi-
der the ia combination, as in siam – to live (Midden-
dorf, 1892/2002, 174); jian [çian] meaning sun (Brü-
ning, 2002, 209; 2004, 126); shiam or sun (Villarreal, 
1921/2002, 219); jiam (çiam) or sun (Kosok, 2002, 
241), and ciancoçec, a lineage (parcialidad) of Lam-
bayeque, mentioned in the baptismal records of the 
seventeenth century. Together, this rendering could 
mean life giving sun. For the time being, however, 
such translations and their suggestive interpretation 
is speculative.

Other names of lords rarely appear in the 
documentary record. There are a few exceptions. One 
is Efquen pisan. The information that is extant on this 
name associates it to Effquem çula who is identified as 
the son and heir of Sapquen çula (also Zapquen Zula) 
who ruled in the north at the time of the Incas (ANP/
DI, l. 3, c. 39, 1595, 4; Zevallos Quinones, 1989, 116). 
According to one source, Effquem çula was about 
six years old when the Spanish invaded. He grew up 
to rule as filca (or lord, señor) of one ethnicity of the 
coast (Zevallos Quiñones, 1989, 117) with a number 
of principals under him and hamaqueros for transport 

(Zevallos Quiñones, 1989, 120). Natives with this 
name appear in the primary documents: Don Martin 
Efquen Zula a cacique principal and governor of 
Reque for thirty years who died circa 1580 (Zevallos 
Quiñones, 1989, 116, 118); Don Diego Efquen, a 
principal of Reque in 1566 (AGI/J458, 1594-94v); 
Don Hernando Efquen who was a noble of Collique 
in the same year (AGI/J460, 335); and Juan Efquen, 
a principal of Moro in 1583 (ART/CoPedimento, l. 
280, exp. 3611, 31-VII-1583). The name persists into 
the seventeenth century as D. Lorenso Efquen, a lord 
of a pachaca-sized lineage (parcialidad of one hundred 
families) in seventeenth century Lambayeque (ANCR/
Álvarez, 10-IV-1663, 2v). 

A second example is Falen as in Falem Pissan. 
The chronicle written by Rubiños Andrade in the 
1780s while ministering in Mórrope mentions Félam 
as a place, whose residents later moved to Pácora du-
ring the times of Inca Yupanqui (1782/1936, 291-92). 
A Falem Pinsan is identified in the second half of 
the eighteenth century as an unbaptized (gentil) ca-
cique principal of Lambayeque, a person who lived 
eight generations in the past (ANCR/1765). Another 
is the parcialidad of Calansec that may be associa-
ted with the descendants of Cala, son of Cium who 
took his people to Túcume. In 1566, Don Juan Ca-
lançeque, principal of the lineage of Collique, remar-
ked to Dr. Gregorio Gonzalez de Cuenca, a Spanish 
Supreme Court judge and inspector, that his father 
had been a lord with thirty or forty families (AGI/
J458, 1766). A later reference in a dispute over lands 
mentions the great grandchildren of the Calan çeq 
of Lambayeque (ANCR/1586-1611). The parcialidad 
was equated with a pachaca in the eighteenth century 
(ANCR/1733). 

Such translations are risky as the paleography 
in original manuscript sources is often difficult. 

hamaqueros para el transporte (Zevallos Quiñones, 
1989: 120). Nativos con este nombre aparecen en los 
documentos primarios: don Martín Efquen Zula ca-
cique principal y gobernador de Reque durante trein-
ta años y que murió hacia 1580 (Zevallos Quiñones, 
1989: 116, 118); don Diego Efquen, director de Re-
que en 1566 (AGI/J458, 1594-94v); don Hernando 
Efquen, noble de Collique en el mismo año (AGI/
J460, 335); y Juan Efquen, principal de Moro en 1583 
(ART/CoPedimento, l. 280, exp. 3611, 31-VII-1583). 
El nombre persiste hasta el siglo XVII como don Lo-
renso Efquen, señor de un linaje del tamaño de una 
pachaca (parcialidad de cien familias) en Lambayeque 
del siglo XVII (ANCR/Álvarez, 10-IV-1663, 2v).

Un segundo ejemplo es Falen como en Falem 
Pissan. La crónica escrita por Rubiños Andrade en 
la década de 1780 mientras ministraba en Mórrope 
menciona como un lugar a Félam, cuyos habitantes se 
trasladaron a Pácora durante la época de Túpac Inca 
Yupanqui (1936 [1782]: 291-292). A Falem Pinsan 
se le identifica en la segunda mitad del siglo XVIII 
como un cacique principal no bautizado (gentil) de 
Lambayeque, una persona que vivió ocho generacio-
nes en el pasado (ANCR/1765). Otra es la parcialidad 
de Calansec que puede estar asociada a los descen-
dientes de Cala, hijo de Cium que llevó a su pueblo 
a Túcume. En 1566, don Juan Calançeque, principal 
del linaje de Collique, comentó al doctor Gregorio 
González de Cuenca, juez e inspector de la Real Au-
diencia de Lima, que su padre había sido un señor con 
treinta o cuarenta familias (AGI/J458, 1766). Una 
referencia posterior en una disputa por tierras men-
ciona a los bisnietos del Calan çeq de Lambayeque 
(ANCR/1586-1611). La parcialidad se equiparó con 
una pachaca en el siglo XVIII (ANCR/1733).

Tales traducciones son riesgosas, pues la 
paleografía en las fuentes del manuscrito original 



287286

n Tocado de plumas, siglo XV-principios del XVII, cultura chimú, Museo Metropolitano de Arte, Nueva York, Estados Unidos /  
Feathered Headdress, 15th–early 17th century, Culture Chimú, The Metropolitan Museum of Art. New York, USA.

n Reconstrucción del entierro de un curaca norteño durante la colonia. Acuarela de 
Baltasar Martínez Compañón (Trujillo del Perú en el siglo XVIII, edición facsimilar. 

Ediciones Cultura Hispánica del Centro Iberoamericano de Cooperación, Madrid [1781-
1789]). / Reconstruction of the burial of a northern curaca during the colony. Watercolor by 
Baltasar Martínez Compañón (Trujillo del Perú en el siglo XVIII, facsimile edition. Hispanic 

Culture Editions of the Ibero-American Center for Cooperation, Madrid [1781-1789]).



Capítulo 6 / Chapter 6 Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva / 
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories

289288

es a menudo difícil. Además, existen problemas 
para traducir las palabras mochicas al español a 
través de viajeros, eruditos, obispos y otras personas 
cuyos antecedentes lingüísticos no son el español. 
Brüning y Bastian tradujeron el mochica a través 
del alemán. Una comparación de las grafías en las 
listas de palabras de Carrera, Martínez Compañón, 
Bastian, Middendorf, Brüning, Villarreal, Larco 
Hoyle, Huber y Kosok dan fe de las idiosincrasias e 
inconsistencias en la ortografía y pronunciación de 
varios intérpretes.

Etnogénesis 
En resumen, es mi postura, a juzgar por los 

registros etnohistóricos, que la historia de Ñaimlap 
fue creída por los lugareños y posiblemente se refirió 
a algunos eventos reales, en líneas generales y por 
remotos que sean. Ciertos personajes de la historia 
sirven como arquetipos y modelos emuladores tanto 
para señores como para damas (Ñaimlap como señor 
y Ceterni [c] como mujer vivificante). Esta historia 
paradigmática conlleva también advertencias sobre 
tabúes. Las autoridades, aunque aparentemente 
omnipotentes y venerados, no podían hacer lo que 
quisieran. El sentimiento público consideró un 
crimen faltar el respeto a los ídolos y otros objetos 
infundidos espiritualmente. Entonces, el deseo de 
Fempellec de mover el ídolo de la etnia se convirtió 
en el catalizador y el crimen para provocar el 
desastre y la eliminación definitiva del propio señor 
(Hamilton, 1978: 51; Millones, 1987: 83, 85). Más 
importante aún, la narrativa emblemática de Ñaimlap 
y sus descendientes y sucesores es la historia de la 
etnogénesis, de los orígenes de un megaaillu que se 
expandió cuando los doce hijos de Cium y sus linajes 
se aventuraron tierra adentro para establecerse y 
finalmente fundaron los pueblos. de Sinto, Túcume, 

Collique y Jayanca. La historia se construye en torno 
a los nombres selectivamente recordados de doce 
gobernantes de una dinastía autónoma y las vidas 
de sus descendientes bajo los nueve gobernadores 
elegidos e impuestos por los chimús desde la época 
preínca hasta la invasión española17. Sin duda, la 
tradición oral representó una dialéctica entre el 
pasado y el presente, modificada y manipulada para 
reflejar las preocupaciones cambiantes del presente 
y reforzar la unidad e identidad de una población, 
un sentido de sí mismo (Inca Garcilaso de la Vega, 
1966 [1609-1612]: 49). El hecho de que existan dos 
relatos recopilados de forma independiente sobre 
Ñaimlap y sus hazañas, con pocas inconsistencias, 
con una brecha de aproximadamente dos siglos entre 
uno y otro, atestigua el valor perdurable de la historia 
y sus imágenes para los pueblos que la contaron. La 
investigación lingüística futura puede agregar detalles 
a medida que la recuperación de las lenguas de la 
costa norte y la investigación onomástica revelen los 
significados adicionales detrás de las palabras nativas 
en la epopeya descrita.

17 Creo que las listas dinásticas están comprimidas y dejan fuera 
a los gobernantes intrascendentes. Estudios recientes muestran 
que diferentes individuos tomaron el nombre de sus predeceso-
res. Estos nombres eventualmente, con el tiempo, se convirtie-
ron en los títulos del cargo u oficina (Ramírez, 2006; de próxima 
publicación; Urban, 2015: 181, 193).

Also, there are problems rendering the Mochik 
words into Spanish through travelers, scholars, 
bishops, and others whose linguistic backgrounds 
are not Spanish. Brüning and Bastian delivered 
the Mochik through German. A comparison of 
the spellings in the word lists of Carrera, Martínez 
Compañón, Bastian, Middendorf, Brüning, 
Villarreal, Larco Hoyle, Huber and Kosok attest to 
the idiosyncrasies and inconsistencies in spelling 
and pronunciation of various interpreters.

Ethnogenesis
In sum, my stance, judging from the 

ethnohistorical records, is that the story of Ñaimlap 
was both believed by the locals and possibly referred 
to some actual events, in broad outline and however 
remote. Certain personages of the story serve as 
archetypes and emulative models for both lords and 
ladies (Ñaimlap as lord and Ceterni[c] as life-giving 
woman). This paradigmatic story also carries warnings 
about taboos. Lords, although seemingly omnipotent 
and revered, could not do as they pleased. Public 
sentiment considered it a crime to disrespect the idols 
and other spiritually-infused objects. So, Fempellec’s 
desire to move the ethnicity’s idol became the catalyst 
and crime for bringing on disaster and the lord’s own 
ultimate and definitive removal (Hamilton, 1978, 
51; Millones, 1987, 83, 85). More importantly, the 
emblematic narrative of Ñaimlap and his descendants 
and successors is the tale of ethnogenesis, of the 
origins of a mega-ayllu (lineage) that expanded as 
the twelve sons of Cium and their lineages ventured 
inland to settle and eventually found the pueblos 
of Sinto, Túcume, Collique and Jayanca. The story 
is constructed around the selectively remembered 
names of twelve rulers of an autonomous dynasty 
and their descendants’ lives under the nine governors 

chosen and imposed by the Chimu capac from pre-
Inca to Spanish-invasion times.17 No doubt, the oral 
tradition represented a dialectic between the past and 
the present, modified and manipulated to reflect the 
shifting preoccupations of the present and reinforce a 
population’s unity and identity, a sense of self (Vega, 
1609-1612/1966, 49). The fact that two independently 
collected accounts of Ñaimlap and his exploits exist, 
with few inconsistencies, with a gap of approximately 
two centuries between one and another, attests to 
the enduring value of the story and its images to the 
peoples who recounted it. Future linguistic research 
may be able to add details as recovery of the north 
coast languages and onomastic research reveal the 
additional meanings behind the native words in the 
outlined epic.

17 I believe that the dynastic lists are compressed and leave out 
inconsequential rulers. Recent scholarship shows that different 
individuals took the name of their predecessors. These names 
eventually, over time, became the titles to the post or office (Ra-
mírez, 2006; forthcoming; Urban, 2015, 181, 193). 



Ñaimlap and the 
legendary history of the 
ancestral lambayecans

Ñaimlap, historia 
legendaria 

de los lambayecanos 
ancestrales Capítulo

Chapter



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

293292



295294

Las glosas que siguen comentan la historia 
legendaria de los lambayecanos ancestrales, basada 
en las referencias que figuran en la crónica de Mi-
guel Cabello Valboa y que fueron recopiladas poco 
después de 1580 y analizadas inicialmente por Enri-
que Brünning hacia 1920. Para ello, recurriremos a la 
segunda fuente que existe sobre el tema. Es decir, la 
recogida por Modesto Rubiños y Andrade, la misma 
que di a conocer en el marco del Primer Seminario 
de Arqueología, celebrado en 1963 en la ciudad de 
Chiclayo (Kauffmann Doig, 1964b).

Tras la exposición y el análisis de la historia 
legendaria, ahondaremos con nuevos argumentos en 
la tesis que trata de demostrar que el mítico perso-
naje al que los cronistas citados nombran Ñaimlap, 
Naymlap y Namla, aparecen retratados en la porten-
tosa obra áurea descubierta en 1936 y a la que a partir 
de entonces se le conoce como «Tumi de Lambaye-
que»: un hacha de mano coronada por la figura de un 
personaje sobrenatural. 

Ñaimlap, historia 
legendaria de los 

lambayecanos ancestrales Ñaimlap and the legendary 
history of the ancestral 
lambayecans

Por último, trataré de fundamentar mi con-
clusión, en el sentido de que Ñaimlap debió original-
mente llamarse Ñaim (‘ave’) - lap (‘agua’) o Ñañla, 
cuyo significado es «ave acuática», en particular «ave 
marina», tótem del personaje.

Introducción 

Como en el caso de Manco Cápac y otras na-
rrativas sobre los orígenes de determinados grupos, 
recogidas por cronistas, los lambayecanos ancestrales 
tienen también una historia mítica.

Son dos las versiones que se refieren a sus 
orígenes. Una fue recogida hacia 1580 por el cronista 
Miguel Cabello Valboa (1586) y la otra, acopiada por 
el párroco de Mórrope y Pacora Modesto Rubiños 
y Andrade (1782). En ambos casos se trata de la 
descripción de Ñaimlap, personaje mítico que, con su 
séquito, arribó en balsas a las playas de Lambayeque, 
y de los dominios territoriales que conquistaron sus 

In this article, I offer my views on the origin 
of the ancestral people of Lambayeque, as we know 
it from the information contained in two important 
sources: the chronicle by Miguel Cabello Valboa, 
which was written in 1586, and the later chronicle 
by Modesto Rubiños y Andrade, which was written 
in 1782. While the information contained in Cabello 
Valboa’s chronicle was first analyzed by Enrique 
Brüning around 1920; the information in Rubiños 
y Andrade’s chronicle was found and then presented 
by me at the First Seminar of Archaeology that 
took place in the city of Chiclayo, Peru, in 1963 
(Kauffmann Doig, 1964b).

I will first analyze the legendary history of 
the Lambayecans, and then I will discuss some new 
evidence and a thesis that says the mythical being 
the chroniclers call Ñaimlap, Naymlap or Namla, 
corresponds to the spectacular golden figure of a 
supernatural being represented in the handle of 
a Lambayeque hand axe −an item known as the 
“Lambayeque tumi” since it was discovered in 1936.

I will conclude this article by trying to support 
my conclusion that the name “Naymlap” −as the name 
has normally been used, must originally have been 
spelled “Ñaimlap” (the word we use in this book) 
or “Niainla”, both meaning “aquatic bird” or, more 
specifically, “seabird”, i.e. the totem he represented.

Introduction

Just like in the case of the Incas with the story 
of Manco Cápac, or like the stories about the origins 
of other peoples compiled by other chroniclers, the 
ancient people of Lambayeque also explained their 
origins through mythical history.

There are two written versions of the 
Lambayeque mythical history. The first one was 
compiled in 1586 by the Spanish chronicler Miguel 
Cabello Valboa, and the second one was written in 
1782 by Modesto Rubiños y Andrade, who was then 
parish priest for the towns of Mórrope and Pacora. 
Both texts talk about Ñaimlap, a mythical leader that 

Federico Kauffmann Doig
Universidad de Piura

n pp. 292-293. Aves marinas en el horizonte del atardecer lambayecano. / 
Lambayecan sunset with sea birds.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

297296

sucesores en el mando: «Desde el Partido de Pacasmayo, 
hasta Motupe, y Olmos», según Rubiños y Andrade1.

Colmada de detalles, aquella narración le-
gendaria se remonta a varios siglos anteriores a la pre-
sencia española. La misma se desplaza a lo largo de 
nada menos que veintiún gobernantes, si tomamos en 
cuenta lo expuesto por Cabello Valboa. Sin embargo, 
los últimos diez fueron designados por los chimús, 
que, partiendo de su centro en el valle de Moche 
—donde se levanta Chan Chan—, extendieron sus 
dominios anexando a sus vecinos lambayecanos. Sin 
embargo, esta designación de los chimús no significó 
que el gobierno regional de los lambayeques no si-
guiera siendo ejercido por la élite de la estirpe lam-
bayecana de Ñaimlap, si bien naturalmente leales al 
gobierno chimú.

Si consideramos que cada uno de los veintiún 
reyezuelos habría gobernado solo de diez a quince 
años, la historia legendaria de los lambayecanos pudo 
haberse extendido antes de la presencia española por 
unos 250 años. Ello significa que se habría iniciado 
hacia el 1300 d. C.. Así, concordaría a grandes rasgos 
con las estimaciones arqueológicas2.

1 En el ámbito del territorio que ocuparon los lambayeques, 
hay ejemplos diversos e imponentes de su arquitectura y de sus 
objetos labrados en metal, como también en cerámica y pintura 
mural. Al respecto, recordemos los hallazgos arqueológicos 
como las investigaciones iconográficas que realizaron y 
continúan realizando especialistas como Richard P. Schaedel 
(1978, 1989), C. B. Donnan (1989), I. Shimada y J. P. Griffin 
(1994), P. Carcedo e I. Shimada (1985), I. Shimada (1995), C. 
Wester (2010, 2016, 2018), C. Elera (2008), A. Narváez (1995, 
2011, 2014), W. Vargas Morales (2016), C. Mackey (1986), 
J. Pillsbury (2013), L. Chero (2015), P. Carcedo (2017), K. 
Makowski (2017), entre otros autores.

2 El gobierno de cada mandatario lambayeque debió ajustarse 
a un máximo de quince años. Esto se basa en la afirmación 
de Cabello Valboa acerca de que cada gobernante debía 
someterse a prolongados ayunos y abstinencias, así como 
vigilias, por lo que no habría durado en el cargo más allá 
de los doce años (Cabello Valboa, 1586). Esto revela cómo, 
en sociedades que carecen de escritura, los acontecimientos 

arrived with his entourage on a fleet of rafts to the 
coasts of Lambayeque, and also about the lands those 
who succeeded him in command conquered at a later 
stage: “from the Pacasmayo district to Motupe and 
Olmos”, according to Rubiños y Andrade1.

His narrative is rich in details and goes 
back several centuries before the Spanish presence. 
It encompasses a surprising 21 rulers, out of which 
the last 10 were designated by the Chimús −who 
expanded their dominions from Chan Chan in 
the Moche valley to annex the territories of their 
Lambayeque neighbors. The designation of those 
new Lambayeque rulers by the Chimús did not 
imply a change of the ruling dynasty, because 
they were still part of the Lambayeque elite that 
descended from Ñaimlap, even though they became 
loyal to the Chimú kingdom. Because each one of 
these petty Lambayeque kings ruled for no more 
than ten to fifteen years, the legendary history of 
the Lambayecan people could have extended for 
some 250 years before the arrival of the Spanish 
conquerors. This means it would have started 
towards the year 1300 AC, a date that roughly 
agrees with the archaeological estimates2.

1 There are many examples, some of them quite impressive, 
of the Lambayeque culture’s architecture, metalwork, pottery 
and mural paintings throughout their territory. Important ar-
chaeological findings and research on their iconography have 
been made by specialists like Richard P. Schaedel (1978, 1989), 
C. B. Donnan (1989), I. Shimada and J. P. Griffin (1994), P. 
Carcedo and I. Shimada (1985), I. Shimada (1995), C. Wester 
(2010, 2016, 2018), C. Elera (2008), A. Narváez (1995, 2011, 
2014), W. Vargas Morales (2016), C. Mackey (1986), J. Pills-
bury (2013), L. Chero (2015), P. Carcedo (2017), and K. Ma-
kowski (2017), among others.

2 The government of each Lambayeque ruler must have lasted 
for a maximum of 15 years. Cabello Valboa says any government 
would have lasted more than 12 years because they were subject-
ed to prolonged fasting, vigils and abstinence (Cabello Valboa, 
1586). This can be viewed as an indication of the way the more 
important events that happen in preliterate societies are trans-
mitted across several centuries, and how they are turned into 

n Vista parcial del tumi de Lambayeque, tomada del libro Ancestors of the Incas (Kauffmann Doig, 1998). / Partial view of 
the Lambayeque Tumi. Taken from Federico Kauffmann Doig, 1998, Ancestors of the Incas, Memphis, Tenessee.



299298298

Como quiera que el relato histórico-
legendario de los lambayeques ancestrales —como 
en el caso de Rubiños y Andrade— era recordado 
200 años después de presentarse los españoles en 
el Perú de los incas, ahondando en los terrenos de 
lo mítico podemos señalar con certidumbre que la 
narración retrocede a varios siglos.

No debe llamarnos la atención esta memoria 
colectiva profunda en el tiempo si tenemos presente 
que, dos siglos después de haber recogido Miguel 
Cabello Valboa —hacia 1580— aquella historia 
legendaria, esta seguía vigente, tal como lo com-
prueba que hacia 1782 el clérigo Modesto Rubiños 
y Andrade la escuchara de boca de los lugareños. 
Esto no debe llamarnos la atención si recordamos 
que la ordenanza divina del t’ inkui fue cumplida en 

principales del pasado suelen ser transmitidos a lo largo de 
varios siglos, desde luego siendo elevados a niveles de mito y 
leyenda, sobre todo los más antiguos.

tiempos de Chavín y siguió vigente en el Incario. Es 
decir, unos 2.500 años3.

Nuestra atención se centra en ahondar en la 
investigación acerca del personaje mítico Ñaimlap —o 
Namla, según Rubiños y Andrade— y analizar la re-
presentación en el llamado tumi de Lambayeque que, 
de acuerdo con la opinión generalizada, lo retrata. Es 
también nuestro interés profundizar en aspectos de su 
condición de personaje sobrenatural en base a las dos 
fuentes disponibles, la narrativa de Cabello Valboa y la 
de Rubiños y Andrade, descubierta —como mencio-
né— en la década de 1960 (Kauffmann Doig, 1964b).

3 La voz quechua t’ inkui significa «encuentro» o «vinculación 
con la divinidad». Por ejemplo, como aquella con los apus o 
montañas sagradas, especie de santuarios naturales. Así también 
el lugar de confluencia de dos ríos, considerados también espacios 
sagrados. Esta práctica mágico-religiosa estuvo presente ya en 
tiempos de Chavín, hace más de 2.500 años. Conviene recordar 
que Manco Cápac trató e identificó el «tingo» que la divinidad 
le había señalado identificar como lugar para erigir la ciudad del 
Cusco (Kauffmann Doig, 2001; 2012).

Because the legendary-historic narrative 
of the ancestral Lambayecan people was still 
remembered by the locals 200 years after the 
Spanish arrival to Inca-controlled Peru (as the texts 
by Rubiños y Andrade prove), we can say that the 
Lambayeque story −including the mythical realm− is 
several centuries old.

The great longevity of this collective memory 
should not be surprising. After Miguel Cabello 
Valboa first recorded it towards 1580 it remained 
alive, and thus when the priest Modesto Rubiños y 
Andrade later compiled his own version (in 1782) the 
natives told him that same legendary history. Another 
instance of great longevity of the collective memory 
that can serve as an example is the divine ordnance of 
the “T’inkui”, which was complied with during the 
Chavín period and stayed in effect for about 2500 
years until the Inca period3.
myths and legends, especially the oldest events.

3 The Quechua word “T’inkui” means “encounter” or “linkage 

We will concentrate our efforts in deepening our 
understanding of the mythical being Ñaimlap −or Namla, 
as Rubiños y Andrade calls him− through the analysis of 
his representation in the “Lambayeque tumi”. In fact, it is 
generally believed that the figure in the tumi is Ñaimlap. 
We will also emphasize some aspects of his status as a 
supernatural being, as it emerges from parts of the two 
chronicles that are our main sources. As mentioned 
above, the first chronicle was written by Cabello Valboa 
in 1586 and its treatment of the Lambayeque history was 
documented by Enrique Brüning (1922-1923, fascicle 
I); while the second chronicle was written by Rubiños y 
Andrade in 1782 and its treatment of the Lambayeque 
history was documented by me during the 1960’s 
(Kauffmann Doig, 1964b).
with the deity”. The sites where these sacred encounters took 
place were considered sacred spaces, like at the “Apus” (sacred 
mountains) or at the junction of two rivers. This magical-religious 
practice dates from the Chavín period, more than 2,500 years 
ago. Another example of “T’inkui” would be when the legendary 
Manco Capac reached the “Tingo” where the deity had told him 
to found the city of Cusco (Kauffmann Doig, 2001; 2012).

n Figura / Figure 1. Plano de los valles 
comprendidos entre los ríos Motupe y Zaña, 
escenario de la cultura lambayeque (Trimborn 
1979). / Plan of the valleys located between the 
Motupe and Zaña rivers, where the Lambayeque 
culture developed (Trimborn, 1979).

Motupe

Apurlec

La Viña

Batán GrandeTúcume
Mórrope

Mochumi

Pacora
Jayanca

Chornancap

San José Chiclayo
Sioternic

Chotuna
Lambayeque

río Lambayeque

río Zaña

río Reque river

río Chancay

río Leche

río Salas

río Motupe

río
 C

ho
lo

qu
e

Racarumi canalTaymi canal

Colluz Collique

Pampa Grande

C
A

JA
M

A
R

C
A

LAMBAYEQUE

La PuntillaPatapo

Tinajones



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

301300

1. La historia legendaria de los 
lambayecanos ancestrales

Los cronistas Cabello Valboa y Rubiños y 
Andrade recibieron información sobre la historia le-
gendaria de los lambayecanos ancestrales de primer 
mano, pues les fue narrada por los comarcanos. La 
veracidad de la narrativa se comprueba por el conte-
nido, que, pese a la separación de dos siglos, es bási-
camente el mismo en ambos casos.

La primera recopilación es la de Miguel Ca-
bello Valboa, clérigo malagueño de la orden de San 
Agustín. Luego de una prolongada estancia en Co-
lombia y con posterioridad en Quito, en 1580 pasó al 
Perú, tierra que —como misionero— visitó extensa-
mente, tal como lo demuestra su crónica colmada de 
vivencias personales y que originalmente fue publica-
da con el título de Miscelánea antártica (1586).

La información que relata posiblemente fue 
escrita entre 1581 y 1586. Según afirma, la obtuvo 
«de los naturales de lambayeque» y de los lugareños 
de «los demás pueblos de este valle comarcanos». 
Aquello significa que tal narrativa estaba presente en 
la memoria colectiva a lo largo y ancho del territorio 
ocupado por los antiguos lambayeques. 

La versión de la narrativa que consigna Cabe-
llo Valboa es conocida popularmente como la leyen-
da de Ñaimlap, nombre con el que describe al mítico 
personaje que «vino a aportar y tomar tierra a la boca 
de rio»; ahora refiere «llamado Faquisllanga» y al que 
unánimemente se le estima debió ser el de Lambaye-
que (Cabello Valboa, 1586, cap. XVII).

Solo es posible especular los tiempos de 
la llegada de Ñaimlap, pues el cronista solo señaló 
que sucedió «en tiempos muy antiguos que no saben 
numerarlos», pero incide en que Ñaimlap llegó «de la 
parte suprema deste Piru». Esto se interpreta como 

1. The legendary history of the ancestral 
Lambayecans.

Both Cabello Valboa and Rubiños y 
Andrade received good, firsthand information 
about the legendary history of the Lambayecan 
people directly from the local townspeople. The 
veracity of both narratives is confirmed by the fact 
that their contents are very similar; in fact they are 
practically the same despite the time difference of 
about two centuries.

The first compilation is the one by Miguel 
Cabello Valboa. He was a Spanish Augustinian 
priest from Malaga who came to the Americas as a 
missionary. After many years in Colombia and Quito 
(Ecuador), he came to Peru in 1580 and traveled 
the country extensively. His chronicle, probably 
began in 1581 and published in 1586 under the title 
“Miscelánea antártica” (“Antarctic Miscellany”), 
is filled with personal life experiences. He says he 
obtained his information “from the Lambayeque 
natives” and “people from other towns in this valley”. 
This implies that the stories he heard were part of 
a collective memory that was spread throughout the 
territory of the ancient Lambayecans.

Cabello Valboa’s version of that collective 
memory is popularly known as the “Legend of 
Naymlap” − Ñaimlap being the name he uses to 
describe the mythical being that “came to bring and 
take earth to and from the river mouth”. The river 
he mentions, which was called the “Faquisllanga” 
(Cabello Valboa, 1586, chapter XVII), is nowadays 
unanimously thought to be the Lambayeque river.

We can only speculate about the year of 
Ñaimlap’s arrival, because the chronicler only says his 
arrival happened “in very ancient times, for which the 
natives can’t put a number”; he then adds that Ñaimlap 

n Figura / Figure 2. Escena simbólica que debe aludir a la travesía marina que condujo a Ñaimlap a tierra lambayecana. 
En contra de lo que afirma el mito, no se representa una balsa de palos, sino una elaborada de totora. La circunstancia que 
va navegando va simbolizada por las piernas humanas que aparecen debajo de la balsa en actitud de correr. La misma está 
cargada con recipientes de agua que aluden a la larga trayectoria emprendida por esta embarcación. (Museo de La Plata, 
Buenos Aires). / Symbolic scene believed to allude to Ñaimlap's journey across the sea to Lambayeque. The raft, which is 
made of Totora reed and not of wood as the myth says, is loaded with water containers that suggest a long journey. The running 
human legs below the raft indicate it is sailing (Museo de La Plata, Buenos Aires).

301



Capítulo 6 / Chapter 6 303302

ocurrido en las postrimerías de los grandes metalistas 
de la cultura moche, mochica o muchik, que —como la 
posterior Chimú— tuvo su centro en el valle de Moche, 
de donde fue extendiéndose por el norte, tal como lo 
comprueban fehacientemente los hallazgos realizados 
en Sipán por Walter Alva a partir de 1987 (Alva, 
Maiken, Schaner y Tellenbach, 1989; Alva, 1994).

Cabello Valboa recogió una de las dos 
narraciones de las que disponemos acerca de 
la historia legendaria de los lambayecanos 
ancestrales, la que fue inicialmente analizada 
por Enrique Brüning (1922-1923, fascículo 
I), obra reeditada en 1989 por el peruanista 
James Vreeland, Jr., especializado en la cultura 
lambayeque. Al respecto, es necesario mencionar 
también a Bernd Schmelz (2016) por su valiosa 
contribución respecto al importante legado de 
Brüning en materia de las múltiples fotografías. 
También citemos algunos de los estudiosos que 
posteriormente se han ocupado del tema que sobre 
Ñaimlap nos ha legado Cabello Valboa, como 
Christopher B. Donnan (1989), Jorge Zevallos 
Quiñones (1989), Hermamn Trimborn (1971), Julio 
Rucabado (2008), Carlos Wester (2013), Carol 
Mackey y Joanne Pillsbury (2013), Luis Alfredo 
Narváez Vargas (2004) y Krzysztof Makowski 
(2016). También me he interesado acerca del tema 
(Kauffmann Doig, 1964a; 1964b; 2017)4.

4 También me he ocupado del tema (Kauffmann Doig, 1964a: 
23-33; 1964b; 1992; 2003; 2017). Esto debido a que el personaje 
mítico Namla está vinculado al tema religioso y desde hace cin-
cuenta años investigo acerca del cosmos religioso andino, motiva-
do por Mircea Eliade, quien me solicitó una visión integral sobre 
la materia para incluirla en su Encyclopedia of Religion, publicada 
en diecisiete volúmenes (Eliade et al., 1987; Kauffmann Doig, 
1987; 2012; 2021). 

arrived from “the supreme part of this Piru”. His arrival 
is believed to have taken place towards the end of the 
great metal-working traditions of the Moche culture. 
The Moche culture (also known as Mochica or Muchik 
culture) was based in the Moche valley (as would be the 
later Chimú culture); its expansion towards the north 
was definitely proven by Walter Alva’s series of findings 
at Sipán, which began in 1987 (Alva, Maiken, Schaner 
y Tellenbach, 1989; Alva, 1994).

As mentioned, Cabello Valboa’s version is 
one of the two we have on the legendary history of 
the ancestral Lambayecans. It was first studied and 
published by Enrique Brüning (1922-1923, fascicle 
I). In 1989 Brüning’s study was re-published in a 

new edition by James Vreeland, Jr., an expert in 
prehispanic Peru who specializes in the Lambayeque 
culture. We must also mention Bernd Schmelz, 
because his many photographs (2016) are a valuable 
addition to Brüning’s legacy. Other scholars who 
have studied the story of Ñaimlap as told by Cabello 
Valboa in his chronicle are: Christopher B. Donnan 
(1989), Jorge Zevallos Quiñones (1989), Hermamn 
Trimborn (1971), Julio Rucabado (2008), Carlos 
Wester (2013), Carol Mackey and Joanne Pillsbury 
(2013), Luis Alfredo Narváez Vargas (2004), 
Krzysztof Makowski (2016) and myself (Kauffmann 
Doig, 1964a; 1964b; 2017)4.

1.1. The chronicle by Miguel Cabello 
Valboa

Miguel Cabello Valboa says Ñaimlap arrived 
at the head of a “great fleet of rafts” that was seen 
sailing along the coast. He was accompanied by his 
“main woman who was called Ceterni” and also 
“many concubines”. He presided over a numerous 
entourage (“many people accompanied him”) which 
included a captain and “his officials, who were forty 
in number”.

4 I have also treated this subject because the mythical being 
Ñaimlap is linked to religion, and I have been studying the re-
ligious cosmos of the Andes for the last fifty years (Kauffmann 
Doig, 1964a: 23-33; 1964b; 1992; 2003; 2017). Moreover, I was 
motivated by Mircea Eliade, who asked me for an integral vision 
on this subject for her Encyclopedia of Religion, which was pub-
lished in seventeen volumes (Eliade et al., 1987; Kauffmann Doig, 
1987; 2012; 2021).

1.1. La narración recogida por Miguel 
Cabello Valboa

Refiere Miguel Cabello Valboa que el arribo 
de Ñaimlap se produjo cuando este personaje navega-
ba por el litoral al frente de una «gran flota de Balsas». 
Lo acompañaba «la muger principal dicese auerse lla-
mado Ceterni» y con ella iban «muchas concubinas». 
Asimismo, venía al frente de un numeroso comité, 
es decir, «en su compañia mucha gente» y refiere que 
entre la misma se encontraba un capitán y además 
«oficiales que fueron cuarenta...».

Además de aquellos individuos que confor-
maban su élite, Ñaimlap venía acompañado por nu-
merosos servidores, entre ellos artesanos competentes 
en diversas áreas. Cita, por ejemplo, a Pita Zofi, «que 

n Figura / Figure 3. Ñaimlap navegando en una balsa de palos 
como la descrita en la historia legendaria de lambayeque. 
Al ser una representación en cerámica de la cultura moche 
podemos afirmar que el mito debió estar presente también en 
territorios al sur de los de Lambayeque. Al respecto, debemos 
mencionar otro ejemplo de una representación afiliada a 
Ñaimlap presente en la cantimplora con personaje en balsa 
identificada y dada a conocer por Milosz Giersz (2014). 
Debemos agregar que versiones que recuerdan de cerca a 
la figura del tumi de Lambayeque las hemos identificado 
también en el Museo del Oro, pertenecientes a la cultura 
tairona de Colombia. / Ñaimlap sailing on a wooden raft like 
the one mentioned in the legendary history of Lambayeque. 
The fact that this ceramic representation belongs to the Moche 
culture means that the myth was also known in the territories 
to the south of Lambayeque. There are other examples of 
representations that have been associated to Ñaimlap (like the 
figure on a raft in a water bottle found and described by Milosz 
Giersz [2014]) or to the Lambayeque Tumi (like those of the 
Tairona culture of Colombia which belong to the Gold Museum.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

305304

era su trompetero o tañedor de unas grandes caraco-
les». Sin duda, esta referencia apunta a los caracoles 
marinos de la especie Strombus galeatus, que moran 
únicamente en el litoral del extremo norte del Perú y 
en aguas marinas de Ecuador. Fue instrumento má-
gico ya en Chavín hace 3.000 años y hoy continúa 
soplándose en diversos lugares cordilleranos del Perú, 
particularmente en las festividades cristianas, pero 
también para atraer la lluvia cuando esta se atrasa.

En la lista de los servidores, figura Ñinacola, 
quien «tenia cuidado de sus andas y Silla». Aquello 
subraya el sitial encumbrado que ocupaba Ñaimlap y 
así, prosiguiendo, Ninaguintue, que actuaba a mane-
ra de botiller; Fonga Sidge tenía a su cargo santificar, 
por así decir, el camino por donde pisaba Naymlap». 
Cabello Valboa anota que se trataba de «derramar 
polvo de conchas marinas en la tierra de su Señor 
[Ñaimlap] auia de pisar». Esto debió ser la acción de 
esparcir iranta, esto es, conchas molidas que, en tiem-
pos tardíos del antiguo Perú, eran ofrecidas como ali-
mento a la divinidad. El cronista prosigue su relato 
citando a Occhocalo, que «era su Cocinero». Luego 
cita a Xan Muchec, que «tenia cuidado de las uncio-
nes, y color que el Señor adornava su rostro». Por su 
parte, Olloc Copoc «tenía a su cargo de bañar al Se-
ñor». Llapchiluli era «otro principal y muy estimado 
de su Principe» y quien «labrava camisetas y ropa de 
pluma». 

Sin duda, de la información de Cabello 
Valboa hasta aquí presentada puede desprenderse 
que Ñaimlap era considerado un ser que respaldaba 
su poder en la teocracia, pues, de otra manera, el 
relato mítico no lo recordaría como un personaje 
sobrenatural al que tributaba obediencia su numeroso 
séquito de élite y servidores que, como vimos, varios 
de estos se dedicaban a atenderlo. Cuando analicemos 
la otra versión de esta leyenda, la de Rubiños y 

Besides the members of his court, 
Ñaimlap also brought several servants, including 
many who were specialized in different f ields. 
For example, Pita Zofi “his trumpeter, who 
blew very big snails”. No doubt these snails were 
the Strombus galeatus marine species that lives 
in the northernmost coasts of Peru and in the 
coasts of Ecuador. Considered a magical musical 
instrument already during the Chavín period 
3000 years ago, it is still used today in different 
locations of Andean Peru, especially during the 
Christian festivities and to invoke the arrival of 
the seasonal rains if necessary.

Andrade, veremos que era deificado al considerar 
que había sido procreado por un ave marina y que, 
además, en contubernio con su sucesor, se esparció 
la noticia para que se creyera que era inmortal, pues 
había emprendido vuelo a los espacios siderales. 

De lo expuesto, se desprende que Ñaimlap 
arribó a las orillas de río Lambayeque acompañado 
de los miembros de su corte. Una vez que Ñaimlap y 
su gente terminaron «desamparando sus balsas vino a 
aportar y tomar tierra» y se agrega que «aviendo ahí 
desamparado sus balsas se entraron la tierra adentro 
deseosos de hacer asiento en ella». Aquello equivale 
a que terminaron por establecerse. Al paso de las 

Included in the list of his servants are: 
Ñinacola, who “was in charge of his litters and chair”, 
a role that reveals Ñaimlap’s lofty status; Ninaguintue, 
who acted as a kind of cupbearer; Fonga Sidge, who 
was in charge of “sanctifying” the ground Ñaimlap 
must walk on (Cabello Valboa says he “scattered 
marine-shell dust over the ground his lord must step 
on” − this was probably the same act as the “Iranta”, 
the scattering of ground marine-shells as an offering 
of food to a god which was practiced during the 
later phase of prehispanic Peru); Occhocalo, who 
“was his cook”; Xam Muchec, who “took care of his 
anointments and the colors he used to adorn his face”; 
Olloc Copoc, who “was in charge of his baths”; and 
Llapchiluli, who “made feather shirts and clothes” 
and was “very dear to his lord”.

This information provided by Cabello 
Valboa reveals Ñaimlap’s power was based on a 
theocratic organization. Otherwise he would not 
be remembered as a mythological and supernatural 
being that was obeyed by his big entourage −which 
included members of the elite and servants, some of 
whom attended him personally. When we discuss the 
version of this story by Rubiños y Andrade, we will 
see how Ñaimlap was seen as a god that had been 
begotten by a seabird, and also that he conspired 
with his successor to make the people believe he was 
immortal, because he decided to fly away to the sky.

Cabello Valboa’s information also reveals that 
Ñaimlap and his people disembarked at the mouth of 
the Lambayeque river. The chronicler says he “came to 
bring and take earth”, and that after disembarking and 
having taken their rafts ashore, “they walked inland 
wishing to settle the land”. This implies that they did 
settle down in that land. And in fact, as generations 
passed, they occupied extensive areas, especially towards 
the north, up to the modern district of Olmos.

n Figura / Figure 4. Otra versión de Ñaimlap navegando en su 
balsa de palos. Adviértase que viene acompañado de un ave, 
elemento ornitomorfo que juega particular importancia en el 
plano mítico-legendario de los lambayeque (Museo Etnográfico 
de Gothenburg / Marmontella). /

Another representation of Ñaimlap sailing on his wooden raft. 
Note he is accompanied by a bird. The ornithomorphic element 
played a special role in the mythological-legendary world of the 
Lambayeque culture (Ethnographic Museum of Gothenburg / 
Marmontella).



Capítulo 6 / Chapter 6 307306 307

generaciones, poblaron extensas áreas por el norte, 
incluso hasta Olmos. 

También refiere Cabello Valboa que, cuan-
do todavía reinaba Ñaimlap y solo ocupaba los 
alrededores de donde había desembarcado con su 
tropa —es decir, en la desembocadura del río Lam-
bayeque—, «andando media legua fabricaron unos 
Palacios a su modo, a quien llamaron Chot». Sin 
duda, se refiere a la famosa huaca Chotuna, que 
actualmente es excavada por Carlos Wester —ar-
queólogo director del Museo Brüning de Lamba-
yeque—, quien ha rescatado tanto innumerables 
objetos muebles como valioso patrimonio inmueble 
(Wester, 2010; 2016; 2018).

Agrega Cabello Valboa que en aquel lugar 
sacro colocaron «con devoción bárbara un Ydolo que 
consigo traian» y resalta que este había sido elabora-
do representando «el rostro de su mismo caudillo... 
a quien llamaron Llampallec» y que se traduce por 
«estatua de Naymlap». Sin embargo, no indica que 
fuera de metal, sino que había sido labrada en una 
«piedra verde». Debemos asumir que esta represen-
tación debió corresponder al personaje del tumi de 
Lambayeque, así como de tantos otros objetos de me-
tal y de cerámica.

A Ñaimlap debió considerársele como un 
personaje mítico. Es decir, como alguien encarnando 
una divinidad, como veremos al analizar el relato de 
Rubiños y Andrade y cuando abordemos el tema del 
tumi de Lambayeque. Tengamos presente que Cabe-
llo Valboa razonó como catequista que era y narra que 
«lo sepultaron escondidamente, en el mismo aposento 
donde auia vivido... y publicaron... que auia tomado 
alas y que se había desaparecido».

La desaparición de Ñaimlap —según la 
narrativa de Cabello Valboa— habría motiva-
do una situación caótica entre sus súbditos, pues 

Cabello Valboa also says that while Ñaimlap’s 
domains were still limited to the area around the 
place where he and his people had disembarked 
(i.e. the mouth of the Lambayeque river), one day 
“they walked inland for half a league, and after 
taking possession of the land, they built palaces 
in their own style, calling the place Chot”. This is 
undoubtedly the famous Huaca Chotuna, which is 
currently being excavated by archaeologist Carlos 
Wester −the director of the Brüning Museum 
of Lambayeque− who has uncovered abundant 
material remains and invaluable immoveable 
heritage (Wester 2010; 2016; 2018).

Cabello Valboa continues saying that 
in that sacred place they put “with barbarian 
devotion an idol they brought with them”, whose 
face −he emphasizes− was that of their own leader 
... “It was called Yampallec”, which means “the 
f igure and statue of Naymlap”. This idol −which 
was not metallic but was sculpted from a “green 
stone”− must be the same as the one represented 
on the Lambayeque tumi and on so many other 
metallic and ceramic objects of the Lambayeque 
culture. Ñaimlap must have been considered a 
mythical being, someone who incarnated a deity 
−as we will see when we analyze the Lambayeque 
tumi more closely. Cabello Valboa reveals his 
mindset of a catechist when he writes that they 
“buried him secretly inside the house where he 
lived, and told everyone he had decided to grow 
wings and f ly away”.

The disappearance of Ñaimlap apparently 
produced a period of chaos among his subjects, which 
was followed by an exodus of his clan members. In fact, 
the chronicle says that even though the new lands where 
the subjects of this mythical character settled down were 
fertile, “they left their city to go everywhere in search of 

n Figura / Figure 5. La flota de balsas de Ñaimlap en la que según la historia legendaria arribó al río Lambayeque, escena 
presente en una orejera áurea. Sabemos que es la flota de Ñaimlap porque en la proa de las naves va representada su 
cabeza coronada por un enorme símbolo de origen plumario. Los redondeles deben aludir a la lluvia en forma de gota. 
Si bien no llueve en la costa lambayecana y en general en el litoral peruano, los pobladores de este territorio debieron 
ser conscientes de que el agua que regaba los cultivos provenía de las lluvias del flanco occidental andino. Nótese que 
los remeros, no siendo figurados como Ñaimlap, presentan la figura de aves que emergen de sus cabezas. Todas las 
figuras van trabajadas en relieve y se deslizan siguiendo la forma circular de la orejera de oro de estilo lambayeque antes 
mencionada. / Scene from a golden Lambayeque-style earflare showing the fleet of rafts on which the legendary history says 
Ñaimlap arrived to Lambayeque. We know this is Ñaimlap's fleet because the prow of each raft has his head with a large 
feather-like ornament on it. The circles are believed to represent raindrops. Even though there does not rain in the coast of 
Peru, the natives of Lambayeque must have known that the waters which irrigated their crops originated in the rains that fell 
on the western side of the Andes. The oarsmen in the figure are different than Ñaimlap, with birds emerging from their heads. 
All figures are embossed and placed along the circular shape of the golden earflare.



Capítulo 6 / Chapter 6 309308

—afirma— en su clan se produjo un éxodo. En 
este contexto, la historia mítica ref iere que, no 
obstante que el territorio en que se asentaron los 
súbditos del personaje mítico era fértil, lo «des-
ampararon todo, y sin... guía salieron a buscarlo 
por todas partes». Este dato podría concordar con 
la expansión territorial que, según referían los co-
marcanos, se produjo tras la muerte de Ñaimlap. 

Fue Cium, hijo mayor de Ñaimlap, quien 
quedó al mando y sobre quien Cabello Valboa re-
fiere que «casó con una moza llamada Zolzoloñi». 
Al respecto, tengamos presente que la voz «Zol-
zol» (=Solsol) se conserva como apellido. «Auiendo 
vivido y señoriado muchos años», Cium, en total, 
procreó «doce hijos varones que cada uno fue padre 
de una copiosa familia». Por igual, debió ser con-
siderado divino Ñaimlap y, por lo mismo, también 
inmortal, pues «se metió en una bóveda soterriza, y 
ahí se dejó morir».

A Cium siguió en el gobierno Escuñain, 
nombre que —como veremos— cobija la voz que 
hace referencia a ave marina y que interpretamos de-
bió ser pronunciada como Ñain o Niain. En la gra-
mática que escribió Fernando de la Carrera y Daza 

Naymlap, but they did it without any order or a guide”. 
This fact could correlate to the territorial expansion that, 
according to the townspeople who told the story to the 
chronicler, took place after the death of Ñaimlap.

Ñaimlap was succeeded by Cium, his eldest 
son. Cabello Valboa says he “married a girl called 
Zolzoloñi”. Interestingly, the term “Zolzol” still 
exists today in the form of the family name “Solsol”. 
“After having ruled over his people for many years”, 
Cium “had a total of twelve sons, each one later 
becoming the head of a numerous family”. As the 
son of Ñaimlap, Cium was also considered divine, 
and therefore immortal. This is why he “walked into 
a subterranean chamber and never walked back out 
again, because he stayed there until he died”.

Cium was succeeded by Escuñain, whose 
name includes the word “Ñain”, which means 
“seabird” and we believe must have been pronounced 
“Niain”. In the Grammar written by Fernando de 
la Carrera y Daza in 1644, the name Escuñain is 
related to the quechua word “yunga” which means 
“geographic region”, but as we will see in detail 
further below, Rubiños y Andrade relates it to Nam-
la, where “Ñain” means bird, and “la” means water.

(1644), se utilizó una palabra quechua que apunta a 
una región geográfica, la yunga, pero veremos en de-
talle que Rubiños y Andrade la registra como Nam-la 
(Ñain = ave) y la = agua.

Sucedieron en el gobierno Mascuy y luego 
Cuntipañec, Añascunti, Nofan Nech, Mulumus-
lan, Llamecoll, Lamipat = Cum y luego Acunta. 
Sobre estos líderes, Cabello Valboa no ofrece co-
mentarios.

Por el contrario, dejó amplia información 
sobre el último de los gobernantes, cuyo nombre 
fue Fempellec y con el que culmina la dinastía de 
Ñaimlap. Pasado un tiempo de haber muerto y sin 
que se disponga del nombre del mandatario que le 
sucedió, el territorio de Lambayeque fue incorporado 
por los chimús. Aquello debió acontecer en tiempos 
en que gobernaba el undécimo líder chimú, Min-
chancaman: «conquistador de los pueblos desta costa 
hasta Carabaillo y Tumbes...», según la historia le-
gendaria que publiqué sobre los chimús (Kauffmann 
Doig, 1964a: 22-26).

Respecto a Fempellec, el cronista Cabello 
Valboa recogió amplia información sobre los avatares 
que le tocó vivir a este sucesor postrero de la dinastía 

Escuñain was succeeded in the throne by 
Mascuy, Cuntipañec, Añascunti, Nofan Nech, 
Mulumuslan, Llamecoll, Lamipat Cum and 
Acunta. Cabello Valboa offers no comment on the 
lives of these rulers. On the contrary, he wrote a 
lot about the last Lambayeque ruler: Fempellec, 
who was the last member of Ñaimlap’s dynasty. 
We know some years after his death the Chimús 
annexed the Lambayeque territory, and while we 
don’t know who the Lambayeque ruler was when 
this happened, we believe the annexation probably 
took place during the reign of the eleventh Chimú 
king Minchancaman, “the conqueror of all the 
peoples of this coast up to Carabaillo and Tumbes”. 
This is detailed in the legendary history of the 
Chimús I published in 1964 (Kauffmann Doig, 
1964a: 22-26).

Regarding the life of Fempellec, Cabello 
Valboa compiled a lot of information about the 
vicissitudes this last leader of the Ñaimlap dynasty 
went through. For example, he says Fempellec 
decided to relocate “the idol which we have said 
Naymlap initially placed in a shrine at Choc” (also 
“Chot”), but he adds that Fempellec failed in his 

n Huaca Chotuna, uno de los espacios sagrados 
de la cultura lambayeque. / Huaca Chotuna, one 
of the sacred spaces of the Lambayeque culture.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

311310

de Ñaimlap. Refiere, por ejemplo, que a Fempellec se 
le ocurrió remover de su sitio «el ídolo que había traí-
do Ñaimlap y colocado en el santuario de Choc» (y 
que también llama Chot). Pero no logró su propósito 
y, mezclando lo que le dictaba su mentalidad cristiana 
con lo que le era narrado, Cabello Valboa afirma que 
por entonces «se le apareció el Demonio en forma y 
figura de una hermosa mujer... que durmió con ella... 
y que acabado de perpetuar ayuntamiento tan nefan-
do comenzó a llover».

Con justa razón, advierte que normalmente 
no se producen precipitaciones pluviales en la costa 
peruana. Seguramente se trató de un fenómeno de 
El Niño (ENSO) que afectó la costa norteña y que 
provocó un diluvio o lloclla, también conocido como 
huaico, tal como la que soportó la ciudad de Zaña 
en tiempos virreinales (Huertas, 2009). A lo largo 
del desarrollo de la civilización andina, ocurrieron el 
fenómeno de El Niño y sus catástrofes atmosféricas 
(Moseley y Feldman, 1982). Estas y otras inclemen-
cias climáticas de menos envergadura, las lloclla-cuna 
o avalanchas diluviales, al arrasar las chacras o cam-
pos de cultivo, hacían que asomara el fantasma del 
hambre (Kauffmann Doig, 1986: 77-79; 1996; 1998; 
2014; 2019; 2021). Por ello, Cabello Valboa abunda 
en el tema al agregar que aquellas lluvias torrenciales 
no solo se extendieron durante «treinta días...», sino 
que, a consecuencia de ello, «suvcedio un año de mu-
cha esterilidad y hambre».

A raíz de aquellas calamidades, Cabello Val-
boa comenta también que los encargados de velar por 
los rituales y la gente principal culparon a Fempellec 
de aquellos males; traducido en lenguaje de misione-
ro por «el grave delito cometido» en el ámbito sexual 
y culpando a Fempellec que, por ello, «su Pueblo 
padecía». Por ello, lo ejecutaron y, «atadas las ma-
nos, y los pies, lo hecharon en lo profundo del mar». 

attempt. Here Cabello Valboa mingled what he 
was told by the natives with his own Christian 
mentality, and said that “the devil appeared before 
him in the guise of a beautiful woman, and (...) he 
ended up sleeping with the woman. After such a 
terrible union a heavy rain fell...”.

He rightly asserts that it normally does 
not rain in the Peruvian coast. So the heavy rains 
in the story of Fempellec were most likely caused 
by a strong El Niño event (ENSO). The El Niño 
event and its disastrous consequences happened 
regularly throughout the duration of the Andean 
civilization (Moseley and Feldman, 1982) and the 
colonial period; for example, one was recorded in 
the town of Zaña during colonial times (Huertas, 
2009). The El Niño and other less serious climate 
events like the “lloclla-cuna” (avalanches caused 
by rains) destroyed the crop fields (“chacras”) and 
brought about famines (Kauffmann Doig, 1986: 
77-79; 1996; 1998; 2014; 2019; 2021). Cabello 
Valboa delves into this subject and writes that the 
torrential rains “did not only last for thirty days”, 
but that they were “followed by a whole year of 
infertility of the soil and hunger”.

The chronicler continues his narration saying 
that the civil and religious authorities blamed the 
calamities the people suffered on Fempellec’s conduct, 
or “the great crime he committed” −as the missionary 
chronicler described his sexual intercourse with the 
devil woman in his own terms. Fempellec was blamed 
“for the suffering of his people”, and was punished 
by “throwing him to the bottom of the sea with his 
hands and feet tied”. We can speculate that such act 
was probably a sacrifice in honor of the Mamacocha, 
the mother or origin of all waters.

After Fempellec’s execution, “the populous 
domain of Lambayeque and its surrounding areas 

remained without a ruler”, and a short time later 
Chimu Capac “invaded the land with a powerful 
army (...) taking possession of the different 
valleys”.

The “Crónica Anónima” (“Anonymous 
Chronicle”) of 1604-1610 −which was attributed 
to Carlos Marcelo Corne by Carlos A. Romero 
(Kauffmann Doig, 1964a: 22-26)− talks about 
the annexation of the Lambayecan people by 
the Chimú (or Chimor) kingdom, and says 
the annexation probably took place during the 
reigns of Minchancaman in Chimú and Oxa in 
Lambayeque. However, not many scholars agree 
with this statement.

The new ruler the Chimú invaders put on 
the Lambayeque throne was Pongmassa, probably 
still a member of the Ñaimlap dynasty. Pongmassa 
was succeeded by Oxa, “the first of his lineage who 
heard about the Incas”. It was possibly since the 
time of Oxa’s rule that the Lambayeque chieftains, 
already incorporated into the Chimú nation, 
started to fear losing their dominions “to the 
powerful conquerors from Cuzco”.

Cabello Valboa says Oxa was succeeded 
by one of his descendants, called Llempisan. 
Llempisan was succeeded by his son Chullumpisan, 
who in turn was succeeded by “one of his brothers, 
called Cipromarca”. After Cipromarca died, he was 
succeeded by one of his younger brothers, called 
Fallenpisan, and after Fallenpisan the command 
went to Efquempisan. Efquempisan was succeeded 
by Secfunpisan, during whose reign the “Spaniards 
arrived to Piru”. But the chronicler gives no detail 
about the last Lambayeque rulers or the arrival 
of the Spaniards. Turning back to the last rulers 
of Lambayeque, it is generally believed that their 
reigns were short-lived because they died young as 

Nos preguntamos si aquello no significó para ellos 
realizar un sacrificio a la Mamacocha. Es decir, a la 
madre u origen de las aguas.

Ajusticiado Fempellec, quedó «el Señorío de 
Lambayeque [y el anexo] sin patron ni Señor natural», 
así como poco tiempo después se asentó la presencia 
del Chimu Capac, que, «con invencible exercito..., se 
apoderó de estos valles».

Sobre la anexión de los lambayeques al reino 
Chimor o Chimú, se pronuncia la Crónica Anónima 
de 1604-1610, la que fue atribuida a Carlos Marce-
lo Corne por Carlos A. Romero (Kauffmann Doig, 
1964a: 22-26). Esta anexión posiblemente ocurrió 
cuando gobernaba el mandatario chimú Minchanca-
man y Oxa a los lambayeques. Sin embargo, no en-
contramos unidad de criterio sobre el particular. 

El gobernante de los lambayeques elegido ya 
por los chimor fue Pongmassa, acaso escogido de en-
tre la misma estirpe de Ñaimlap. A este sucedió Oxa, 
que «fue el primero que entre los de su linaje tuvo 
noticia de los Señores yngas». Posiblemente desde en-
tonces los poblados lambayeques, ya incorporados a la 
nación chimor, «comenzaron a vivir con sobresalto de 
ser despojados de sus Señoríos por manos y armas de 
los del Cuzco».

A Oxa sucedió Llempisan, uno de sus vásta-
gos, y a este su hijo Chullumpisan. Luego abrazó la 
gobernación «un hermano suyo llamado Cipromar-
ca». Tras su muerte, lo sucedió un hermano menor 
llamado Fallenpisan. Posteriormente Efquempisan 
vino a tener el mando. Gobernando su sucesor de 
nombre Secfunpisan, Cabello Valboa señala que «en 
cuyo tiempo entraron en este Piru [nro] Españoles». 
Sin embargo, nada detalla sobre aquel suceso como 
tampoco sobre los últimos gobernantes menciona-
dos. Solo comenta que, en general, estos ejercían 
su mandato por breve tiempo, debido a que morían 



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

313312

jóvenes a causa de los rituales a los que estaban obli-
gados, como prolongados ayunos y otros. 

En resumen, de la narrativa Valboa se des-
prende que los lambayeques memorizaron su his-
toria remontándola al arribo de Ñaimlap, aquel 
personaje de savia divina, y recordaban los nom-
bres de sus muchos sucesores. Además, su estirpe 
se habría expandido desde Lambayeque hasta Ol-
mos por el norte. 

Transcurrido varios mandatos de sus suceso-
res, se habrían producido lluvias diluviales (ENSO) 
y, para explicar su presencia negativa, se buscó «un 
chivo expiatorio». Así, atado de pies y manos, Fem-
pellec fue fondeado en el mar. Sobre estas catástrofes 
atmosféricas y su repercusión en el devenir histórico 
andino se han ocupado en particular Moseley et al. 
(1979, 1982), Sandweiss et al. (1983) y Kauffmann 
Doig (1998, 2021).

Tiempo después, durante el gobierno de 
Oxa, se produjo la invasión de los chimús o chimor, 
que partieron de su centro en el valle de Moche. 
Luego, durante el mandatario regional Pongmassa, 
se tuvieron primeras noticias y gran temor de ser 
conquistados por los incas del Cusco. Finalmente, 
en tiempos del mandatario Efquempisan, los espa-
ñoles se presentaron en territorio lambayecano, ya 
dominado por los chimús.

Sobre la probabilidad de que el personaje y 
por igual divinidad de nombre Ñaimlap fuera re-
presentado en el tumi de Lambayeque, así como en 
máscaras metálicas y en cerámica, nos ocuparemos 
más adelante. Asimismo, discutiremos la tesis que 
plantea que el nombre Ñaimlap no es otro que el 
de Namla, es decir, Ñain-la, acotado por Rubiños y 
Andrade y que con este nombre se aludía a la pre-
sencia de su tótem conformado por un ave marina.

a result of the strict rituals and practices they were 
subjected to (like for example prolonged fasting).

In sum, Cabello Valboa’s narrative reveals 
that the Lambayecans believed their history began 
with the arrival of the mythical Ñaimlap, that they 
remembered the names of his many successors, 
and that they knew his lineage had spread to reach 
Olmos up in the north. After several of Ñaimlap’s 
successors had ruled, there came a time when a 
dramatic El Ñiño event (ENSO) desolated the 
land; the local elites found a scapegoat for the 
destruction in Fempellec, who was punished with 
death by forced drowning in the sea. The effects of 
El Ñiño and other climate events in the historical 
development of the Andean region have been 
studied mainly by Moseley et al. (1979, 1982), 
Sandweiss et al. (1983) and Kauffmann Doig 
(1998, 2021).

Later in the history of the Lambayeque 
culture, the Chimús (or Chimor) expanded their 
kingdom from their heartland in the Moche valley 
and conquered Lambayeque during the reign 
of Oxa. Later, during the period of the regional 
governor Pongmassa, the first news about the 
Inca expansion arrived, and a great fear of being 
conquered by that people from Cuzco spread across 
Lambayeque. Finally, the Spaniards entered the 
territory of Lambayeque when Efquempisan was 
the regional governor.

Further down in this text we will discuss the 
probability that Ñaimlap is actually the character/deity 
represented in the Lambayeque tumi, the metal masks 
and the pottery of the Lambayeque culture. We will 
also discuss the thesis that says the name Ñaimlap 
corresponds to “Ñain-la” (or the “Namla” used by the 
chronicler Rubiños y Andrade), which alluded to the 
totem that Ñaimlap represented.

n Figura / Figure 6. Representación de Ñaimlap en una pieza de cerámica, dotado de alas y un suntuoso tocado del que se 
desprenden plumas que se convierten en alas. Esto es simbolizando el agua como venimos observando. La boca agresiva 
mostrando fieros colmillos de felino debe aludir a su condición de personaje omnipotente. Consideramos que los colgante 
que luce en su pecho aluden a la lluvia (figura 4). / Ceramic piece showing Ñaimlap with wings and a sumptuous headdress. 
The feathers emerging from his headdress become wings to symbolize water; his aggressive mouth with fiery feline teeth 
surely alludes to an omnipotent being; and the pendants in his chest symbolize the rain (Figure 4).

313



Capítulo 6 / Chapter 6 315314

n Figura / Figure 8. Ñaimlap en una 
representación en cerámica (figura 7). 
Su vistosa diadema es figurada como un 
mascarón. Procede de un sitio arqueológico 
del valle de Jequetepeque y que motivó la 
analizáramos extensamente (Kauffmann 
Doig 2019). / Representation of Ñaimlap in 
a ceramic piece found at an archaeological 
site in the valley of Jequetepeque (Figure 
7). His big diadem shows a big mask in it. 
We have analyzed this piece extensively 
(Kauffmann Doig 2019).

n Figura / Figure 7. Máscara de Ñaimlap que demuestra que el personaje representado en el tumi de Lambayeque 
esconde su rostro tras una máscara, como en otras ocasiones. La enorme diadema incluye diversos motivos simbólicos: 
la cabeza fiera, felinoforme, debe aludir a su condición de ente divino todopoderoso (figura 8) y los abundantes motivos 
circulares a la lluvia expresada en forma de gotas. El enorme tocado va circundado por representaciones de plumas. / 
Mask of Ñaimlap, which proves that the character represented in the Lambayeque Tumi also hides his face behind a mask. 
The big diadem in the mask includes several symbolic motifs, like the abundant circles that symbolize raindrops, and the 
fiery, feline-shaped head that must allude to an omnipotent divine entity (Figure 8). The enormous headdress is crowned 
by feather-like figures.

315



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

317316

Anexo 1

La versión original de Miguel Cabello 
Valboa

La historia legendaria del valle de Lambayeque 
incluida en la densa obra de Miguel Cabello Valboa 
(ms. 1586: cap. XVII) fue publicada separadamente 
por el autor en una obra anterior (Kauffmann Doig, 
1986, vol. I: 492-493). 

«Dicen los naturales de Lanbayeque 
(y con ellos conforman los demas pueblos a 
este valle comarcanos) que en tiempos muy 
antiguos...» (véase p. 46). 

1.2. La narración recogida por Rubiños y 
Andrade

La segunda fuente que recoge trozos de la his-
toria legendaria de Lambayeque la escribió Modesto Ru-
biños y Andrade hacia 1780 (Rubiños y Andrade, 1782).

De este personaje solo conocemos que fue 
sacerdote de las poblaciones vecinas de Lambayeque 
conocidas como Mórrope y Pacora. Su intención era 
escribir una obra acerca de los párrocos que fueron 
sucediéndose en aquellos poblados. Por ello, solo hace 
breve referencia al pasado legendario de los lambaye-
ques, su cultura y lengua, según lo que le refirieron los 
pobladores de las áreas mencionadas.

Los tres párrafos que consigna Rubiños y An-
drade sobre la lista legendaria de los gobernantes apare-
cen perdidos en medio de un cronicón de unas cuatro-
cientas páginas manuscritas y que, reducidas a cerca de 
doscientas páginas impresas, fueron publicadas por Car-
los A. Romero con el título de Un manuscrito interesante 
(Romero, 1936), sin destacar lo expuesto por Rubiños y 
Andrade acerca de lo que le refirieron los comarcanos 
sobre el pasado lejano de su terruño lambayecano. 

Appendix 1

Miguel Cabello Valboa’s original 
chronicle

The legendary history of Lambayeque which 
is included in the voluminous work by Miguel Cabello 
Valboa (1586: chapter XVII) has been published 
by the author separately in a previous occasion 
(Kauffmann Doig, 1986, vol. I: 492-493).

“The natives of Lambayeque say (and 
the other peoples that live near this valley 
agree with them) that in very ancient ti-
mes...” (see page 46).

1.2. The chronicle by Rubiños y Andrade
The second source we have on the legendary 

history of Lambayeque is a chronicle written by Modesto 
Rubiños y Andrade (1782). We only know about Rubiños 
y Andrade that he was a priest of Mórrope and Pacora, 
two towns in Lambayeque that are close to each other. 
He offers us only some elements of the Lambayeque 
history, and because the main purpose of his chronicle 
was to make a record of the different parish priests that 
worked in those towns, his mention of the legendary 
past, culture and tongue of the Lambayecans is brief. 
However, it is based on what the native inhabitants of 
those areas told to him directly.

Three paragraphs in which Rubiños y Andrade 
lists the legendary rulers of Lambayeque were hidden 
in his nearly-four-hundred-page original manuscript, 
which was published by Carlos A. Romero under the 
title “Un Manuscrito Interesante” (“An Interesting 
Manuscript”) (Romero, 1936) in a condensed two-
hundred page volume. Romero’s volume does not 
include the things the natives told Rubiños y Andrade 
about the ancient past of their Lambayecan land.

Asimismo, de modo casual, al revisar el denso 
manuscrito de Rubiños y Andrade sobre los párrocos de 
Mórrope y Pacora que conserva la Biblioteca Nacional, 
encontré inesperadamente con lo que este autor expone 
sobre la historia de los lambayeques que se inicia con 
Ñaimlap. Si bien son tan solo tres párrafos, estos son de 
singular valor para adentrarse en la lista legendaria de 
los lambayeques y, en particular, en aquel ente divino al 
que Rubiños y Andrade alude con el nombre de Namla. 

Tras conocer esta segunda fuente, la analicé 
y comparé con lo que expone sobre el tema Cabello 
Valboa. Por último, la di a conocer por primera 
vez durante el Primer Seminario de Arqueología, 
organizado por Jorge Rondón Salas, gran aficionado 
a la arqueología de Lambayeque. Este certamen se 
desarrolló en diciembre de 1963, en la ciudad de 
Chiclayo (Kauffmann Doig, 1964b).

Comparé la versión de Rubiños y Andrade con 
la de Cabello Valboa. Reiteré que esta se caracteriza por 
ser breve, pues no ahonda en los acontecimientos que 
ocurrieron en tiempos de la veintena de gobernantes a los 
que alude el segundo cronista. Se limita a referencias re-
lativas al primer personaje de la leyenda mítica, es decir, 
a Ñaimlap, pero no lo señala con este nombre, sino con 
el de Namla. En este contexto, lo expuesto sobre aquel 
personaje mítico adquiere especial importancia.

Rubiños y Andrade narra lo que le refieren los 
pobladores. Ahonda en el significado que tenía Namla 
para ellos, pues era considerado un ente divino. Este 
habría sido engendrado por un ave marina, lo que daba 
entender que Nam era el nombre de aquel elemento 
ornitomorfo y que la voz La aludía a que era un ave 
acuática. Al respecto, hay que recordar que Namla arribó 
al río Lambayeque en balsas, lo que permitió concluir 
que el ave tótem del mito era del mar. Como veremos, 
lo que Rubiños y Andrade expone es argumento central 
para afirmar con certeza que el personaje retratado en el 

While checking Rubiños y Andrade’s 
original manuscript on the parish priests of Mórrope 
and Pacora that is kept at the Biblioteca Nacional, 
I inadvertently stumbled upon the abovementioned 
three paragraphs in which this chronicler talks about 
the history of the Lambayecan people, starting with 
Ñaimlap. Despite the short length of the passage, 
the three paragraphs are extremely valuable for the 
understanding of Lambayeque’s legendary history, 
especially because they mention the divine being 
Ñaimlap, whom Rubiños y Andrade calls “Namla”.

After I found this second source, I studied it 
and compared it to what Cabello Valboa writes. Then 
I revealed its existence for the first time in 1963 at 
the First Seminar of Archaeology of Chiclayo, which 
was organized by Jorge Rondón Salas, a big fan of the 
archaeology of Lambayeque (Kauffmann Doig, 1964b).

The first thing to emphasize in a comparison 
between the version by Rubiños y Andrade and the one 
by Cabello Valboa is that the former is characterized by 
its shortness; for example, it does not provide any details 
about the reigns of the twenty governors of Lambayeque. 
Rubiños y Andrade limits his description to a few details 
about the myth (also called legend) of Ñaimlap, whom he 
calls Namla. In this context, our considerations about this 
mythical being become particularly relevant.

Rubiños y Andrade wrote what the natives 
told him. He emphasized the significance Ñaimlap 
had for them: they considered “Namla” a divine entity 
that was begotten by a seabird. In their tongue, “Nam” 
was the name of the ornithomorphic element, and “la” 
indicated that it was an aquatic bird. Because Ñaimlap 
arrived to the mouth of the Lambayeque river on a 
fleet of rafts from the sea, it has been concluded that 
the totemic bird of the myth was a seabird.

Importantly, the details Rubiños y Andrade 
provides in his chronicle allow us to affirm with certainty 



Capítulo 6 / Chapter 6 319318

n Figura / Figure 9. El tumi de Lambayeque, que sin duda 
retrata al personaje Ñaimlap o Namla de la narración sobre los 
orígenes de los lambayecanos ancestrales. Va parado sobre 
un tumi o cuchillo en quechua o runasimi (Ravines, 2017). Vista 
en conjunto la pieza podría describirse como un hacha de 
mano ceremonial. / The Lambayeque Tumi, which undoubtedly 
portrays Ñaimlap (or "Namla" in the narrative about the origin 
of the ancestral Lambayecans). He stands on a "tumi", which in 
Quechua or Runasimi means "knife" (Ravines 2017). However, 
when seen as a whole this piece can be interpreted to be a 
ceremonial hand axe. 

n Figura / Figure 10. La cara y en general el retrato de Ñaimlap, presentada por la cabeza en perfil del ave totémica (figura 
7) y que de acuerdo a la historia legendaria de los lambayecanos ancestrales habría engendrado a aquel personaje (Dibujos: 
Martha Siles de Kauffmann Doig). / Portrait of Ñaimlap and a representation of his head's profile in the shape of the totemic 
bird that engendered him −as the legendary history of the ancestral Lambayecans tells (Figure 7) (Drawings by Martha Siles 
de Kauffmann Doig).



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

321320

llamado tumi de Lambayeque resulta ser, en efecto, la 
imagen de un ave antropomorfizada, es decir, Namla o 
el Ñaimlap de Cabello Valboa. 

Los breves comentarios que expone Rubiños y 
Andrade acerca de la historia legendaria que permane-
cía en el recuerdo de los comarcanos se inicia de mane-
ra similar a como la comenta Cabello Valboa, esto es, el 
arribo de Namla en balsas a la desembocadura del río 
Lambayeque. Sin embargo, comenta algo que no re-
gistra Cabello Valboa: que llegó «fugitivo» de reyertas 
tenidas con «unos Reyezuelos, o caciques yndios Seño-
res de ciertos estados en unas islas...». Esto contradice, 
en cierta forma, la condición divina que se arrogaba 
Namla y nos lleva a interpretar que este estatus que se 
le asignaba de un ser mítico solo fue propagado luego 
de su llegada y como consecuencia de respaldarse en 
su ascendencia teocrática para ser obedecido por sus 
descendientes en su empeño de extender sus dominios 
partiendo río arriba por tierras lambayecanas. 

De modo similar a lo que refiere Cabello Val-
boa, Rubiños y Andrade comenta que en sus balsas 
transportaba a «toda su Real Familia, y criados más 
estimables», y agrega que portaba «las riquezas que 
pudo cargar». También indica que su arribo a la des-
embocadura del río Lambayeque fue asunto fortui-
to al navegar «en manos de la Providencia». Por lo 
mismo había sorteado innumerables penurias en las 
«que tuvieron por inevitable su naufragio». Rubiños 
y Andrade subraya que «dieron gracias al Dios que 
adoraban» y al que rendían culto y sacrificios, todo 
por cuanto el lugar les deparaba abundante pesca así 
como adentrándose «en los montes» inmediatos les 
deparaba «no poca cacería de animales silvestres». 

Rubiños y Andrade señala que la mujer de 
Namla tenía por nombre Sotenic, y agrega que en 
su honor se llamó así a una parcialidad y se bautizó 
también a «una guaca grande» construida en las 

that the character represented in the Lambayeque tumi 
is in fact an anthropomorphic bird: Rubiños y Andrade’s 
Namla, or Cabello Valboa’s Ñaimlap.

The brief comments Rubiños y Andrade 
provides on the legendary history of the Lambayecan 
people as remembered by the native townspeople begin 
in the same way as Cabello Valboa’s chronicle, i.e. with 
the arrival of Ñaimlap to the mouth of the Lambayeque 
river. However, Rubiños y Andrade says something 
important that Cabello Valboa does not: that Ñaimlap 
was “a fugitive” from wars he had with “some petty kings 
or chieftains of certain domains on some islands...”.

This somehow contradicts the notion that 
“Namla” was a divine being, and therefore suggests 
that such status was only conferred on him after his 
arrival to Lambayeque, probably as a means to give 
him a theocratic power that would ensure he was 
followed by his people and descendants in his effort to 
extend his new dominions up the Lambayeque river.

Both Cabello Valboa and Rubiños y Andrade 
mention the different people Ñaimlap brought with 
him. As Rubiños y Andrade put it, in his fleet of rafts 
Ñaimlap brought with him “the whole of his royal 
family and his most dear servants”, and also “all the 
riches he could carry”.

He also says that his arrival to the mouth of 
the Lambayeque river was fortuitous, because he sailed 
“in the hands of providence”; he dodged innumerable 
obstacles, but in the end these rendered the continuation 
of his journey impossible (“...rendered the sinking of his 
fleet inevitable”). The chronicler then underscores how 
the newcomers “thanked the god they adored” with 
offerings and sacrifices, because their new land offered 
them abundant fishing and, going inland towards the 
nearby hills, also “not few wild animals to hunt”.

Rubiños y Andrade says Namla’s wife was 
called Sotenic, and adds that as a sign of honor, a 

inmediaciones de la playa a la que habían arribado. 
Agrega que con aquel nombre «se [la] conoce todavía».

Al igual que Cabello Valboa, si bien con ma-
yor prolijidad, señala que, pasados los años, el domi-
nio de Namla y de sus descendientes fue extendién-
dose por los «valles desde el Partido de Pacasmayo, 
hasta Motupe y Olmos». A esto agrega que su semilla 
—«aunque adulterada en mucha parte la lengua»— 
llegó a extenderse hasta Tumbes. 

Como señalé, Rubiños y Andrade no ofrece 
los nombres de los gobernantes de la dinastía Namla, 
en los que sí abunda Cabello Valboa. No obstante, 
cita los apelativos de un hijo mayor suyo y heredero, 
Sium, cuya mujer era conocida como Ciernumcacum. 
De los gobernantes que siguieron a Sium, agrega que 
construyeron una suntuosa construcción, un «pala-
cio» según Rubiños y Andrade.

En conclusión, debemos remarcar que las aco-
taciones de Rubiños y Andrade son de extremo valor, 
sobre todo porque recoge la etimología correspondien-
te a Namla, la cual, en el fondo, no es otra cosa que 
Naylamp de Cabello Valboa. 

Hay que detenerse en que solo Rubiños y An-
drade aporta la valiosa información de que Namla fue 
procreado por un ave, pues aquello certifica las carac-
terísticas que asumen las figuras míticas representadas 
por la cultura lambayeque, que siendo humanas portan 
alas además de brazos.

Por otra parte, al ser tardía la información que 
proporciona Rubiños y Andrade —pues fue recogida unos 
doscientos años después de la de Cabello Valboa, en las 
postrimerías del siglo XVIII—, llama profundamente la 
atención la coincidencia de ambas versiones en los aspectos 
básicos. Ello quiere decir que la memoria colectiva puede 
extenderse no solo por siglos, sino hasta por milenios, tal 
como lo expresan algunas prácticas religiosas como la co-
mentada en la nota 3 sobre la práctica del t’inkui.

district and “a big guaca” (“huaca”, or temple) were 
called by her name. This huaca was built near the 
beach where they disembarked, and the chronicler 
adds that it was “still known” by that name in his day.

Like Cabello Valboa, but with some more 
detail, Rubiños y Andrade says that a few years after 
his arrival and settlement, Ñaimlap began to extend 
his dominions along the “valleys, from the district of 
Pacasmayo up to Motupe and Olmos”. He adds that the 
expansion of his race even reached Tumbes, “despite 
the fact that their tongue suffered much alteration”.

In contrast to Cabello Valboa’s detailed 
description, Rubiños y Andrade does not give the names 
of the rulers of Ñaimlap’s dynasty. However, he does cite 
the name of Sium, his son and heir, and of Sium’s wife, 
Ciernumcacum. Regarding the rulers that succeeded 
Sium, he says they built “a magnificent palace”.

In conclusion, we must emphasize the great 
importance of Rubiños y Andrade’s text, especially 
because it gives us the etymological origin of the 
name Namla −and his Namla is none other than 
Cabello Valboa’s Ñaimlap.

Another piece of valuable information that 
Rubiños y Andrade provides is the fact that Namla 
was begotten by a bird. This corresponds to the general 
features shown by the representations of mythical 
figures in the Lambayeque culture, and especially the 
fact that they look human but also have wings.

Finally, because Rubiños y Andrade’s 
chronicle belongs to a later date −it was written in the 
18th century, nearly two-hundred years after Cabello 
Valboa’s− the coincidence of both chronicles in the 
basic facts they describe is quite surprising, and proves 
that the collective memory of a people can last not only 
for centuries, but even for millennia, as demonstrated 
by the religious practice of the “T’inkui”, which is 
explained in Note 3.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

323322

Anexo 2

La versión original de Modesto Rubiños 
y Andrade

La historia legendaria de Namla (Ñaimlap) 
recogida por Modesto Rubiños y Andrade (ms. 
1782), doscientos años después que Cabello Valboa 
y desconociendo la versión del último de los cronis-
tas citados fue dada a conocer por el autor luego de 
haberla identificado en el denso manuscrito de Ru-
biños publicado por Carlos A. Romero en 1936. La 
publiqué posteriormente (Kauffmann Doig, 1986, 
vol. I, p. 493). 

«Habiendo tenido larga guerra entre sí unos 
Reyeszuelos, o caciques indios señores de 
ciertos estados en unas yslas, y hallandose ba-
tido vno de ellos de su contrario en vna cam-
pal batalla, fugitivo este, y para salvar la vida, 
puso en vnas grandes balsas (de que vsaban) 
toda su Real familia, y criados mas estima-
bles con las riquezas que pudo cargar en aquel 
conflicto, y dejandose en manos de la Provi-
dencia, y a discrecion de las aguas, arrivaron 
despues de innumerables, contrastes en que 
tuvieron por inevitable su naufragio, a la rive-
ra del mar, y boca de este rio de Lambayeque, 
que entra en el a dos leguas de distancia.

Appendix 2

Modesto Rubiños y Andrade ‘s original 
chronicle

When Rubiños y Andrade compiled his 
passages on the legendary history of Ñaimlap in 
1782 he did not know about the existence of Cabello 
Valboa’s chronicle, which had been written two-
hundred years earlier. I found these crucial passages 
immersed in a copy of the voluminous manuscript 
by Rubiños y Andrade (as mentioned above, this 
manuscript was published in a condensed edition by 
Carlos A. Romero in 1936). I revealed my finding in 
1963 and published it a few years later (Kauffmann 
Doig, 1986, vol. I, p. 493). This is a translation of 
what Rubiños y Andrade writes in old Spanish:

“Having had a long war between themselves 
some petty kings or chieftains of certain 
domains on some islands, and having been 
beaten one of them by his rival in a pitched 
battle, fugitive, to save his life he loaded some 
big rafts, which they used, with the whole of 
his royal family and his most dear servants, 
with all the riches he could carry in that 
conflict, and entrusting himself to the hand of 
providence and at the discretion of the waters, 
he and his people arrived, after dodging 

Saltaron en tierra; dieron gracias al Dios que 
adoraban con sus acostumbrados sacrificios, y 
reforzados con la agua de dicho rio, abundan-
te pesca del mar, y no poca caceria de anima-
les sylvestres, que fueron descubriendo en los 
montes inmediatos; y de que se aprovechaban 
al diestro manejo de los arcos y flechas, de 
que vsaban, resanandolos oportunamente la 
pura sal, que crió Dios en aquel paraje, en que 
todavía permanecen las salinas, que gozan las 
respectivas parcialidades de indios, cuyas pa-
chacas traen su origen de los dichos extran-
jeros peregrinos. Se establecieron estos en 
aquel sitio, donde tuvo su principio, y aumen-
to la larga posteridad, que se derivó de ellos 
para la población de todos estos valles desde 
el partido de Pacasmayo, hasta el Motupe, y 
Olmos cuya semilla trascendió después hasta 
Tumbes aunque adulterada en mucha parte 
la lengua de estos yngas de aquel natural, y 
primitivo dialecto de su origen.
El reyezuelo, o cacique señor, y cabeza de 
estos yndios que aportaron a la playa se lla-
maba Namla, y su muger Sotenic; el primer 
nombre pusieron sus descendientes en ve-
neración de tan ilustre progenitor a la pri-
mera parcialidad que de ellos se compuso 

innumerable obstacles that rendered the 
sinking of their fleet inevitable, to the coast 
and the mouth of this river of Lambayeque, 
which enters the sea for two leagues”.
“They disembarked and thanked the god 
they adored with their usual sacrifices, and 
reinvigorated themselves with the water of 
that river, abundant fish in the sea, and not 
few wild animals which they found at the 
nearby hills, and which they hunted with 
their skillful use of their bows and arrows, 
and timely prepared them with the pure salt 
which God put in that place, in which still 
lie those salt mines that are enjoyed by the 
groups of indios whose allotments began 
with those foreign pilgrims. They settled in 
that place, where their progeny began and 
largely grew to populate all these valleys, 
from the district of Pacasmayo up to Motupe 
and Olmos, and their expansion later reached 
Tumbes, even if their tongue suffered much 
alteration by the natives of those places and 
their original primitive dialects”.
“The kinglet or lord chieftain and head of 
these indios that arrived to the beach was 
called Namla, and his wife Sotenic; the 
name of the first his descendants put to the 

n Pescadores artesanales en sus ancestrales caballitos de totora. / Inshore fishermen in their traditional “Caballitos de Totora”.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

325324

(con superioridad a las demás, que despues 
se establecieron) de que hasta el presen-
te hay memoria en la corta reliquia que de 
ella ha quedado, aunque cortado el nombre 
de su apelativo se llama hoy la parcialidad 
de Nam, solamente dividido del La, con 
que se denominaba Namla su primer señor, 
que significa ave (o gallina) de la agua en la 
lengua yndica, manifestando con el, de que 
aquel elemento había salido su progenitor; y 
el segundo el de la mujer Sotenic se lo pusie-
ron a una guaca grand, que esta inmediato a 
la playa de su arribo, y se llama Sotenic, con 
el qual se conoce todavia.
El hixo mayor de este señor, y su heredero, 
se llama Suim, y su muger Ciernuncacum; 
y estos nombres se fixaron a la duración de 
otros dos recomendables padrones: el del 
príncipe heredero se puso a un palacio, que 
se fabricó en el mismo sitio, quando ya mul-
tiplicadas las generaciones era señor domi-
nante de tantos, como descendieron de la 
gran familia de criados, y oficiales, que lea-
les siguieron su obediencia».

2. Llampallec: el retrato de Ñaimlap o 
Namla

Ahora ahondaremos en la figura de Llam-
pallec, palabra mochica o muchik que, según Miguel 
Cabello Valboa (1586), significa «figura y estatua de 
Naymlap», aquel personaje conspicuo, divinizado y 
central de la historia legendaria de los lambayeques y 
que recoge en su obra el citado cronista.

Si bien desconocemos aquella representación 
a la que alude en particular Cabello Valboa como la 
representación de Ñaimlap, recordemos que un ente 
sobrenatural es representado en piezas de cerámica y 
metal que se afilian al estilo conocido como «Lam-
bayeque».

Tal es el caso del ya mencionado tumi de 
Lambayeque, desenterrado ilícitamente en 1936 en 
un lugar arqueológico de la jurisdicción de Batán 
Grande. Este hallazgo motivó a que el maestro 
Luis E. Valcárcel (1937) describiera por primera 
vez la pieza que dedujo acertadamente que podría 
retratar a Ñaimlap. Sin embargo, hay opiniones 
divergentes, como la expuesta por Jorge Sachún 
Cerdeño (2017), sobre la que me pronunciaré luego 
ampliamente. 

La tarea impuesta es demostrar con nuevos 
indicadores —tomando como base lo que registra 
Cabello Valboa y una fuente histórica más, la de Ru-
biños y Andrade— que el personaje representado en 
el tumi de Lambayeque es ciertamente una reproduc-
ción de la imagen de Ñaimlap.

Luego de Luis E. Valcárcel —obra reeditada 
por R. R. (Roger Ravines, 2017: 117-120)—, varios 
investigadores han analizado al tumi de Lambaye-
que. Por ejemplo, Jorge Zevallos Quiñones (1971), 
Hermann Trimborn (1979), Carlos Wester (2013), 
sin considerar mis aportes ya citados.

first district they created, in veneration of 
such illustrious forefather (and this district 
was more important than all the districts 
established later), and it is still remembered 
in the small relic that remains of it, but with 
a shorter name, because nowadays it is called 
district of “Nam”, only divided from the 
“La” which was the name “Namla” of their 
first lord, and the name means “bird or hen 
of the water” in the tongue of the indios, by 
which they mean that their forefather had 
come from that element; and the second 
name, that of the wife Sotenic they put to 
a big “guaca” which is near the beach where 
they arrived; it is called Guaca Sotenic and is 
still known by that name”. The elder son and 
heir of this lord is called Suim, and his wife 
Ciernuncacum; these names were used to 
name two advisable places: the name of the 
crown prince was given to a palace that was 
built in that same place of their settlement 
after the people had multiplied and now he 
was the ruling lord of so many, as many as 
were descended from the big families of his 
servants and officers who served him loyally”.

2. Llampallec: the portrait of Ñaimlap 
(Namla)

We will now analyze the figure of Llampallec, 
a Mochica (or Muchik) word that, according to 
Miguel Cabello Valboa’s chronicle (1586), means 
“figure and statue of Naymlap” −the conspicuous, 
deified and central character of the Lambayecan 
people’s legendary history.

Even though the specific material represen-
tation of Ñaimlap mentioned by Cabello Valboa has 
not been found, a corresponding supernatural being 
appears in many metal and ceramic pieces of Lam-
bayeque style.

One example is the Lambayeque tumi, 
which was illegally unearthed in 1936 in one of the 
archaeological sites of the Batán Grande jurisdiction. 
When Luis E. Valcárcel −a leading Peruvian 
archaeologist− first described it in 1937, he correctly 
deduced it could represent Ñaimlap. However, there 
are some disagreeing opinions, like the one by Jorge 
Sachún Cerdeño (2017), on which I will comment 
further below.

But the fact that the character represented in 
the Lambayeque tumi is a reproduction of Ñaimlap’s 
image can be proven using new evidence and the 
information provided by the chronicles of Cabello 
Valboa and Rubiños y Andrade.

After the first documentation of the tumi 
by Luis E. Valcárcel (his work was re-published by 
Roger Ravines in 2017 [Roger Ravines, 2017: 117-
120]), several scholars have studied this golden 
object. Among them are: Jorge Zevallos Quiñones 
(1971), Hermann Trimborn (1979), and Carlos 
Wester (2013), not to mention my own contributions, 
which I have already cited.



Capítulo 6 / Chapter 6 327326 327

Entre los últimos está el recientemente men-
cionado Jorge Sachún Cerdeño (2017), investigador 
de la cultura mochica o muchik. Aunque no estoy de 
acuerdo con su interpretación, es el primero en basar 
sus estudios en fuentes etnográficas. Para ello, in-
terrogó a pescadores del litoral norteño acerca de lo 
que iría representado en el tumi de Lambayeque. Así, 
concluyó que la imagen representada en el tumi de 
Lambayeque alude a la de un lobo marino del género 
Mustelidae, de tan solo unos 70 centímetros de longi-
tud y que los pescadores denominan —utilizando la 
palabra muchik— de anzumito. Agrega que se traduce 
por «gorrero», esto es, arrebatador y que es llamado 
así por su predilección a acercarse sigilosamente para 
aparearse con lobas marinas de otro género (Otarea 
byronia), que llegan a alcanzar más de 2 metros y que 
se desplazan también por el litoral, particularmente 
por las islas vecinas. Sachún Cerdeño da a la repre-
sentación del personaje del tumi de Lambayeque, al 
anzumito, la categoría de deidad suprema, al conside-
rar el enorme y suntuoso tocado que lo corona (Sac-
hún, 2017: 16-17).

2.1. Un descubrimiento sensacional
En 1936, huaqueros —esto es, buscadores de 

objetos arqueológicos— descubrieron diversos obje-
tos arqueológicos de metal en la huaca Las Ventanas, 
en la circunscripción de Batán Grande, en Íllimo.

Acerca de los detalles de aquel hallazgo hay 
diversas versiones. César Maguiña comenta que cono-
ció en 1981 a Augusto Bances Cajusol, quien le ma-
nifestó que era él quien había descubierto el tumi de 
Lambayeque (Kauffmann Doig, 2017: 33). Agradeci-
dos los interesados en que prosiguiera huaqueando, lo 
habrían nombrado «jefe de cuadrilla de huaquería».

Sin embargo, José Maeda Asencio (2017) in-
forma que, al investigar el hallazgo del tumi, conoció 

One of the last scholars who have studied the 
Lambayeque tumi is the abovementioned Jorge Sachún 
Cerdeño (2017), a researcher who specializes in the 
Mochica (or Muchik) culture. Even though I do not 
agree with his interpretation, I must say he was the first 
scholar to base his research on ethnographic sources. 
After asking several fishermen from the northern coast 
of Peru who or what they thought the figure represented 
in the Lambayeque tumi was, he concluded that it is 
a kind of marine weasel belonging to the Mustelidae 
family. The fishermen call this animal using the 
Mochica (or Muchik) word “anzumito” (marine otter, 
lontra felina). Sachún adds that this word’s literal 
translation to Spanish is “gorrero”, a rarely used word 
which should be interpreted to mean “snatcher”, because 
even though this animal is only 70 centimeters long, it 
furtively approaches the females of the sea lions (Otaria 
byronia) −which can reach 2 meters in length− to mate 
with them. These marine otters (the “anzumitos”) 
can be found along the coast and especially in the 
nearby islands. Sachún believes the character in the 
Lambayeque tumi is a representation of the “anzumito” 
and gives this animal the status of supreme deity, in 
view of the big and splendid headdress with which it 
is adorned in its representations (Sachún, 2017: 16-17).

2.1. A sensational discovery
In 1936, some “huaqueros” (hunters of 

archaeological remains) discovered several metal 
objects at the Huaca Las Ventanas, an archaeological 
site in Batán Grande, district of Íllimo. Supposedly, 
one of the unearthed objects was the Lambayeque 
tumi. But there are several versions about how these 
objects were discovered. César Maguiña has said 
that in 1981 he met a man called Augusto Bances 
Cajusol, who told him he was the discoverer of the 
Lambayeque tumi (Kauffmann Doig, 2017: 33). Mr. 

n Figura / Figure 11. Augusto Bances acompañado del historiador César Maguiña, a quien debemos la presente fotografía 
de 1981. Aunque Bances se arrogaba haber descubierto el famoso tumi de Lambayeque, al parecer identificó una pieza 
semejante, pero carecía de la hoja cortante de la destacada pieza metálica decomisada por Julio C. Tello en 1936, con otros 
artefactos áureos que fueron destinados al Museo Nacional, Lima. Sobre este tema se dispone del escrito esclarecedor de 
José Maeda Asencio (2017). / A 1981 picture of Augusto Bances and the historian César Maguiña. Even though Bances 
bragged that he was the discoverer of the famous Lambayeque Tumi, in reality the piece he discovered was similar to the 
authentic one, but lacked the cutting blade. The real Lambayeque Tumi and other golden remains were confiscated in 
1936 by Julio C. Tello, who gave them to the National Museum in Lima. José Maeda Asencio (2017) has written a revealing 
document on this subject.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

329328

la versión auténtica. Aclara que ciertamente Bances 
encontró un ídolo similar, pero desprovisto de la hoja 
cortante que exhibe el tumi al que nos referimos. 
Concluye que antes este objeto áureo fue identificado 
por Hipólito Granados, quien lo vendió y así el tumi 
de Lambayeque se exhibió inicialmente en la Casa 
Welsh. Al advertir su presencia en Lima, a fines de 
1938, Julio C. Tello emprendió de inmediato viaje a 
Batán Grande, pues se enteró de que la pieza maes-
tra provenía de excavaciones realizadas por huaqueros 
en sitios arqueológicos dispersos por la entonces ha-
cienda de Batán Grande, que pertenecía a la fami-
lia Aurich. Tello decomisó gran cantidad de piezas 
arqueológicas de metal para el Museo Nacional de 
Arqueología. El tumi formó parte también de aquel 
museo y fue descrito por primera vez por Luis E. Val-
cárcel, como mencioné5.

2.2. El tumi de Lambayeque
Entre los sensacionales hallazgos de piezas de 

oro desenterradas por los huaqueros en 1936 y 1937 
en Batán Grande figura como la más preciada la que 
fue denominada tumi de Lambayeque. El nombre de 
tumi alude a la hoja cortante que presenta en su sec-
tor inferior y que en quechua o runa simi recibe la 
denominación de «cuchillo». Sin embargo, insisto en 
que se trata de un hacha de carácter ceremonial en 
atención a que el mango representa la figura de un 
personaje sobrenatural. 

El sector central y superior del tumi está 
conformado por la figura del personaje coronado 
por un enorme tocado. Va parado sobre un pedestal 

5 Fue robado el 27 de noviembre de 1981 de la Sala de Oro que 
el doctor Jorge C. Muelle había instalado en el Museo Nacio-
nal de Arqueología, Antropología e Historia del Perú, de Lima. 
Felizmente la pieza fue recuperada en abril del año siguiente, 
si bien destrozada en gran parte debido a que los ladrones iban 
desmembrando trozos de la reliquia para venderlos sin ser adver-
tidos (Ravines, 2017: 117).

presente por encima de una lámina recortada, con-
formando un cuchillo o hacha de mano en forma de 
una T invertida. 

El tumi de Lambayeque es uno de los ha-
llazgos más destacados de los realizados en Batán 
Grande en la década de 1930. Fue trabajado en oro 
de 22 quilates, porta incrustaciones de sodalita, mide 
41 centímetros de alto y 14.6 centímetros de ancho, 
pesa 992 gramos. El retrato del personaje fue trabaja-
do con dos láminas repujadas que reproducen al per-
sonaje coronado por una gran diadema. Las mismas 
fueron recortadas siguiendo el lineamiento de la fi-
gura y fueron unidas en sus contornos con soldadura. 

2.3. Llampallec: retrato de Ñaimlap
El personaje del tumi de Lambayeque debe 

corresponder a la imagen del legendario Ñaimlap 
aparece retratado una y otra vez en el arte de Lam-
bayeque. En ocasiones está solo representado por 
su máscara, pero también y frecuentemente aparece 
toda su figura o tan solo su cabeza modelada en 
cerámica.

Una gran cantidad de objetos de metal han 
sido asignados a la cultura lambayeque. Estos son 
atesorados en museos y en colecciones privadas. Ello 
evidencia que en aquella época hubo una extraordi-
naria actividad orfebre, como se manifiesta en obras 
especializadas como las de Carlos Elera Arévalo 
(2008), Izumi Shimada (1985, 2014) y Carlos Wester 
(2016). Sin embargo, no hay que olvidar que se trata 
de una continuación del arte de la metalurgia, pues 
este fue practicado en la región en épocas anteriores, 
como lo demuestra el excepcional florecimiento que 
alcanzó el arte de los metales en el territorio de Lam-
bayeque durante la etapa moche o muchik. Ejemplo 
de ellos son los primorosos y numerosos hallazgos de 
obras áureas en Sipán por Walter Alva (1994, 1999).

Bances was encouraged to keep hunting for more 
remains, and was even named “chief of the huaqueros 
team”.

In a different version, José Maeda Asencio 
said (2017) that he investigated and found the truth 
about the discovery of the Lambayeque tumi. He 
said Bances found an object that was similar to the 
Lambayeque tumi, but without the cutting blade in 
its bottom side. He said the authentic Lambayeque 
tumi was found by Hipólito Granados, who sold it to 
private collectors; after a while the golden masterpiece 
was exhibited at the Casa Welsh in Lima.

When Julio César Tello learned that the 
tumi was in Lima, and that it had been recovered 
illegally by “huaqueros” who worked in different 
archaeological sites inside what was then the Batán 
Grande estate (which belonged to the Aurich 
family), he immediately traveled to Batán Grande, 
and managed to confiscate a big quantity of metal 
objects for the National Museum of Archaeology. 
The Lambayeque tumi was also taken to the 
National Museum, and was then documented 
by Luis E. Valcárcel for the first time (1937), as 
already mentioned5.

2.2. The Lambayeque tumi
Of all the golden pieces unearthed by the 

huaqueros at Batán Grande between 1936 and 
1937, the “Lambayeque tumi” is certainly the most 
valuable. The quechua word “tumi” (or “runa simi”), 
which means “knife”, refers to the cutting blade on 

5 The Lambayeque tumi was stolen on November 27, 1981 from 
the “Sala de Oro” (“Golden Room”) which Dr. Jorge C. Muelle 
had installed at the “National Museum of Archaeology, Anthro-
pology and History of Peru”, in Lima. The tumi was recovered in 
April of the following year, but it was badly damaged because the 
thieves had been cutting off pieces of the relic and selling them 
individually in order to prevent the buyers from recognizing the 
stolen tumi. (Ravines, 2017: 117).

its bottom side. But it must be emphasized that this 
piece is in reality a ceremonial knife, as proven by the 
representation of a supernatural figure in its handle.

This supernatural figure occupies the middle 
and top sides of the Tumi. It is crowned by a very big 
headdress or diadem, and stands on a pedestal below 
which is the cutting blade, whose particular contour 
confers the whole piece the look of a knife or hand 
axe in the shape of an inverted T. Made in 22 karat 
gold and inlaid with sodalite, it weighs 992 grams 
and measures 41 x 14.6 centimeters (height by width). 
It was built using two embossed sheets that were cut 
and wielded along the figure’s outline.

2.3. The portrait of Ñaimlap
The figure in the Lambayeque tumi must 

represent Llampallec, the image of Ñaimlap −which 
appears repeatedly throughout the Lambayeque art. 
Usually his representations show his full figure, 
but sometimes only his head is shown (particularly 
in ceramic pieces), or his face is represented in a 
metallic mask.

A big number of unearthed metal objects 
have been assigned to the Lambayeque culture. 
These are now kept in museums or private 
collections. Such big quantity of metal objects 
indicates that there was an extraordinarily rich 
metalworking activity during the period of the 
Lambayeque culture, as discussed in specialized 
papers published by Carlos Elera Arévalo (2008), 
Izumi Shimada (1985, 2014) and Carlos Wester 
(2016). However, the Lambayeque metalwork 
industry was a continuation of the metalwork that 
was practiced in this same region during previous 
historical periods, in particular during the Mochica 
(Moche or Muchik) period, which also saw an 
exceptional flowering of metalworking art in the 



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

331330

Dicho sea de paso, el nombre de Sicán, Sig-
nan o Shinán se asigna también a la cultura lamba-
yeque, a la que está afiliado el tumi que nos ocupa. 
Se trata originalmente del nombre de un curaca con 
asentamiento en la huaca Las Ventanas, que es una 
de las más prominentes —sino la principal— entre 
las que se levantan en Batán Grande. Atendiendo a 
ello, es de señalar que esta denominación incorpora 
la voz shi, palabra muchik que significa «luna». Como 
este astro recibía especial veneración entre los lam-
bayeques, Izumi Shimada propone designar así a la 
cultura tardía de este pueblo (Shimada, 1985, 1995). 

Si bien hay opiniones contrarias en cuanto 
a la interpretación del personaje de la leyenda ex-
puesta, en la que Ñaimlap figura como personaje 
central y divinizado, la mayoría de investigadores 
considera que es aquel personaje el retratado en el 
tumi de Lambayeque.

2.4. Llampallec: indicadores de su 
presencia en el tumi de Lambayeque

Al describir por primera vez al tumi de 
Lambayeque, Luis E. Valcárcel (1937) planteó que 
«sería de mucho interés buscar si existe relación 
entre la leyenda de Naylamp [sic] y el ídolo repre-
sentado en el tumi». Concluye que mientras «no 
haya argumentos en contra puede aceptarse como 
verosímil». Como quiera que el descubrimiento del 
tumi fue muy posterior a la descripción de la his-
toria legendaria estudiada por primera vez por En-
rique Brüning (1922-1923), este estudioso no pudo 
deducir lo que expresó el doctor Valcárcel. Desde 
entonces, la conclusión de Valcárcel fue aceptada 
prácticamente por todos los arqueólogos.

La identificación de Ñaimlap como personaje 
mítico presente en el tumi de Lambayeque debe con-
siderarse como fehaciente. No solo por lo que señala 

territory of Lambayeque. The numerous findings of 
golden pieces at Sipán by Walter Alva (1994, 1999) 
are good examples of the Mochica metalwork art.

The Lambayeque culture −to which the Tumi 
we are discussing belongs− is also known as Sicán 
culture (but also Signan or Shinán culture). The word 
Sicán originated from the name of a chieftain who 
was based at the Huaca Las Ventanas (one of the more 
prominent and possibly the more important huaca in 
the Batán Grande area); it probably incorporates the 
Mochica (or Muchik) word “shi”, which means “moon”, 
and because this celestial body was a subject of special 
worship by the Lambayecans, professor Izumi Shimada 
suggested that the later phase of the Lambayeque 
culture should be called Sicán (Shimada, 1985, 1995).

Even though there is some disagreement 
with the interpretation of the “Legend of Ñaimlap” 
which considers its main character (Ñaimlap himself) 
was deified, most researchers agree that Ñaimlap is 
the figure portrayed in the Lambayeque tumi.

2.4. Llampallec: evidence of his 
representation in the Lambayeque tumi

In describing the Lambayeque tumi for the 
first time, Luis E. Valcárcel (1937) suggested that 
“it would be very interesting to determine if there 
is a relationship between the Legend of Naymlap 
and the idol represented in the Lambayeque tumi”. 
He added that “while there are no arguments to the 
contrary, (that Ñaimlap is the figure in the Tumi) can 
be considered credible”. The discovery of the Tumi 
happened a long time after Enrique Brüning studied 
the legendary history of the Lambayecan people for 
the first time (1922-1923), so obviously Brüning 
could not associate both items, but Dr. Valcárcel’s 
suggestion has been accepted by practically every 
scholar ever since he made it.

n Figura / Figure 12. Ñaimlap o Namla, en 
buena cuenta Niainla, visto en su condición 
mítica como engendro de un ave marina. Luce un 
suntuoso tocado y navegando por el mar, como 
refiere la historia legendaria de los lambayeques. 
En realidad, solo estamos frente a su máscara 
que va suplantada por la figura de un ave. Figura 
derecha: Ñaimlap representado solo por su 
máscara áurea. / Ñaimlap or Namla (but also 
"Niainla") seen in his mythical representation 
as a creature engendered by a marine bird. He 
wears a sumptuous headdress and sails across 
the sea, just as the legendary history of the 
Lambayeque people tells. In this scene the bird 
takes the place of Ñaimlap's mask. The figure to 
the right shows the golden mask of Ñaimlap.

330



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

333332

Cabello Valboa, sino, en particular, por lo expuesto 
en la crónica escrita por Modesto Rubiños y Andrade 
hacia 1782, en el que se afirma que el personaje míti-
co desciende nada menos que de un ave marina (Kau-
ffmann Doig, 1964a: 7-8, 26-31; 1964b; 1969, vol. I, 
p. 382-ss; 1986, vol. I, pp. 489-497; 2017). No hay en 
la cultura lambayeque figuras de un personaje mítico 
imponente y dotado de alas, además de una soberbia 
diadema, como el retratado en el tumi en referencia 
así como en vasijas de cerámica.

No solo es interesante acotar que en efecto la 
representación del personaje del tumi no debe ser otro 
que Namla o, en su defecto, Ñaimlap que —como 
vimos— arribó a las playas del río Lambayeque y que 
a lo largo de su larga dinastía fue extendiendo su te-
rritorio. Hay que tener presente que la cultura lam-
bayeque fue, sin duda, hermana de los chimús, que 
también se expandió por la costa norte y conquistó a 
la etnia de los lambayeques.

Finalizo estas páginas al referirme a aspectos 
de la religiosidad de los lambayeques y, por lo mismo, 
explorando las características inherentes a como que 
era imaginado Ñaimlap.

Para ello, presentaré una síntesis que trata de 
reunir aspectos varios que ya hemos tratado: 

¡ Ñaimlap arribó del mar, lo que trae al recuer-
do la leyenda que se cuenta sobre Manco Cápac y Mama 
Ocllo, los fundadores del Tahuantinsuyo, que emergie-
ron de las aguas del Titicaca. Aquello recuerda también 
la forma en que apareció la divinidad Huiracocha o Wi-
racocha, que emergió también de las aguas, en este caso 
del mar y entre la espuma que forma las olas, conside-
rada como la sustancia sin la cual el agua no ofrecería 
potencial alguno para fecundar los campos (Kauffmann 
Doig, 1986; 1987; 1996; 2002; 2012; 2021).

¡ Debemos subrayar la condición ornitomorfa 
de Ñaimlap según la narración recogida por Rubiños 

y Andrade, que, como vimos, indicaba que fue alum-
brado por un ave marina. Cabello Valboa incide tam-
bién en el aspecto ornitomorfo, cuando apunta que, 
a su muerte, «auia tomado alas». La afirmación de 
que aquello fue un embuste, según esta fuente, debe 
tomarse como una interpretación del pasaje emanada 
de la condición de misionero del autor.

¡ En la figura de Ñaimlap presente en el tumi 
se advierte que, además de los brazos propios de su 
cuerpo humano, presenta alas que se desprenden de 
ambos costados del personaje.

¡ Además, los ojos no son antropomorfos. 
Más bien, recuerdan alas de ave desplegadas y repre-
sentadas de frente.

¡ La información de Rubiños y Andrade 
acerca de la etimología de Ñaimlap, que este cronista 
consigna con el nombre de Namla, es otro elemento 
que evidencia el origen ornitomorfo del personaje. Al 
respecto, refiere un dato sustancial: que aquel nombre 
«significa ave o gallina [pájaro] en la lengua Yndica».

¡ Es más, Rubiños y Andrade agrega que 
Ñaimlap había sido procreado por un ave. Afirma 
que «de aquel elemento había salido su progenitor». 
Esta situación eleva a Ñaimlap a la categoría de un 
personaje sobrenatural. 

¡ Otro dato contundente para afirmar la con-
dición sobrenatural y ornitomorfa de Ñaimlap es que 
Rubiños y Andrade lo nombra Namla y que —como 
apunté— refiere que este vocablo «significa ave». Más 
aún, precisa que el significado de La es equivalen-
te a «agua»; de tal manera que Namla reúne en un 
solo nombre dos vocablos: Nam (= ave) y La (= agua), 
lo que equivale a ave acuática o marina. Se trata, sin 
duda, de dos voces del extinguido idioma mochica o 
muchik, como puede leerse en la gramática de Fernan-
do de la Carrera y Daza (1644). Cuando estaba por 
extinguirse aquella lengua, Ernst W. Middendorf 

The identification of Ñaimlap as the mythical 
being represented in the Lambayeque tumi must 
be considered incontrovertible, not only because of 
what Cabello Valboa says in his chronicle, but also, 
and especially, because Modesto Rubiños y Andrade 
says in his chronicle (1782) that the mythical figure 
descends from a seabird (Kauffmann Doig, 1964a: 
7-8, 26-31; 1964b; 1969, vol. I, p. 382-; 1986, vol. I, 
pp. 489-497; 2017).

The Lambayeque culture offers no repre-
sentations of a different mythical character with 
wings and a superb diadem, other than the one 
represented in the Lambayeque tumi and some 
pottery vessels.

Besides emphasizing that the figure in the 
Tumi is in fact Ñaimlap (or Namla), and that −as we 
saw− this mythical character arrived to the mouth 
of the Lambayeque river and then his ample progeny 
extended his dominions, we must point out that 
the Lambayeque culture was undoubtedly a sister 
culture to the Chimús −a culture whose expansion 
along the northern coast took it to conquer the 
Lambayecan people.

Finally, in regard to the religiosity of the 
Lambayecan people, I will explore the ways in which 
they viewed Ñaimlap by summing up some relevant 
points I have already mentioned:

¡ The fact that Ñaimlap came from the sea 
reminds us of the legend of Manco Cápac and Mama 
Ocllo, the founders of the Tahuantinsuyo, who emerged 
from the waters of Lake Titicaca. It also reminds us 
of the way the god Huiracocha (or Wiracocha) first 
appeared: he also emerged from the waters, but in this 
case from the sea, and in particular from the foam that 
creates the waves −a substance without which water 
could not fertilize the crop fields (Kauffmann Doig, 
1986; 1987; 1996; 2002; 2012; 2021).

¡ We must emphasize the ornithomorphic 
condition of Ñaimlap, as described in Rubiños y 
Andrade’s chronicle −which also says Ñaimlap was 
begotten by a sea bird. On his part, Cabello Valboa 
alludes to it when he says Ñaimlap “grew wings” at the 
time of his death; the chronicler then adds that was 
a deception, but his skepticism is understandable, 
especially because he was a missionary priest.

¡ The figure of Ñaimlap represented in the 
Lambayeque tumi has a human form with normal 
arms, but it also has wings that come out of his left 
and right sides.

¡ His eyes are not anthropomorphic, but rather, 
they resemble unfolded bird wings seen from the front.

¡ The information Rubiños y Andrade 
provides about the etymology of the name Ñaimlap 
−whom he calls Namla− is another evidence of 
the ornithomorphic origin of this character. The 
following passage of his chronicle is most revealing 
in this regard: it “means bird or hen of the water in 
the tongue of the indios”.

¡ Moreover, Rubiños y Andrade adds that 
Ñaimlap was begotten by a bird. He says “their 
forefather had come from that element”. This elevates 
Ñaimlap to the category of a supernatural being.

¡ Rubiños y Andrade calls Ñaimlap “Namla”, and 
then he says that the word Nam means “bird” and the 
word La means “water”. Thus Namla’s name reunites 
both words and the resulting meaning is “aquatic 
bird” or “seabird”. “Nam” and “La” are two words that 
belonged to Mochica or Muchik, the dead language 
of the Mochicas. This was first suggested by Fernando 
de la Carrera y Daza in his Grammar (1644). During 
the 20th century, Ernst W. Middendorf studied this 
ancient language in the place where it was last spoken 
(Middendorf, 1980-1992, vol. 6)6.
6 Because weather events come from the sky, it must have been 



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

335334 335

n Vasos ceremoniales de oro con representaciones de divinidades. The Metropolitan Museum of Art, Nueva York, Estados Unidos. / 
Golden ceremonial vases showing deities. The Metropolitan Museum of Art. New York, USA.

n Cerámica con asa 
puente, pico y pigmento. 
Representación de un 
pescador en su caballito de 
totora. Cultura lambayeque. 
The Metropolitan Museum 
of Art, Nueva York, Estados 
Unidos. / Representation of 
a fisherman in his Caballito 
de Totora reed raft on a 
colored ceramic piece 
with bridge and spout. 
Lambayeque culture. 
Metropolitan Museum of 
Art. New York, USA.

n Tumi ceremonial de oro con incrustaciones de turquesa. Cultura lambayeque. Metropolitan Museum of Art. New York, Estados 
Unidos. / Ceremonial Tumi made of gold with turquoise embeddings. Lambayeque culture. Metropolitan Museum of Art. New York, USA.



Capítulo 6 / Chapter 6 Ñaimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales / 
Ñaimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans

337336

la rastreó en su último reducto (Middendorf, 1980-
1992, vol. 6)6.

¡ Según su carácter ornitomorfo, la divi-
nidad suprema de los lambayeques se afilia a otros 
seres divinos andinos, que —conocidos con diversos 
nombres— los fui resumiendo como dios del agua, 
presente desde que la agricultura comenzó a desarro-
llarse y con ello aumentó la población y terminó de 
consolidarse la civilización andina, cuyos inicios se 
remontan a 3.000 años. A pesar de emplear sofisti-
cadas técnicas agrarias, los antiguos pobladores andi-
nos, se vieron obligados a recurrir a lo sobrenatural, 
enarbolaron una divinidad suprema que imaginaban 
tenía control absoluto sobre los vaivenes climáticos 
que se producen en la cordillera. Según las creencias, 
esta divinidad solía arruinar los campos de cultivo 
con temibles tormentas o, en su defecto, con perio-
dos de sequía que afectaban el territorio costeño que 
depende del agua de los ríos y quebradas con sus na-
cientes en las cordilleras7.
6 Dado que los fenómenos atmosféricos se desprenden del 
firmamento, debió asumirse que la divinidad suprema gober-
nadora sobre los vaivenes climáticos, un dios del agua, tenía 
su sitial en los espacios celestiales (Kauffmann Doig, 1986a; 
2012; 2021). Como ya quedó expuesto sobre temas similares 
inmersos en la religiosidad andina me ocupo desde que Mircea 
Eliade et al. (1987) me indujo a que ahondara en materia de 
religiosidad andina en el contexto de haberlo invitado a escribir 
una monografía para incluirla en The Encyclopedia of Religion. 
Sobre eventos del ENSO producidos en territorios de los an-
tiguos lambayeques, se han ocupado Carlos Elera, José Pinilla 
y Víctor Vásquez (1999), aunque en etapas muy anteriores a la 
historia legendaria que nos ocupa.

7 Desde la consolidación de la civilización andina —esto es, con 
Chavín y expresiones similares—, el elemento ave estuvo pre-
sente en vista que la suprema divinidad era ya concebida con ele-
mentos ornitomorfos. Una especie de dios del agua con poderes 
omnímodos sobre los fenómenos atmosféricos que prorrumpien-
do con tempestades o con sequías producían tiempos de ham-
bruna. Al ejercer dominio pleno sobre la problemática atmosfé-
rica, se concebía que su residencia eran los espacios celestiales. 
¿Cómo? Mediante un culto extremado y de rituales desarrollados 
en santuarios. Todavía en la actualidad continúan estas prácticas 
en parajes andinos particularmente del sur del Perú y en los que 

Así, el nombre dado a la divinidad de Lam-
bayeque debió recibir originalmente la denomina-
ción de Namla, es decir, equivalente a Niainla: esto 
es de Niain (Ñañ), cuyo significado es «ave» en len-
gua muchik, así como La significa «agua». Es decir, 
el tótem del personaje conocido como Ñaimlap o 
Namla, tal como lo comenta la crónica de Modesto 
Rubiños y Andrade.

se rinde pleitesía acudiendo a los apus o montañas sagradas, 
consideradas como templos naturales (Kauffmann Doig, 1986; 
2013; 2021).

¡ The ornithomorphic condition associates the 
supreme deity of the Lambayecans to other divine 
beings of the Andean region that, despite their 
different names, I have determined are all water deities 
that appeared with the development of agriculture. 
The practice of agriculture caused population growth 
and consolidated the Andean civilization about 
3,000 years ago. Despite the use of efficient agrarian 
techniques, the ancient people of the Andes were 
compelled to turn to the supernatural to ensure the 
productivity of the soil; thus they embraced supreme 
deities who they thought had absolute control over 
the climate variations in the Andes, and periodically 
ruined the crop fields with terrible storms or droughts. 
In the latter case, the droughts also ruined the lands 
in the coast, because these lands depend on the water 
of the streams and rivers that are born in the Andean 
mountain ranges (cordilleras)7.

The original name of the Lambayeque god 
Naymlap must have been Ñaimlap or Niainla. As 

assumed that the supreme deity who ruled over the changes in 
the climate —a deity of the water— lived in the sky (Kauffmann 
Doig, 1986a; 2012; 2021). As mentioned before, Mircea Eliade 
encouraged me to deepen my interest on the subject of the An-
dean religion when she asked me to write a contribution for her 
Encyclopedia of Religion (Eliade et al., 1987). Regarding the oc-
currence of El Niño (ENSO) events in the territory of the Lam-
bayeque culture, Carlos Elera, José Pinilla and Víctor Vásquez 
(1999) have treated this subject, but in reference to much earlier 
periods than the legendary history of the Lambayeque culture we 
are discussing.

7 The ornithomorphic features of the supreme deity —i.e. the 
bird element— appeared in the Andean civilization during the 
time of its consolidation in the period of Chavín and other related 
cultural manifestations. A water deity with absolute control over 
the weather events burst into the lives of men with storms and 
droughts that caused famines. Because this deity had total control 
over climate events, it was thought it dwelled in the sky and was 
worshipped with total devotion and rituals that were practiced in 
dedicated sanctuaries. Some of these practices have survived to 
the present day in certain locations throughout the Andes, but 
especially in the south of Peru, where people pay their respects 
to the gods at the Apus or sacred mountains, which they view as 
natural sanctuaries (Kauffmann Doig, 1986; 2013; 2021).

already mentioned, it incorporates the two Mochica 
words “Niain” (or “Nam”) which means “bird”, and 
“La” which means “water”. This is the totem of 
Ñaimlap −or Namla as Rubiños y Andrade calls him.



Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

Final thoughts
Reflexiones finales



341340 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap



343342

La tradición oral sobre Ñaimlap y sus descen-
dientes, constituye en la costa norte del Perú desde 
mediados del siglo XVI, en que por primera vez fuera 
recogida, durante el siglo XVIII que fuera menciona-
da por segunda vez y hasta nuestros días, en un relato 
fascinante que comprende una sucesión de aconteci-
mientos que narran una serie de episodios y eventos 
en los que concurren no solamente nombres de los 
protagonistas, escenarios, circunstancias y desenlaces 
que se viven, en los que se introduce una perspectiva 
histórica, real para algunos e improbable para otros. 
Sin embargo, el relato de Ñaimlap desde su apari-
ción en Tucume -hace más de 400 años- ha reci-
bido el interés y crítica de historiadores, estudiosos 
del arte, arqueólogos, lingüistas y otros especialistas, 
que han incursionado en la búsqueda de explicaciones 
para encontrar aquello que se ha denominado como 
argumentos para la validez de la tradición oral. Eso 
es lo que precisamente han hecho los diversos auto-
res de los artículos que se presentan en este volumen, 

Reflexiones finales

donde muestran con autoridad sus más rigurosos ar-
gumentos, producto de experiencias a lo largo de la 
investigación y resultado también de la acumulación 
de pruebas que fundamentan sus ideas, las mismas 
que seguramente van a generar y promover el debate 
académico por un largo tiempo.

Los responsables de esta extraordinaria 
publicación, han puesto en mis manos el encargo 
de delinear algunas conclusiones y reflexiones sobre 
el relato de Ñaimlap, así como los argumentos que 
se exponen y las proyecciones que genera; tarea 
sumamente difícil para un tema que en esta publicación 
no intenta cerrarse definitivamente, por el contrario 
busca generar nuevas ideas, exhaustivas pesquisas y 
estudios sistemáticos multidisciplinarios a cargo de 
diversos especialistas. De ello podemos proponer en 
primer lugar que no hay duda que el relato hace alusión 
a un tiempo y territorio determinado, al referirse 
al “arribo” o “retorno” de un personaje legendario 
que llega producto de una travesía marítima, y que 

The oral tradition of Ñaimlap and his de-
scendants has always been considered a fascinating 
story. First written down during the 16th century, 
and then published again for the second time during 
the 18th century, the facts and events it narrates in-
clude the names of their protagonists, their scenery, 
their outcomes and other intervening circumstanc-
es. It is considered realistic by some and improbable 
by others. For more than 400 years −the time that 
has passed since this oral tradition was first written 
down in Túcume, a town in the northern coast of 
Peru− it has been the subject of study and analysis 
by historians, archaeologists, art critics, linguists 
and other specialists who have looked for arguments 
to validate it. This is precisely what the authors of 
the different chapters in this volume have done; they 
authoritatively discuss their research work and ex-

Final thoughts

plain their rigorous arguments, backing them with 
data and other kinds of evidence. These discussions 
will surely generate academic debate for a long time.

The editors of this extraordinary book have 
given me the task of putting down some of my 
thoughts, arguments and conclusions about the sto-
ry of Ñaimlap and the expectations its study gen-
erates, but it is a very complex argument, so we do 
not intend to settle it with this publication. On the 
contrary, our aim is to generate new ideas and pro-
mote exhaustive analysis and research by scholars 
in different fields. But turning our attention to the 
story of Ñaimlap itself, we can begin by consider-
ing the fact that it undoubtedly alludes to a specific 
time and place when it talks about the “arrival” or 
“return” of a legendary character that traveled across 
the sea, and settled in a particular place where many 

n pp. 340-341. Atardecer en una embarcación construida en totora a la 
semejanza de los antiguos lambayecanos. / Sunset on a Totora watercraft 
like those used by the ancient Lambayecans.

Carlos Wester
Museo Arqueológico Nacional Brüning



345344 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

important events had happened, and where there 
were people who attended his arrival. Furthermore, 
the art of the Lambayeque culture includes many 
representations that reinforce the idea of a specif-
ic time and place for the events it includes; these 
can be seen in many monumental buildings such as 
Pomac, Túcume, Cinto, Collique, Apurlec, Úcupe, 
Luya, Chotuna–Chornancap as well as in other less 
known archaeological sites. Thus, the territorial di-
mension of the Ñaimlap story manifests itself and 
becomes visible in an ever increasingly robust ma-
terial world − a material world whose images and 
symbols frequently represent characters whose at-
tributes or roles clearly associate them with Ñaimlap 
and his descendants.

A second and very valuable element of 
consideration is constituted by the physical 
features of the main protagonists and other 
protagonist characters that appear in the scenes 
of the artistic representations; these characters 
are usually shown wearing extravagant dresses 
and feather headdresses, and also emblems that 
repeatedly depict supernatural ornithomorphic 
beings that are linked to the sea and especially the 
moon. The similarities between the description 
of the characters in the story of Ñaimlap and 
the different beings represented in the different 
artistic manifestations of the Lambayeque people 
support the notion that the story itself and the 
material production are directly associated. It also 
suggests that three conditions must be met for 
these representations to be present and renewed 
in the different support materials for nearly 500 
years: first, that the story of Ñaimlap and his 
descendants be told and propagated repeatedly; 
second, that the events that are part of the story 
take place in a specific interval of time; and third, 

n Botella de oro de doble pico y asa puente. En la parte superior se ubica el rostro típico asociado a Ñaimlap. Museo de Oro del Perú, 
Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima. / The face typically associated with Ñaimlap shown at the top of a golden bottle 
with double spout and bridge. Museo de Oro del Perú – Armas del Mundo, Fundación Miguel Mujica Gallo, Lima.

aparece en un lugar en especial donde ya hacía 
tiempo habían sucedido muchas historias, y donde 
un conjunto de personas preparan su recibimiento. 
Además, las representaciones en el arte de la cultura 
lambayeque ofrecen oportunidades únicas de 
fortalecer esta idea del tiempo y lugares asociados a 
estos acontecimientos, que podemos evidenciar en 
monumentales escenarios como: Pomac, Túcume, 
Cinto, Collique, Apurlec, Úcupe, Luya y Chotuna–
Chornancap, tan solo por citar los más reconocidos; 
de manera que la dimensión territorial del relato se 
expresa y visibiliza en una materialidad cada vez 
más categórica y donde las imágenes y simbología 
que se representan aluden frecuentemente a ciertos 
personajes cuyos atributos o roles no dejan de tener 
relación con Ñaimlap y sus descendientes.

Un segundo aspecto muy valioso por cierto, es 
el referido a los rasgos de los personajes importantes o 
de los protagonistas que aparecen representados en las 
escenas, donde portan frecuentemente sorprendentes 
atuendos y tocados plumarios, así como emblemas 
que aluden en forma reiterada a seres sobrenaturales 
con rasgos de naturaleza ornitomorfa, vinculados al 
mar y especialmente a la luna. Esta relación entre la 
descripción de los personajes y los seres representados 
en los diversos soportes, permite confirmar la noción 
de conexión entre el discurso del relato y la materia-
lidad producida. Pero además nos hace pensar que 
para que estas representaciones se conserven mate-
rializadas en los diversos soportes que se renuevan 
durante aproximadamente 500 años, ha sido necesa-
rio que la historia de Ñaimlap y sus descendientes sea 
contada y difundida una y otra vez, que los episodios 
vividos en este relato deban ser producto de un con-
junto de historias que suceden en un lapso de tiempo 
determinado, y que es recordado por los linajes de 
la sociedad Lambayeque y sus autoridades políticas 



347346 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

y religiosas, quienes con gestos y actitudes refuerzan 
en sus presentaciones públicas y en sus sepulturas la 
imagen de estas divinidades que se transforman en 
aves como parte del culto al antepasado o al ancestro 
mítico. Esta es una línea de reflexión muy importan-
te, porque nos da la clara idea de que la construcción 
de la materialidad en la cultura lambayeque, estaba 
fundamentalmente inspirada en el relato principal de 
Ñaimlap y en los seres que conforman esta historia, 
así como los escenarios donde se desenvuelven los 
hechos; pero además los talleres donde los especialis-
tas producen los bienes de uso ritual y los cotidianos, 
no solo eran considerados como simples lugares de 
producción, sino que se convierten en los escenarios 
ideales donde se reproduce magistralmente con arte y 
tecnología ésta tradición oral que llamamos Ñaimlap, 
destinada a la población que recibe estos mensajes en 
los diversos soportes a través de sus elites para que 
asuman este relato como el fundamento de su reli-
giosidad que legitima la identidad de este pueblo con 
sus antepasados.

Una tercera reflexión, que produce la tradición 
oral y que a nuestro juicio es la principal de todas, 
es que el relato de Ñaimlap y sus descendientes no 
puede ser percibido como una historia única, como si 
de principio a fin debiera ser contrastada con sentido 
infalible, como aquellas formulas en las que no existe 
posibilidad de mirar más allá de ese principio y fin. 
Esta historia principal se desenvuelve en un territorio 
complejo en el cual los linajes familiares distribuidos 
o emplazados a lo largo de los valles de Lambaye-
que, a veces asociados al valle y el bosque, en otras 
asociado al valle y la montaña, o asociado al valle y 
su desembocadura en el mar, que reproducen esplén-
didamente la historia con sus propias realidades sin 
que la esencia del mensaje se pierda, obedece además 
a un nivel de complejidad política y religiosa existente 

en este territorio fragmentado, pero representado por 
familias que configuran Cacicazgos que comparten 
una tradición común. En consecuencia, interpretar 
la tradición oral de Ñaimlap sin pensar en las histo-
rias paralelas y simultáneas, resulta una tarea estéril, 
que nos lleva a pensar en una perspectiva ortodoxa. 
Esta reflexión también nos hace pensar en la idea de 
la supuesta validez “cuestionada” por algunos, quie-
nes resumen su aporte a un esfuerzo desmedido de 
negar la riqueza de esta historia, cuyo protagonista 
lleva en la memoria social y en la materialidad, poco 
más de 500 años desde el momento de su primer re-
gistro, y si nos remontamos a sus antepasados más 
de 1000 años antes del presente. Lo que nos permite 
proponer una explicación en dos posibles direcciones: 
una como si todo un lapso de tiempo las elites que 
forman parte de los linajes de la cultura lambayeque 
hubiesen difundido intencionalmente este relato con 
sobrados argumentos para no dudar de su veracidad, 
y como testimonio para definir su religiosidad y legi-
timidad territorial; y la otra como si estos linajes todo 
el tiempo se hubieran dedicado a mantener “medias 
verdades” como la llaman algunos, y que este relato es 
una exitosa invención que se mantiene de generación 
en generación, y que el arte y la materialidad resultan 
ser espacios cómplices de este invento. Por lo tanto 
nuestra reflexión no pasa solo por entender el relato 
por sí mismo, sino por comprender y valorar aque-
llas historias paralelas y simultaneas que empezaron a 
construirse también a lo largo del territorio de Lam-
bayeque en aquellos tiempos de Ñaimlap, sus descen-
dientes y también sus antepasados los Mochicas.

Una cuarta reflexión pasa por la documentada 
aparición de evidencias arqueológicas acerca de 
la cultura lambayeque, las cuales en los últimos 
30 años han aportado nuevos y valiosos datos que 
permiten construir en mejores condiciones el valor, 

that the story be remembered by the political and 
religious authorities in the different lineages of the 
Lambayeque society. In their public ceremonies 
−and also in their burial sites− the Lambayeque 
political and religious authorities accentuate the 
presence of these deities −deities that turn into birds 
in the context of the cult of the forefathers or the 
mythical ancestor. This is a very important line of 
thought, because it reveals that the material aspect 
of the Lambayeque culture was essentially inspired 
on the story of Ñaimlap, including its protagonists 
and scenery. Another element in this context 
is the fact that the workshops where specialized 
craftsmen produced the necessary objects for ritual 
and domestic use were not seen as ordinary spaces 
where people worked, but rather as idealized 
spaces where the oral tradition of Ñaimlap was 
masterfully represented in the material world, with 
art and skill. By means of messages represented 
in different material supports, the elites transmit 
the story of Ñaimlap so that the people assume it 
as the base of their religiosity −a religiosity that 
legitimizes the relationship of the Lambayeque 
people with their ancestors.

A third consideration derives from the oral 
tradition. It is, in our judgment, the more important 
one: the story of Ñaimlap and his descendants 
cannot be viewed as single story, as if it should be 
binding from beginning to end without the chance 
to look beyond its main theme. The main story takes 
place in a variable territory wherein the lineages of 
Ñaimlap’s family have settled along the different 
valleys of Lambayeque. These new settlements 
occupy valleys with forests, valleys with mountains, 
or valleys with a river mouth, where each one lives 
the story of Ñaimlap in the context of its own 
landscape without losing the essence of the original 

message. Even though their fragmentation implies 
certain level of political and religious diversity, the 
whole is kept together by the common traditions 
these family-related chieftains share. This is why 
interpreting the oral tradition of Ñaimlap ignoring 
these parallel and simultaneous developments is 
a useless task, one that suggests a single-minded 
approach; this evokes the questioning of the story’s 
validity by some who limit their contribution to 
an exaggerated effort to deny its value, forgetting 
that its protagonist has now been embedded in the 
material production and the collective memory of 
the Lambayeque people for more than 500 years 
since the moment it was first recorded, or more than 
1000 years if we follow its oldest roots. There are 
two contrasting explanations: first, that for a long 
time the elites that composed the different lineages 
of the Lambayeque people intentionally propagated 
this story in ways that would ensure there would 
be no doubt its veracity, with the aim of using it 
to define their religiosity and legitimize their rule 
over the territory; and second, that these lineages 
always worked to maintain “half-truths” −as some 
describe the Ñaimlap story− and thus the story is 
a successful invention that has been transmitted 
generation after generation, with art and material 
production acting as accomplices in this effort. 
This is why we don’t limit our interpretation to the 
understanding of the story itself, but we also try to 
understand those stories that developed in parallel 
and simultaneously throughout the territory of 
Lambayeque during the time of Ñaimlap and his 
descendants, but also of their Mochica ancestors. 

A fourth consideration is the archaeological 
evidence of the Lambayeque culture. During 
the last 30 years new and valuable information 
has allowed us to better understand the value, 



349348 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

trascendencia y repercusión de esta tradición oral, 
así como su rol en la configuración territorial, 
política e ideológica durante el periodo llamado 
Intermedio Tardío en la costa norte del Perú entre 
los siglos X al XIV d. C. Durante muchos años la 
imagen del personaje alado con tocado plumario, 
corona semilunar, ojos alados, vestimenta ricamente 
ornamentada, parado sobre un podio o pedestal, 
de cuya parte inferior se proyecta una lámina que 
remata en una hoja semilunar que expresa la idea 
del cuchillo ceremonial para la cultura lambayeque, 
ha sido considerado el elemento protagónico para 
esta sociedad, y ha alimentado durante largo tiempo 
la idea de que este es la imagen exacta del Ñaimlap 
del relato, y que las otras formas semejantes a esta 
imagen resultarían ser solamente algunas variantes 
de posición, gestos y atributos, pero que en suma 
constituye el mismo personaje sobrenatural, que 
equivale a la idea de una perspectiva monoteísta en 
la cultura lambayeque. Sin embargo esta situación ha 
sido superada por la fundamentada propuesta de Luis 
Alfredo Narváez Vargas (2014), quien sostiene con 
evidencias que la cultura lambayeque no tiene una 
deidad única, sino varios dioses mayores y menores, 
que reproducen la noción politeísta de la religiosidad 
Lambayeque. Evidentemente esta propuesta 
refuerza la idea de esta visión producto también de 
la fragmentación política y territorial, que tiene en 
este personaje del ídolo emblemático conocido como 
Ñaimlap en una especie de síntesis simbólica de lo 
Lambayeque asociado a la tradición oral.

En el territorio de la cultura lambayeque a lo 
largo de los valles que lo conforman, es muy fre-
cuente hallar esta representación como un elemento 
principal pero no único, sin embargo hay otros ele-
mentos que también tienen la misma condición, por 
ejemplo la representación de la luna y el mar que son 

n Personajes en lámina de oro. Representación de pescadores submarinos de 
Spondylus. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque. / Spondylus divers 
embossed on a golden sheet. Museo Arqueológico Nacional Brüning, Lambayeque.

importance and impact of this oral tradition, 
as well as the role it played in the ideological, 
political and territorial configuration of the 
Lambayeque society during the period known as 
the Late Intermediate in the northern coast of 
Peru (between the 10th and 14th centuries AD). 
For many years, a specific divine figure was seen 
as the protagonist of the Lambayeque religiosity. 
This was the winged character that wears a feather 
headdress and has a semicircular crown, wing-
shaped eyes and richly ornamented robes; he stands 
on a podium or pedestal that projects downward 
and ends in a semilunar sheet, to create, as a whole, 
a composition that suggests a ceremonial knife. 
This particular figure was interpreted as being the 
authentic representation of Ñaimlap, with all other 
similar figures being just variants that showed him 
in different positions or with different gestures and 
attributes. Therefore, the Lambayeque culture was 
seen as having a monotheist religion. However, 
this view changed after Luis Alfredo Narváez 
Vargas (2014) convincingly demonstrated that this 
culture had several major and minor deities and not 
a single one, and therefore that their religion was 
polytheist, a fact that agrees with the territorial and 
political fragmentation. Ñaimlap as an emblematic 
idol is then a kind of symbolic synthesis of this 
society’s culture as manifested in the oral tradition.

The representation of Ñaimlap as the main 
but not the only element of the religious world is 
common throughout the different valleys of the 
Lambayeque territory. But there are other cases 
where the main element in the representation is a 
different one. One such case is the moon-and-sea 
−a theme frequently used to identify the different 
lineages− and the “mythical bird” or “wings and 
tail” (Narvaez 1995), an icon that Jorge Zevallos 



351350 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

comunes para el arte que identifica a los linajes de 
esta época, así como las representaciones del ícono 
conocido como “ave mítica” o “alas y cola” (Narvaez 
1995), que originalmente Jorge Zevallos (1989) lo 
había bautizado como el símbolo “punta rectángulo 
punta” para referirse a la imagen del cuerpo del “ave 
en picada”, que aparece representada en los tocados 
de los personajes, en las formas arquitectónicas como 
en la Huaca de los Frisos en el complejo Chotuna, en 
los murales polícromos, en los enterramientos y los 
bienes que los conforman, como lo sostenemos en 
nuestra contribución en este volumen. Así mismo, 
se percibe en los escenarios donde se emplazan las 
grandes y masivas construcciones de adobe, como 
es la desembocadura del río en el mar y la huaca 
construida en la proximidad que revela sin duda la 
lectura de un importante segmento de la tradición 
oral, como lo demuestran los casos de Chornancap 
en el valle de Lambayeque, Huaca El Taco en Re-
que, los Murales de Úcupe en Zaña. A pesar de que 
esta evidencia la encontramos en épocas más anti-
guas como en Purulen en el valle de Saña, Pacat-
namu en la desembocadura del valle de Jequetepe-
que, donde además encontramos sitios como Huaca 
La Mesa y Huaca Dos Cabezas, o también el caso 
del Complejo El Brujo en la desembocadura del río 
Chicama donde se emplaza también Huaca Prieta, 
considerado un sitio del Periodo Inicial, o el caso 
del sitio cerro La Horca en el valle del Fortaleza en 
Paramonga, hasta el Complejo de Pachacamac en 
la desembocadura del río Lurín, sólo por citar los 
casos más representativos. Estos argumentos son 
claras evidencias que hacen pesar que la idea de em-
plazar un Templo importante en la proximidad de la 
desembocadura de un río en el mar, constituye una 
condición que tiene una larga historia desde el Pe-
riodo Inicial hasta el Intermedio Tardío en la costa 

norte del Perú, y que además configura un escenario 
sagrado que propicia el encuentro entre el rio el mar 
que es la madre de todas las aguas, en cuyo ámbito 
de influencia se han protagonizado las historias más 
reveladoras del territorio de los andes centrales.

Esta reflexión tiene también relación con las 
evidencias de los diversos personajes de élite de la cul-
tura lambayeque documentados arqueológicamente 
en los sitios de Pomac, Illimo, Collud, Chornancap 
por citar los más notables registrados en los últimos 
tiempos, donde a pesar de las diferencias que hay en-
tre un contexto y otro, la iconografía y simbología re-
presentada en los diversos bienes que acompañan a los 
difuntos o difuntas, aluden también a una narrativa 
que nos aproxima al relato de Ñaimlap. Por lo tanto la 
materialidad en todas estas evidencias que hemos ci-
tado, tiene una conexión indiscutible e incuestionable 
con algunos de los pasajes del relato de Ñaimlap y sus 
descendientes; no obstante que también han permi-
tido identificar nuevos protagonistas que construyen 
nuevas historias que corresponden sin duda a los lu-
gares donde aparecen, como es el caso de las tumbas 
Este, Oeste en huaca Loro (Shimada 2014), el Gue-
rrero de Illimo (Martínez 2014), la Tejedora de Co-
llud (Alva Meneses 2012), y los Personajes de Élite 
en Chornancap (Wester 2018). Así como el revelador 
arte mural de Huaca Las Balsas en Túcume (Narváez 
y Delgado 2011), los Murales polícromos de Úcupe 
(Alva y Meneses 1984), entre otros.

Este relato también nos permite repensar 
en las huellas y evidencias que han dejado las 
relaciones macroregionales construidas por la 
presencia abundante de recursos como el Spondylus, 
la esmeralda para el caso de la piedra verde de la 
que se habla en el relato, las plumas que adornaron 
los maravillosos tocados plumarios usados por los 
personajes de las élites que debieron provenir de la 

(1989) originally called the “point-rectangle-point” 
symbol in an allusion to the “nose-diving-bird” 
which, as we mention in our piece in this volume, 
appears represented in different material supports: 
headdresses, buildings (e.g. Huaca de los Frisos in 
the Chotuna complex), mural paintings, tombs and 
funerary offerings. These representations are also 
present in the massive adobe brick buildings (Hua-
cas) whose frequent placement near river mouths 
doubtlessly reveals an important link with the 
oral tradition. Some examples of these buildings 
are Chornancap in the Lambayeque valley, Huaca 
El Taco in Reque, and Los Murales de Úcupe in 
Zaña. However, there are other cases of Huacas 
built near river mouths that belong to older his-
torical periods; among the better known of these 
are Purulen in the Saña valley; Pacatnamu in the 
Jequetepeque valley (which also hosts other im-
portant sites like Huaca La Mesa and Huaca Dos 
Cabezas); El Brujo complex at the mouth of the 
Chicama river (which also hosts Huaca Prieta, a 
site that belongs to the Initial Period); La Horca 
Hill in the Fortaleza valley of Paramonga; and the 
Pachacamac complex at the mouth of the Lurín 
river. The above examples suggest that building an 
important temple near a river mouth was a long-
lived practice that lasted since the Initial Period 
until the Late Intermediate period in the northern 
coast of Peru. The river mouth environment con-
stituted a sacred scenery wherein the waters of the 
river met those of the sea, which was the mother 
of all waters. Furthermore, some of the more re-
vealing episodes of the central Andean region took 
place under its extensive range of influence.

Evidence of a connection with the story of 
Ñaimlap is also present in the different individuals of 
the Lambayeque culture’s elite that archaeologists 

have found at sites like Pomac, Illimo, Collud 
and Chornancap −to cite just the more important 
among the recently documented ones. Here, the 
iconography and symbolism represented in the 
different goods that accompany the burials of 
those elite individuals match the narrative in the 
story of Ñaimlap and his descendants. The material 
remains associated with the evidence we have 
mentioned have undisputable connections with 
different passages in the story of Ñaimlap and his 
descendants, while at the same time they have 
allowed archaeologists to identify new stories that 
are specific to the places where their corresponding 
remains were found. Some of these remains are: 
the east and west Tombs at Huaca Loro (Shimada 
2014), the warrior at Illimo (Martínez 2014), the 
weaver at Collud (Alva Meneses 2012), the elite 
characters at Chornancap (Wester 2018), the 
revealing mural art of Huaca Las Balsas in Túcume 
(Narváez and Delgado 2011), and the polychrome 
mural art of Úcupe (Alva and Meneses 1984).

The Ñaimlap story also allows us to re-evaluate 
the evidence and traces left behind by the macro-
regional relationships of the Lambayeque culture, 
which were based in the abundant presence or easy 
availability of resources such as: Spondylus shells; 
emeralds (which are the green stone mentioned in 
the story of Ñaimlap); different types of feathers 
(which probably came from the northeastern 
areas and were used to adorn the wonderful 
headdresses worn by the members of the elites); 
and gold (which came from the far north). At the 
level of their macro-regional relationships, their 
contacts with the different peoples of Cajamarca 
allowed them to incorporate the production of 
fine pottery using a material that imitated a kind 
of clay called “caolín”; this pottery included the 

n pp. 352-353. Vista panorámica de Huaca Las Ventanas, rodeada por el Santuario 
Histórico Bosque de Pómac y el río La Leche. / Panoramic view of Huaca Las Ventanas 

surrounded by the Bosque de Pómac Historic Sanctuary and the La Leche river.



353352 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap



355354 Reflexiones finales / Final thoughtsÑaimlap / Ñaimlap

zona nor oriental, las relaciones construidas con los 
grupos de Cajamarca que permitieron la producción 
de fina vajilla que imitan a la pasta llamada caolín 
y en las cuales se incorpora el elemento ornitomorfo 
como parte de la decoración y de la identidad que 
adquiere en el territorio de Lambayeque, así como 
las relaciones con las sociedades del sur conocida 
como cultura Chimú con las que comparte muchas 
tradiciones al provenir de un personaje semejante a 
Ñaimlap a quien llaman Taycanamo, entre otros 
recursos como el oro obtenido del extremo norte y la 
profunda relación entre el mar y la montaña en el que 
la luna forma parte del escenario sagrado que tiene al 
mar como un territorio de origen. 

Finalmente, los resultados logrados por la 
investigaciones en San José de Moro en el valle de 
Chaman (Castillo 2003), han permitido reflexionar 
sobre la formalización de la cultura lambayeque a 
partir de un proceso Fusional, en el que la tradición 
local Mochica con los elementos foráneos de 
Cajamarca y Wari expansivo producen un nuevo estilo 
que llamamos Lambayeque Temprano (Castillo, 
2003) y (Wester 2018), en el cual la tradición oral se 
incorpora como un argumento que legitima el origen 
de estas renovadas élites, que cuentan su inicio en 
este relato de Ñaimlap y su descendencia, pero que 
además en el contexto regional incorpora un elemento 
hasta hace poco insospechado como es el caso de la 
presencia de Soberanas, Sacerdotisas y divinidades 
femeninas, de las cuales no teníamos idea y que en 
este escenario de San José de Moro, aparecen por lo 
menos en casi 200 años; y que para el caso de la cultura 
lambayeque la hemos documentado el año 2011 en el 
sitio de Chornancap en el contexto funerario de una 
Gobernante, Sacerdotisa y Divinidad Lambayeque 
que construye un nuevo pasaje que no había sido 
mencionado en la tradición oral de Ñaimlap y que 

profundiza la enorme complejidad no solo del 
territorio, su organización política y la religiosidad, 
en las cuales la luna, montañas, bosque, valles y el 
mar constituyen los lugares y elementos que le dan 
vida a esta nueva versión de la religiosidad en la costa 
norte del Perú. El personaje femenino de Chornancap 
resaltado a través de su compleja materialidad 
que la acompaña y la enorme simbología que se 
representa, no solo permite construir los roles más 
elevados que cumplió en su tiempo como Soberana, 
Sacerdotisa y Divinidad, sino que permite contar 
con una indiscutible evidencia y prueba arqueológica 
de que estos personajes de enorme estatus que 
los pensábamos solo como los grandes hombres, 
tienen su contraparte femenina que habita en estos 
territorios y que tal como lo señala la tradición oral 
de Ñaimlap y sus descendientes, tienen identidad 
propia como Ceterni esposa de Ñaimlap o Zolzoloñi 
esposa de Cium hijo de Ñaimlap. Pero también nos 
muestran un panorama dual en la estructura política, 
territorial y ancestral, donde hombres y mujeres 
ejercían roles semejantes. Por lo tanto la época en la 
que vivimos ha aportado gracias a las investigaciones 
multidisciplinarias promovidas por la Arqueología e 
Historia, una nueva perspectiva sobre la tradición de 
Ñaimlap y sus descendientes que ha construido desde 
el relato y en toda la producción material e inmaterial 
una vigorosa historia de la cual no podremos dejar de 
hablar en los próximos milenios.

and deity during her lifetime. Furthermore, they 
constitute indisputable archeological evidence 
of the fact that the high-ranking characters who 
we thought were only male in these territories, 
had female counterparts. And as indicated by the 
oral tradition of Ñaimlap and his descendants, 
these women had their own identity (e.g. Ceterni 
the wife of Ñaimlap and Zolzoloñi the wife of 
Cium [the son of Ñaimlap]). The evidence also 
reveals a dual territorial, political and mythical 
organization, wherein men and women shared 
similar roles. In sum, multidisciplinary research 
promoted by modern archaeology and history has 
produced evidence that gives us new perspectives 
on the tradition of Ñaimlap −whose story, material 
and immaterial remains constitute a robust legacy 
which will be impossible to forget in the coming 
millennia.

representation of the anthropomorphic being as 
a symbol of the Lambayeque identity. They also 
kept close relationships with the Chimú culture of 
the south, with which they shared many traditions 
(for example, the Chimú mythological founder, 
called Taycanamo, was similar to Ñaimlap). In 
the symbolic realm, there was always a deep 
relationship between the moon and the sea: the 
moon is part of the sacred scenery that originated 
in the sea.

Finally, the results of the research at San 
José de Moro in the Chaman valley (Castillo 
2003), have shown that the Lambayeque culture 
consolidated itself with the creation of a new 
style called Early Lambayeque −(Castillo, 2003) 
and (Wester 2018)− which fused local Mochica 
traditions with foreign Cajamarca and Wari 
elements. The new style then incorporated the oral 
tradition to become the legitimizing element of the 
renewed Lambayeque elites, whose beginnings are 
told by the story of Ñaimlap and his descendants. 
A new unsuspected element is then incorporated: 
governesses, priestesses and female deities whose 
presence for a period of almost 200 years has been 
documented at San José de Moro; in Lambayeque, 
we ourselves documented (2011) the discovery at 
Chornancap of a governess-priestess-deity that 
is not mentioned in the story of Ñaimlap and has 
increased the complexity of the territorial-political 
organization and religion of this society. Moon, 
mountains, forests, valleys and sea are the places 
and components of this new version of religiosity 
in the northern coast of Peru. The abundance of 
symbolic representations in the complex material 
objects found at the tomb of the female character 
at Chornancap, allows us to retrace the high 
roles this woman played as a sovereign, priestess 



357

ABERCROMBIE, Thomas A. (1998). Pathways of 
Memory and Power: Ethnography and History 
among an Andean People. Madison, Wiscon-
sin (Estados Unidos): University of Wiscon-
sin Press.

ACOSTA, José de (1979 [1590]). Historia natural y 
moral de las Indias. Ciudad de México: Fondo 
de Cultura Económica. 

AIMI, Antonio; MAKOWSKI, Krzysztof y PE-
RASSI, Emilia (editores) (2017). Lambaye-
que: nuevos horizontes de la arqueología perua-
na. Milán: Ledizioni.

ALARCO, Eugenio (1975). Dos temas norteños. Las 
piedras grabadas de Sechín. Sobre la procedencia 
de Naymlap. Lima: Editorial Ausonia.

ALCALÁ GALÁN, Mercedes (1996). «Las mis-
celáneas españolas del siglo XVI y su entor-
no cultural». Dicenda. Cuadernos de Filología 
Hispánica, número 14, pp. 11-19. Madrid: 
Servicio de Publicaciones de la Universidad 
Complutense de Madrid.

ALCINA FRANCH, J. A.; SAGASETA, A.; 
BOUCHARD, J. F. y GUINEA BUENO, 
M. (1987). «Navegación precolombina: el 
caso del litoral Pacífico ecuatorial: evidencias 
e hipótesis». Revista Española de Antropología 
Americana, número 17, pp. 35-73.

ALVA, Ignacio (2012). Ventarrón y Collud, origen y 
auge de la civilización en la costa norte del Perú. 
Lima: Ministerio de Cultura del Perú, Uni-
dad Ejecutora 5 Naylamp Lambayeque.

ALVA, Walter (1994). Sipán. Colección Cultura y Artes 
del Perú, editado por J. A. de Lavalle. Lima: 
Cervecería Backus y Johnston S. A.

Bibliografía
Bibliography

n El Spondylus, cuyo color rojo anaranjado ha sido vinculado «al poder de la sangre y a la vitalidad de las élites». También se asocia a rituales 
de purificación. Es una expresión de nuestra memoria, diversidad cultural y objeto de las estrechas relaciones interregionales entre el norte del 
Perú y el sur de Ecuador. / The orange-red color of the Spondylus was associated with purification rituals and “the power of the blood and the 
vitality of the elites”. Nowadays, it is a manifestation of collective memory, cultural diversity and the close inter-regional relationships between the 
north of Peru and the south of Ecuador.

——— (1999). Sipán. descubrimiento e investigación. 
Lima.

——— (2008). «La excavación de las Tumbas Reales 
de Sipán (1987-2000)». En: Sipán: el tesoro de 
las Tumbas Reales, editado por Antonio Aimi, 
Walter Alva Alva y Emilia Perassi. Florencia 
(Italia): Fondo Ítalo-Peruano.

ALVA, Walter y DONNAN, C. B. (1993). Royal 
Tombs of Sipán. Los Ángeles (Estados Uni-
dos): Museum of Cultural History de la 
Universidad de California en Los Ángeles 
(UCLA).

ALVA, Walter y MENESES, Susana (1983). «Los 
murales de Úcupe en el valle de Zaña. Norte 
del Perú». Beiträge zur Allgemeinen und Ver-
gleichenden Arcbäologie, número 5, pp. 335-
360. Bonn (Alemania): KAVA, Deutschen 
Archäologischen Instituts.

——— (1985). «Los murales de Úcupe y su impor-
tancia para la cultura Lambayeque». En: Pre-
sencia histórica de Lambayeque, Eric Mendoza 
Samillán editor. Chiclayo (Perú): Ediciones y 
Representaciones Falconí, pp. 155-160. 

ALVA, Walter; Maiken, Fecht; Schauer, Peter y Te-
llenbach, Michael (1989). La tumba del Señor 
de Sipán: descubrimiento y restauración. Meinz. 

ARRIAGA, Pablo José (1968 [1621]). The Extir-
pation of Idolatry in Peru, traducido por L. 
Clark Keating. Lexington, Kentucky (Esta-
dos Unidos): University of Kentucky Press.

ATKINSON, R. R. (1975). «The Traditions of the 
Early Kings of Buganda: Myth, History and 
Structural Analysis». History in Africa 2: 17-57.

BASTIAN, Adolf (2002). «Vocabulario». En: Salas, 
2002: 135-140.



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 359358

BAWDEN, G. (1995). «The Structural Paradox: 
Moche Culture as Political Ideology». Latin 
American Antiquity 6, pp. 255-273.

BERGH, Susan E. (2012). «Figurines». En: Wari: 
Lords of the Ancient Andes, editado por 
Susan E. Bergh. Nueva York y Cleveland 
(Estados Unidos): Thames and Hudson y The 
Cleveland Museum of Art.

BOCK, E. (2003). «Templo de la escalera y ola y la 
hora de sacrificio humano». En: Moche: hacia 
el final del milenio. Actas del segundo coloquio 
sobre la cultura moche, editado por Santiago 
Uceda y Elías Mujica, volumen I, pp. 307-
324. Trujillo: Pontificia Universidad Católica 
del Perú y Universidad Nacional de Trujillo.

BOROFSKY, Robert (1997). «Cook, Lono, Obe-
yesekere, and Sahlins: Forum on Theory in 
anthropology». Current Anthropology, 38: 2, 
255-282.

BOURGET, Steve; ALVA MENESES, Bruno y 
JONES, Kimberly L. (2012). «El Señor de 
Úcupe: la tumba de un noble mochica en la 
huaca El Pueblo, valle de Zaña». En: Tesoros 
preíncas de la cultura mochica. El Señor de Si-
pán, huaca de la Luna, Señora de Cao, editado 
por Luis Hurtado Rodríguez. Lima: Funda-
ción Wiesse.

BRACAMONTE LÉVANO, Edgar (2015). 
Huaca Santa Rosa de Pucalá y la organización 
territorial del valle de Lambayeque. Lima: 
Ministerio de Cultura.

BRÜNING, Hans Heinrich (Enrique) (1922). Es-
tudios monográficos del departamento de Lam-
bayeque, compilación de J. Vreeland. Chicla-
yo: Sociedad de Investigación de la Ciencia, 
Cultura y Arte Norteño.

——— (1989 [1922-1923]). Estudios monográficos del 
departamento de Lambayeque, reedición de Ja-
mes Vreeland, Jr. Lambayeque. Estudios mono-
gráficos. Chiclayo (Perú).

——— (2002). «Hans Heinrich Brüning». En: Sa-
las, 2002: 205-218.

——— (2004). Mochica Worteruch/Diccionario mochica. 
Lima: Universidad de San Martín de Porres.

BURGER, Richard L. y SALAZAR-BURGER, 
Lucy (1993). «The Place of Dual Organization 
in Early Andean Ceremonialism: A 
Comparative Review». En: El mundo 
ceremonial andino, editado por Luis Millones 
y Yoshio Onuki. Senri Ethnological Studies, 
número 37. Osaka: National Museum of 
Ethnology.

BURKE, Peter (1989). «History as Social Memory». 
Memory: History, Culture and the Mind, edita-
do por Thomas Butler, 97-113. Oxford (Rei-
no Unido): Basil Blackwell.

CABELLO VALBOA, Miguel (1951 [1586]). 
Miscelánea antártica: una historia del Perú 
antiguo, con introducción de Luis E. 
Valcárcel. Lima: Facultad de Letras e 
Instituto de Etnología de la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos.

——— (2011). Miscelánea antártica, editado por I. 
Lerner. Sevilla (España): Fundación José 
Manuel Lara.

CALANCHA, Antonio de la (1974-1981 [1638]). 
Crónica moralizada (del orden de San Agustín 
en el Perú [1638]), editado por Ignacio Pra-
do Pastor, seis volúmenes. Lima: Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos.

CARCEDO, Paloma (2014). «Los vasos en la or-
febrería sicán». En: Cultura sicán: esplendor 
preincaico de la costa norte, editado por Izumi 
Shimada, pp. 107-146. G. Cervantes (traduc-
tor). Lima: Fondo Editorial del Congreso del 
Perú.

——— (2017a). «Reflexiones sobre la producción si-
cán y chimú de vasos tipo kero y discos en 
plata: su iconografía y su relación con las mi-
niaturas chimú». Bulletin de l ’Institut Français 
d’Etudes Andines, volumen 46, número 1, pp. 
37-75.

——— (2017b). «Personaje de élite en la orfebre-
ría sicán: deidades, linajes y ancestros». En: 
Lambayeque: nuevos horizontes de la arqueolo-
gía peruana, editado por Antonio Aimi, Kr-
zysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 177-
212. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

CARCEDO, Paloma y SHIMADA, Izumi (1985). 
«Behind the Golden Mask: Sicán Gold 
Artifacts from Batán Grande, Peru». En: The Art 
of Precolumbian Gold: The Jan Mitchell Collection, 
editado por Julie Jones, pp. 60-75. Nueva York: 
The Metropolitan Museum of Art. 

CARRERA DAZA, Fernando de la (2002 [1644]). 
Arte de la lengua yunga de los valles del Obis-
pado de Truxillo. Lima: Joseph de Contreras, 
1644. En: Salas, 2002: 83-120.

——— (1939 [1644]). Arte de la lengua yunga de los 
valles del Obispado de Truxillo. Tucumán.

CASTAÑÓN, Elsa (1941). «El cronista Miguel Ca-
bello de Valboa. Biografía». Letras, volumen 
7, número 20, pp. 372-380. Lima: Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos. Órgano 
de la Facultad de Letras y Pedagogía.

CASTELLI G., Amalia (1983). «A propósito del 
traslado del culto de María al Perú». Histo-
ria y Cultura, número 16, pp. 129-132. Lima: 
Museo Nacional de Historia.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime (2000). «La 
presencia wari en San José de Moro». Boletín 
de Arqueología. Lima: Pontificia Universidad 
Católica del Perú, número 4: pp. 143-179.

——— (2003). «Los últimos mochicas en Jequetepe-
que». En: Moche: hacia el final del milenio, Actas 
del segundo coloquio sobre la cultura moche (Truji-
llo, del 1 al 7 de agosto de 1999), editado por San-
tiago Uceda y Elías Mujica, volumen II, pp. 65-
123. Lima: Universidad Nacional de Trujillo y 
Pontificia Universidad Católica del Perú.

CASTILLO, Luis Jaime y DONNAN, Christopher 
B. (1994). «Los mochicas del norte y los 
mochicas del sur». En: Vícus, editado por 
Krzysztof Makowski, Christopher B. 
Donnan, Iván Amaro Bullón, Luis Jaime 
Castillo, Magdalena Diez Canseco, Otto 
Eléspuru Revoredo y Juan A. Murro Mena. 
Lima: Banco de Crédito del Perú.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime; FERNANDI-
NI, Francesca y MURO, Luis (2014 [2012]). 
«The mutidimensional relations between the 
Wari and the Moche states of Northern Peru». 

Boletín de Arqueología. «Los rostros de Wari: 
perspectivas interregionales sobre el Horizonte 
Medio». Boletín de Arqueología PUCP.

CASTILLO LUJÁN, Feren (2018). «Tipología y se-
riación de la cerámica proveniente del cemente-
rio chimú de huaca de la Luna, Perú». Boletín 
del Museo Chileno de Arte Precolombino, volumen 
23, número 2, pp. 27-58. Santiago de Chile. 

CHERO ZURITA, Luis E. (2015). Nuevos aportes 
en la investigación arqueológica de Sipán, Perú. 
Ministerio de Cultura. Chiclayo.

CIEZA DE LEÓN, Pedro de (1864-1967 [1548-
1550]). The Travels of Pedro de Cieza de León, 
traducido y editado por C. R. Markham. Nueva 
York (Estados Unidos): Hakluyt Society.

——— (1967 [1548-1550]). El señorío de los incas. 
Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

——— (1984 [1553]). Crónica del Perú. Primera parte. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú.

——— (1985 [1548-1550]). Crónica del Perú. Segun-
da parte. Lima: Pontificia Universidad Cató-
lica del Perú.

COBO, Bernabé (1956 [1653]). Historia del Nuevo 
Mundo, dos volúmenes. Biblioteca de Autores 
Españoles. Madrid: Gráficas ORBE y Esta-
des, Artes Gráficos.

COLLAPIÑA, Supno y otros quipucamayoc (1980 
[1542]). Relación de cuatro quipucamayos al 
virrey Vaca de Castro. Colección Pendoneros, 
Otavalo, Ecuador: Instituto Otavaleño de An-
tropologia y Centro de Estudios, pp. 58-376.

COOK, Anita G. (1992). «The Stone Ancestors: 
Idioms of Imperial Attire and Rank Among 
Huari Figurines». Latin American Antiquity 
3(4), pp. 341-364.

CORDY-Collins, Alana (1990). «Fonga Sidge, 
Shell Purveyor to the Chimu Kings». The 
Northern Dynasties: Kingship and Statecraft 
in Chimor. A Symposium at Dumbarton Oaks, 
12th and 13th October 1985. Washington, D. 
C.: Dumbarton Oaks Research Library and 
Collection, 393-418.

——— (1994). «An Unshaggy Dog Story: A Bizarre 
Canine is Living Evidence of Prehistoric 



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 361360

Contact between Mexico and Peru». Natural 
History 103 (2), pp. 34-41.

——— (2001). «Labretted Ladies: Foreign Women 
in Northern Moche and Lambayeque Art». 
En: Moche Art and Archaeology in Ancient Peru, 
editado por Joanne Pillsbury. Washington, 
D. C.: National Gallery of Art.

COSTIN, C. (2019). «Revisiting North Coast For-
mative Period Ceramic Iconography: The 
Case for Foundational Ritual Power». Paper 
presentado en el Institute for Andean Studies 
Annual Meeting, Berkeley, California (Esta-
dos Unidos). 

CUMMINS, T. (2002). Toasts with the Inca: Andean 
Abstraction and Colonial Images on Kero Vessels. 
Ann Arbor, Michigan (Estados Unidos): 
University of Michigan Press. 

——— (2007). «Queros, Aquillas, Uncus, and 
Chulpas: The Composition of Inka Artistic 
Expression and Power». En: Variations in 
the Expression of Inka Power, editado por R. 
L. Burger, C. Morris y R. Matos Mendieta. 
Washington, D. C.: Dumbarton Oaks Re-
search Library and Collection.

——— (2011) «The Indulgent Image: Prints, Natives 
and the New World». En: Contested Visions in the 
Spanish Colonial World, editado por I. Katzew, 
pp. 201-223. Los Ángeles (Estados Unidos): 
LACMA; New Haven: Yale University Press. 

CURO CHAMBERGO, James Max Manuel y 
ROSAS FERNÁNDEZ, Jorge Alber-
to (2014). «Complejo Arqueológico Huaca 
Bandera Pacora: un sitio transicional mo-
che-lambayeque». Cultura Lambayeque en el 
contexto de la costa norte del Perú, editado por 
Julio C. Fernández y Carlos Wester, pp. 245-
270. Chiclayo (Perú): Emdecosege.

DONNAN, Christopher B. (1948). Cronología ar-
queológica del norte del Perú, Sociedad de Ar-
queología Americana, Buenos Aires.

——— (1963). La divinidad felínica de Lambayeque, 
edición del autor, Lima.

——— (1965a). La cerámica de Vicús, edición del au-
tor, Lima.

——— (1965b). La cerámica de Vicús y sus nexos con los 
demás culturas (Vicús 2), edición del autor, Lima.

——— (1978). Moche Art of Peru. Los Ángeles (Estados 
Unidos): Museum of Cultural History de la Uni-
versidad de California en Los Ángeles (UCLA).

——— (1989). «En busca de Naylamp: Chotuna 
Chornancap». En: Lambayeque, colección de 
arte y tesoros del Perú, compilado por J. de La-
valle, pp. 105-136. Lima: Banco de Crédito 
del Perú.

——— (1990). «An Assessment of the Validity of 
the Naymlap Dynasty». En: The Northern 
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor: 
A Symposium at Dumbarton Oaks, 12th and 
13th October 1985, editado por M. E. Mose-
ley y A. Cordy-Collins, pp. 243-274. Was-
hington, D. C: Dumbarton Oaks Research 
Library and Collection.

——— (1992). «Oro en el arte moche». En: Oro del 
Antiguo Perú, colección de arte y tesoros del Perú, 
pp.119-193. Lima: Banco de Crédito del 
Perú.

——— (2009). «The Moche Use of Numbers and 
Number Sets». En: Andean Civilization: A 
Tribute to Michael E. Moseley, editado por 
Joyce Marcus y Patrick Ryan Williams. 
Cotsen Institute of Archaeology Monograph 
63. Los Ángeles (Estados Unidos): Cotsen 
Institute of Archaeology Press. University of 
California.

——— (2012). Chotuna and Chornancap: Excavating 
an Ancient Peruvian Legend. Los Ángeles 
(Estados Unidos): Universidad de California 
en Los Ángeles (UCLA). Cotsen Institute of 
Archaeology Press, Monograph 70.

DONNAN, C. y CASTILLO, L. (1994). «Los mo-
chicas del norte y los mochicas del sur, una 
perspectiva desde el valle de Jequetepeque». 
En: Vicús, colección de arte y tesoros del Perú, 
compilado por Krzysztof Makowski, pp. 
143-181. Lima: Banco de Crédito del Perú.

DONNAN, C. y MACKEY, Carol (1972). «Mo-
che-Huari Murals from Northern Peru». Ar-
chaeology 25 (2), pp. 88-95. Nueva York.

——— (1979). Ancient Burial Patterns of the Moche 
Valley, Peru. Austin (Estados Unidos): Uni-
versity of Texas Press.

——— (1989). «En busca de Ñaymlap: Chotuna, 
Chornancap y el valle de Lambayeque». En: 
Lambayeque, colección de arte y tesoros del Perú, 
compilado por J. de Lavalle, pp. 105-136. 
Lima: Banco de Crédito del Perú.

——— (1990). «An Assesment ot the Validity of the 
Naymlap Dynasty». En: The Northern Dynas-
ties: Kingship and Statecraft in Chimor. Michael 
Moseley y Alana Cordy-Collins, editores, 
pp. 297-392. Washington D. C.: Dumbartpn 
Oaks Resarch Library and Collection.

DUVIOLS, Pierre (1977). «Un symbolisme andin 
du double: la lithomorphose de l’ancêtre». 
Actes du XLIIe Congrès International des 
Américanistes 4, pp. 359-364.

ELERA, Carlos (2008). «Sicán: arquitectura, tum-
bas y paisajes». En: Señores de los reinos de la 
Luna, colección de arte y tesoros del Perú, compi-
lado por Krzysztof Makowski, pp. 304-313. 
Colección Arte y Tesoros del Perú. Lima: 
Banco de Crédito del Perú.

——— (2016). «Secuencia del programa funerario y 
fases constructivas del Núcleo Cultural de Si-
cán, Santuario Histórico Bosque de Pómac». 
En: Lambayeque: nuevos horizontes de la ar-
queología peruana, editado por Antonio Aimi, 
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 97-
128. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2020). «Reflexiones sobre la divinidad mate-
rializada en la máscara Sicán». Singan, revista 
de la Gerencia Regional de Comercio Exterior 
y Turismo. Gobierno Regional de Lambaye-
que, número 1, pp. 109-128. Chiclayo (Perú).

ELERA, Carlos; PINILLA, José y VÁSQUEZ, 
Víctor (1999). «Bioindicadores zoológicos 
de eventos ENSO en el Formativo Medio y 
Tardío de Poémape». Revista del Museo de la 
Nación, número 1, pp. 9-15. Lima.

ELIADE, Mircea (1987). The Encyclopedia of Reli-
gion, volumen 17. Nueva York: Macmillan 
Publishing Company.

ESPAÑA (1973 [1681]). Recopilación de leyes de los 
reynos de las Indias, cuatro volúmenes. Ma-
drid: Ediciones Cultura Hispánica.

FERNÁNDEZ ALVARADO, Julio César (2004a). 
Sinto. Señorío e Identidad en la costa norte lam-
bayecana. Chiclayo (Perú): Consultores y Pro-
motores Turísticos del Norte (Coprotur).

——— (2004b). «Ñaymlap: Un personaje legendario 
y divinidad Lambayecana». En: Sinto. Señorío 
e identidad en la costa norte lambayecana, pp. 
183-199. Chiclayo (Perú): Consultores y Pro-
motores Turísticos del Norte (Coprotur).

——— (2012). Ñaimlap. Chiclayo (Perú): Consultores 
y Promotores Turísticos del Norte (Coprotur).

FERNÁNDEZ ALVARADO, Julio César y WES-
TER, Carlos (editores) (2014). Cultura lambaye-
que en el contexto de la costa norte del Perú: Actas 
del primer y segundo coloquios. Chiclayo (Perú): 
Emdecosege. Colección Cultura Lambayeque 1.

GAMA, Sebastián de la (1974 [1540]). «Visita hecha 
en el Valle de Jayanca (Trujillo)». Historia y 
Cultura 8, 216-228.

——— (1975 [1540]). «El valle de Jayanca y el reino 
de los mochica, siglo XV y XVI», transcrito y 
con una introducción de Waldemar Espinoza 
Soriano. Bulletin del l ’Institut Français d’Etu-
des Andines (Lima), 4: 3-4, pp. 243-274.

GEERTZ, Clifford (1977). «Centers. Kings, and 
Charisma: Reflections on the Symbolics of 
Power». En: Culture and Its Creators: Essays in 
Honor of Edward Shils, editado por Joseph Ben-
David y Terry N. Clark. Chicago (Estados 
Unidos): University of Chicago Press.

GIERSZ, Milosz (2014). «Cantimplora con perso-
naje en balsa». En: El mausoleo imperial wari, 
editado por Milosz Giersz y Cecilia Pardo. 
Lima: Museo de Arte.

GLAVE TESTINO, Luis Miguel (2021). «Don 
Martín Farrochumbi señor de Lambayeque. 
Fuentes para la historia colonial andina». 
Disponible en www.academia.edu/.../Don_
Mart%C3%ADn_Farrochumbi...

GOSE, Peter (2008). «Invaders as Ancestors: On 
the Intercultural Making and Unmaking of 



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 363362

Spanish Colonialism in the Andes». Toronto 
(Canadá): University of Toronto Press.

GRAEBER, D. y SAHLINS, M. (2017). On Kings. 
Chicago (Estados Unidos): Hau Books.

GUAMÁN POMA DE AYALA, Felipe (1615) 
Nueva crónica y buen gobierno. http://www5.
kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/ (ac-
ceso del 23 de marzo de 2020).

——— (1980 [1615]). Nueva corónica y buen gobierno, 
tres volúmenes. Ciudad de México: Siglo 21.

GUILLÉN GUILLÉN, Edmundo (1974). Versión inca 
de la conquista. Lima: Milla Batres Editorial.

HAMILTON, Joe (1978). «Plebe and Potentate: 
History and Society of Prehispanic North 
Central Coast Peru». Manuscrito inédito.

HARRINGTON, John (1945). «Yunka, Language 
of the Peruvian Coastal Culture». Internatio-
nal Journal of American Linguistics XI: 1, 24-
30.

HARTH TERRE, Emilio (1976). El vocabulario 
estético del mochica. Lima: Liberia Editorial 
Juan Mejía Baca.

HECHS, Peter (1994). «Myth, History and Theory». 
History and Theory 33: 1, pp. 1-19.

HELMS, Mary (1993). Craft and the Kingly Ideal: 
Art, Trade and Power. Austin (Estados 
Unidos): University of Texas Press.

——— (1998). Access to Origins: Affines, Ancestors 
and Aristocrats. Austin (Estados Unidos): 
University of Texas Press.

HENIGE, David P. (1974). The Chronology of Oral Tra-
dition. Oxford (Reino Unido): Clarendon Press.

HEYERDAHL, Thor; SANDWEISS, Daniel 
Luis; NARVÁEZ VARGAS, Luis Alfredo 
y MILLONES, Luis (1996). Túcume, colec-
ción de arte y tesoros del Perú. Lima: Banco de 
Crédito del Perú.

HOCART, A. M. (1954). Social Origins. Londres: 
Watts.

HOCQUENGHEM, A. (1992). «Eventos El Niño 
y lluvias anormales en la costa del Perú: siglos 
XVI y XIX». Buletin de l ’Institut Français 
d´Etudes Andines, tomo 21, número 1, pp. 
197-278.

HOSLER, D. (1994). The Sounds and Colors of Power: 
The Sacred Metallurgical Technology of Ancient 
West Mexico. Cambridge, Massachusetts (Es-
tados Unidos): The MIT Press.

——— The Huarochirí Manuscript: A Testament of Ancient 
and Colonial Andean Religion (1991 [1598-1608]). 
Frank Salomon y George L. Urioste (traducto-
res), anotaciones e introducción de Frank Salo-
mon, transcripción de George L. Urioste. Aus-
tin (Estados Unidos): University of Texas Press.

HOUSTON, Stephen y STUART, David (1996). 
«Of Gods, Glyphs, and Kings: Divinity 
and Rulership Among the Classic Maya». 
Antiquity, número 70, pp. 289-312.

HUBER, Konrad (1953). «Contribución a la lengua 
mučik». Journal de la Societé des Americanistes 
XLII, 127-134.

HUCKLEBERRY, Gary; CARAMANICA, 
Ari y QUILTER, Jeffrey (2017). «Dating 
the Ascope Canal System: Competition 
for Water during the Late Intermediate 
Period in the Chicama Valley, North Coast 
of Peru». Journal of Field Archaeology. DOI: 
10.1080/00934690.2017.138466.

IDOYAGA MOLINA, Anatilde (2013). «Las 
manifestaciones del mal de ojo en Iberoamérica. 
Reflexión crítica sobre la posibilidad de 
orígenes indoamericanos». Scripta Ethnologica, 
volumen XXXV, pp. 109-222. Buenos 
Aires: Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas. Disponible en: www.
redalyc.org/articulo.oa?id=14831221006

INCA GARCILASO DE LA VEGA (1966 [1609-
1612]). Royal commentaries of the Incas: and 
General History of Peru, traducido por Harold 
V. Livermore. Austin (Estados Unidos): Uni-
versity of Texas Press.

KAUFFMANN DOIG, Federico (1964a). La cul-
tura chimú. Las grandes civilizaciones del anti-
guo Perú, tomo IV. Lima.

——— (1964b). «Naylamp, ave totémica de los antiguos 
lambayecanos». La Industria. Chiclayo (Perú).

——— (1969). El Perú antiguo. Historia general del 
Perú. Tomo 1. Lima: Peisa.

——— (1986). El Perú antiguo. Historia general de los 
peruanos, volumen 1. Lima.

——— (1987). «Indians of the Andes». En The Ency-
clopedia of Religion, editado por Mircia Elia-
de, pp. 465-472. Nueva York. 

——— (1989). «Oro de Lambayeque». En: Lamba-
yeque, colección de arte y tesoros del Perú, com-
pilado por J. de Lavalle, pp. 163-218. Lima: 
Banco de Crédito del Perú.

——— (1992). «Fotografías de Brüning trasladadas 
a dibujos». Boletín de Lima, número 84, pp. 
7-11. Lima

——— (1992). «Mensaje iconográfico de la orfebre-
ría Lambayeque». En: Oro del Antiguo Perú, 
colección de arte y tesoros del Perú, pp.232-264. 
Lima: Banco de Crédito del Perú.

——— (1996). «Gestación y rostro de la civilización 
andina». Lienzo, revista de la Universidad de 
Lima, número 17, pp. 9-55. Lima.

——— (1998). «El Niño está presente en el Perú des-
de épocas ancestrales y sepultó grandes cen-
tros de poder». Entrevista de Norma Aguilar 
Alvarado. El Sol. Febrero. Lima.

——— (2001). «La tinka y el pago». Pura Selva, nú-
mero 200, pp. 18-21. Lima.

——— (2002). «Encuentro de dos religiones: la bí-
blica y la andina». Perú en Casa de Américas, 
pp. 99-161. Madrid.

——— (2003). «Andean Gods: Gods of Sustenan-
ce». Precolombart, números 4-5, pp. 84-98. 
Barcelona (España).

——— (2003). «Pasado arqueológico de Lambaye-
que». En: El libro de oro de Lambayeque actua-
lizado, editado por Giesela Plenge Cuglievan, 
pp. 65-72. Pimentel, Lambayeque (Perú).

——— (2012). «Apu y Pachamama, los supremos 
dioses del antiguo Perú». Presentado en el 
Quinto Congreso Nacional de Historia. 
Lima (manuscrito).

——— (2014). «Iconografía de las dos divinidades 
supremas del Perú: el dios del agua y la diosa 
tierra o Pachamama». Revista de Historia del 
Arte Peruano (RHIAP), número 1, pp. 8-17. 
Lima.

——— (2016). «El tumi de Lambayeque». Quingnam, 
revista del Museo de Historia Natural y Cul-
tural de la Universidad Privada Antenor 
Orrego de Trujillo, volumen 2, pp. 125-140.

——— (2017). «El tumi de Lambayeque». Boletín de 
Lima, número 189, pp. 25-74. Lima.

——— (2021). «La producción de alimentos en el 
antiguo Perú». Boletín de Lima, número 198, 
pp. 81-89. Lima.

KOSOK, Paul (1965a). Life, Land and Water in An-
cient Peru. Nueva York: Long Island Univer-
sity Press.

——— (1965b). «List of Mochica Words and Phra-
ses, I and II». Land and Water in Ancient Peru. 
Nueva York (Estados Unidos): Long Island 
University, 248-249. En: Salas, 2002: 237-247.

KRUPAT, Arnold (2010). «Patterson’s Life; Black 
Hawk’s Story; Native American Elegy». 
American Literary History 22, número 3: 527-
552.

KUTSCHER, Gerdt (1983). Nordperuanische 
Gefäßmalereien des Moche-Stills. Múnich 
(Alemania): Verlag C. H. Beck.

LARCO HOYLE, Rafael (1948). Cronología ar-
queológica del norte del Perú. Buenos Aires: 
Sociedad de Arqueología Americana.

——— (1963). La divinidad felínica de Lambayeque. 
Lima: edición del autor.

——— (1965a). La cerámica de Vicús. Lima: edición 
del autor.

——— (1965b). La cerámica de Vicús y sus nexos con 
los demás culturas (Vicús 2). Lima: edición del 
autor.

LAU, George F. (2013). Ancient Alterity in the Andes: 
A Recognition of Others. Londres: Routledge.

——— (2021). «Animating Idolatry: Making 
Ancestral Kin and Personhood in Ancient 
Peru». Religions 12: 287. https://doi.
org/10.3390/rel12050287

LECHTMAN, H. (1980). «The Central Andes: 
Metallurgy without Iron». En: The Coming of 
Age of Iron, editado por T. Wertime y J. Mu-
hly, pp. 267-334. New Haven (Estados Uni-
dos): Yale University Press.



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 365364

——— (2014). «Andean Metallurgy in Prehistory». 
En: Archaeometallurgy in Global Perspective: 
Methods and Syntheses, editado por B. W. 
Roberts y C. P. Thornton, pp. 361-422. 
Nueva York (Estados Unidos): Springer.

LERNER, Isaías (2003). «Las misceláneas renacen-
tistas y el mundo colonial americano». Lexis, 
XXVII, 1-2, pp. 217-232.

LUMBRERAS, Luis G. (1969). De los pueblos, las 
culturas y las artes del Antiguo Perú. Lima: 
Moncloa-Campodónico, Editores Asociados.

——— (1979). The Peoples and Cultures of Ancient 
Peru. Washington, D. C.: Smithsonian Ins-
titution.

——— (2013). Los orígenes de la civilización en el Perú. 
Lima: Dirección Desconcentrada de Cultura 
del Cusco, del Ministerio de Cultura del Perú.

MACKAY, Martín y ARANA, Patricia (1999). 
«Información etnohistórica y evidencias ar-
queológicas en las islas del litoral peruano: la 
naturaleza sagrada de las islas». BIRA, nú-
mero 26, pp. 403-416. Lima: Instituto Ri-
va-Agüero.

MACKEY, Carol (1985). «La cerámica chimú a fi-
nes del Horizonte Medio». Revista del Museo 
Nacional, XLVII, pp. 73-91. Lima.

MACKEY, Carol y PILLSBURY, J. (2013). «Cos-
mology and Ritual on a Lambayeque Beaker». 
En: Art of the Pre-Columbian World: Honoring 
the Contributions of Frederick R. Mayer, edi-
tado por Margaret Young-Sánchez, pp. 115-
141. Denver (Estados Unidos): Frederick and 
Jan Mayer Center for Pre-Columbian and 
Spanish Colonial Art at the Denver Art Mu-
seum. Denver: Denver Art Museum.

MAGUIÑA, César (véase Kaufmann Doig, 
2017: 13).

MAKOWSKI, Krzysztof (2016). «Late Pre-
Hispanic Styles and Cultures of the Peruvian 
North Coast: Lambayeque, Chimú, Casma». 
En: Weaving for the Afterlife. Peruvian Textiles 
from the Maiman Collection, editado por 
Krzysztof Makowski, Alfredo Rosenzweig, 
María Jesús Jiménez Díaz y Jan Szeminski, 
volumen II, pp. 103-135. AMPAL/Merhav 

Maiman Collection, Herzliya Pituach.
——— (2008). «El rey y el sacerdote». En: Señores de 

los reinos de la Luna, colección de arte y tesoros 
del Perú, compilado por Krzysztof Makows-
ki, pp. 77-109. Colección Arte y Tesoros del 
Perú. Lima: Banco de Crédito del Perú.

——— (2016a). «Lambayeque y Sicán, evidencias 
arqueológicas y terminologías en debate lam-
bayeque». En: Lambayeque: nuevos horizontes 
de la arqueología peruana, editado por Anto-
nio Aimi, Krzysztof Makowski y Emilia Pe-
rassi. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2016b) «De Moche a Lambayeque». En: 
Lambayeque: nuevos horizontes de la arqueolo-
gía peruana, editado por Antonio Aimi, Kr-
zysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 157-
175. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

MAKOWSKI, Krzysztof y GIERSZ, Milosz 
(2016). «El imperio en debate: hacia nue-
vas perspectivas en la organización política 
Wari». En: Nuevas perspectivas en la organi-
zación política wari, editado por Milosz Gier-
sz y Krzysztof Makowski, pp. 5-38. Andes 
9. Varsovia y Lima: Boletín del Centro de 
Estudios Precolombinos de la Universidad 
de Varsovia y Travaux de l’Institut Français 
d’Études Andines (Travaux de l’IFEA).

MARŠÁLEK, Jan (2011). «Innovations and 
Temporality: Reflections on Lévi-Strauss’ 
‘Cold Societies’ and our ‘Warming Science’». 
Social and Cultural Dimensions of Innovation in 
Knowledge Societies, editado por Jiří Loudin y 
Josef Hochgerne. Praga: Filosofia Publishing 
House, 139-149.

MARTÍNEZ, Juan (2014). «El guerrero de Íllimo: 
un entierro lambayeque de jerarquía media». 
En: Cultura lambayeque en el contexto de la cos-
ta norte del Perú, editado por J. C. Fernández 
Alvarado y C. Wester, pp. 79-104. Chiclayo 
(Perú): Emdecosege.

MARTÍNEZ CERECEDA, José Luis (1988). 
«Kurakas, rituales e insignias: una proposi-
ción». Histórica 12, número 1: 61-74.

MARTÍNEZ COMPAÑÓN, Baltasar Jaime 
(1978 [1782-1788]). Trujillo del Perú a fines del 

siglo XVIII. Madrid: Ediciones de Cultura 
Hispánica. En: Salas, 2002: 121-134.

MEANS, Philip A. (1931). Ancient Civilizations 
of the Andes. Nueva York (Estados Unidos): 
Charles Scribner’s Sons.

MERKEL, J. y VELARDE, M. I. (2000). «Nai-
pes, Pre-Hispanic Axe Money Currency of 
Peru». Minerva 11 (1), pp. 52-55.

MIDDENDORF, Ernst W. (1892). «Das Muchik 
oder die chimu-sprache». Die ein heim isschen 
Sprachen Perus. Leipzig (Alemania): F. A. 
Brockhaus. En: Salas, 2002: 141-207.

MILLONES, Luis (1987). Historia y poder en los An-
des Centrales. Madrid: Alianza Editorial.

MOSELEY, Michael E. (1990). «Structure and 
History in the Dynastic Lore of Chimor». 
En: Northern Dynasties: Kingship and State-
craft in Chimor. Michael E. Moseley y Alana 
Cordy-Collins, editores. Washington. D. C.: 
Dumbarton Oaks Resarch Library and Co-
llection, pp. 1-41. 

——— (2001). The Incas and their Ancestors. The 
Archaeology of Peru. Londres: Thames and 
Hudson.

MOSELEY, Michael E. y CORDY-COLLINS, 
Alana (editores) (1990). The Northern 
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor. 
Washington. D. C.: Dumbarton Oaks 
Resarch Library and Collection.

MOSELEY, Michael E. y DAY, Kent C. (editores) 
(1982). Chan Chan: Andean Desert City. SAR 
Advanced Seminar Series. Albuquerque 
(Estados Unidos): University of New Mexico 
Press.

MOSELEY, Michael E. y DEEDS, E. E (1982). 
«The land in front of Chan Chan: Agrarian 
Expansion, Reform and Collapse in the Mo-
che Valley». En: Chan Chan: Andean Desert 
City, editado por Michael. E. Moseley y 
Kent C. Day, pp. 25-53. Albuquerque, Nue-
vo México (Estados Unidos): University of 
New Mexico Press.

MOSELEY, Michael E. y FELDMAN, Robert A. 
(1982). «Living with crisis. A relentless nature 
stalked Chan Chan’s fortune». Early Man 4 (1).

MUNDY, B. E. (2008). «Relaciones geográficas». En: 
Guide to Documentary Sources for Andean Stu-
dies, 1530-1900, editado por J. Pillsbury, volu-
men 1, pp. 144-159. Norman, Oklahoma (Es-
tados Unidos): University of Oklahoma Press.

NARVÁEZ VARGAS, Luis Alfredo (1993). «Ma-
tes y religiosidad en los Andes: Túcume». En: 
Investigar. Trujillo (Perú): Bracamonte y He-
rrera Editores. 

——— (1995). «El ave mítica lambayeque: nuevas 
propuestas iconográficas». Utopía Norteña, re-
vista de la Facultad de Ciencias Histórico-Socia-
les y Educación de la Universidad Nacional Pe-
dro Ruiz Gallo de Lambayeque, pp. 109-123.

——— (1997). «Ornitomanía lambayecana». Utopía 
Norteña. Lambayeque (Perú): Facultad de Cien-
cias Histórico Sociales y Educación. Universidad 
Nacional Pedro Ruiz Gallo, pp. 89-109.

——— (2014a). Los diablos de la Virgen. Chiclayo 
(Perú): Museo de Sitio Túcume. Proyecto 
Especial Naylamp-Lambayeque, Unidad 
Ejecutora 5. Ministerio de Cultura.

——— (2014b). Los dioses de Lambayeque. Introducción 
a la iconografía tardía de la costa norte del Perú. 
Chiclayo (Perú): Museo de Sitio Túcume. 
Proyecto Especial Naylamp-Lambayeque, 
Unidad Ejecutora 5. Ministerio de Cultura. 

——— (2014c). Dioses de Lambayeque. Estudio intro-
ductorio de la mitología tardía de la costa norte del 
Perú. Lima: Ministerio de Cultura del Perú, 
Unidad Ejecutora 5 Naylamp Lambayeque.

NARVÁEZ VARGAS, Luis Alfredo y DELGA-
DO ELÍAS, Bernarda (2008). Arte mural 
de huaca Las Balsas. Chiclayo (Perú): Mu-
seo de Sitio Túcume, Proyecto Especial 
Naylamp-Lambayeque, Unidad Ejecutora 5, 
Ministerio de Cultura.

——— (2011). Huaca Las Balsas de Túcume: arte 
mural lambayeque. Chiclayo (Perú): Mu-
seo de Sitio de Túcume, Proyecto Especial 
Naylamp-Lambayeque, Unidad Ejecutora 5, 
Ministerio de Cultura.

NETHERLY, Patricia J. (1975). «Fish, Corn and 
Cloth: Intra-regional Specialization on the 
North Coast of Peru», paper inédito, enviado 



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 367366

al American Anthropological Association 
Meeting, San Francisco, California.

——— (1990). «Out of Many, One: The Organi-
zation of Rule in the North Coast Polities». 
En: Northern Dynasties: Kingship and State-
craft in Chimor. Michael E. Moseley y Alana 
Cordy-Collins, editores. Washington. D. C.: 
Dumbarton Oaks Resarch Library and Co-
llection, pp. 461-487.

——— (2009). «Landscapes as Metaphor: Resources, 
Language, and Myths of Dynastic Origin on 
the Pacific Coast from the Santa Valley (Peru) 
to Manabí (Ecuador)». Landscapes of Origin 
in the Americas: Creation Narratives Linking 
Ancient Places and Present Communities. 
Tuscaloosa, Alabama (Estados Unidos): 
University of Alabama Press, 123-152.

OGBURN, D. (2008). «Dynamic Display, Propa-
ganda, and the Reinforcement of Provincial 
Power in the Inca Empire». Archeological Pa-
pers of the American Anthropological Associa-
tion, número 14, pp. 225-239.

ORREGO, Augusto (1958). «Palabras del mochi-
ca». Revista del Museo Nacional [del Perú]. 27, 
80-95. 

O’PHELAN GODOY, Scarlet (1993). «Tiempo in-
memorial, tiempo colonial: un estudio de ca-
sos». Procesos, Revista Ecuatoriana de Historia 
(Quito) IV: 3-20.

PAREDES NÚÑEZ, Arturo (1996). «Necrología 
moche y orden espacial inca». SIAN. Revis-
ta Arqueológica, número 2, octubre, pp. 6-8. 
Trujillo (Perú).

PEASE GARCÍA YRIGOYEN, Franklin (1985). 
Los mitos en la región andina: Perú. Quito: 
Instituto Andino de Artes Populares del 
Convenio Andrés Bello.

——— (1999). «Temas clásicos en las crónicas pe-
ruanas de los siglos XVI y XVII». En: La 
tradición clásica en el Perú virreinal. Teodoro 
Hampe, compilador, pp. 17-34. Sociedad 
Peruana de Estudios Clásicos. Lima: Fondo 
Editorial de la Universidad Nacional Mayor 
de San Marcos. 

——— (2014 [1973]). El dios creador andino. Cusco 
(Perú): Colección Quillca Mayu. Dirección 
Desconcentrada de Cultura del Cusco. Mi-
nisterio de Cultura.

PEEL, J. D. Y. (1984). «Making History: The Past in 
the Ijesha Present». Man (nuevas series) 19: 
111-132.

PÉREZ LUGONES, Lisardo y PANTOJA RUIZ, 
Adrián (2016). «Naylamp: el gobernante que 
vino por mar. Origen de la comitiva lambaye-
cana desde una perspectiva onomástica». En: 
El mar: una forma de vida en América. Alberto 
Hoces-García y Carlos Moral-García, coor-
dinadores, pp. 153-183. Madrid: Universidad 
Complutense de Madrid. 

PILLSBURY, Joanne (1996). «The Thorny Oyster 
and the Origins of Empire: Implications of 
Recently Uncovered Spondylus Imagery 
from Chan Chan, Peru». Latin American An-
tiquity 7, número 4, pp. 313-340.

——— (2013). «Cosmology and ritual on a Lamba-
yeque vessel». En: Pre-Columbian Art & Ar-
cheology, editado por Margaret Young-Sán-
chez, pp. 115-141. Denver, Colorado 
(Estados Unidos).

——— (2017). «Imperial Radiance: Luxury Arts of 
the Inca and Their Predecessors». En: Golden 
Kingdoms: Luxury Arts in the Ancient Ameri-
cas, editado por J. Pillsbury, T. Potts y K.N. 
Richter, pp. 32-43. Los Ángeles (Estados 
Unidos): The J. Paul Getty Museum y The 
Getty Research Institute. 

PILLSBURY, Joanne y MACKEY, C. (2020). 
«Lambayeque Silver Beakers: Further Con-
siderations». Ñawpa Pacha Journal of Andean 
Archeology, volumen 40, número 2, pp. 1-25. 
Institute of Andean Studies.

PIZARRO, Pedro (1978 [1572]). Relación del des-
cubrimiento y conquista de los reinos del Perú. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del 
Perú.

PORRAS BARRENECHEA, Raúl (1986). «La 
Miscelánea antártica de Miguel Cabello Val-
boa». En: Los cronistas del Perú (1528-1650), 

prólogo y notas de Franklin Pease. Lima: 
Banco de Crédito del Perú y Ministerio de 
Educación, pp. 455-458. 

QUILTER, Jeffrey (1990). «The Moche Revolt of 
the Objects». Latin American Antiquity 1 (1): 
42-65.

——— (2020a). «Moche Mortuary Pottery and 
Culture Change». Latin American Antiquity 
31(3): 538-557. http://dx.doi.org/10.1017/
laq.2020.44.

——— (2020b). «Moche Pottery: Forms, Functions, 
and Social Change». Ñawpa Pacha 40(2): 1-23. 
DOI: 10.1080/00776297.2020.1844424.

QUILTER, Jeffrey y KOONS, Michele L. (2012). 
«The Fall of the Moche: A Critique of 
Claims for South America’s First State». 
Latin American Antiquity 23(2): 127-143.

QUILTER, Jeffrey; ZENDER, Mark; spalding, 
Karen; FRANCO J., Régulo; GÁLVEZ 
M., César y CASTAÑEDA M., Juan (2010). 
«Traces of a Lost Language and Number 
System Discovered on the North Coast of 
Peru». American Anthropologist (septiembre) 
112(3): 357-369. 

RAMÍREZ, Susan (1981). «La organización econó-
mica de la costa norte: un análisis preliminar 
del periodo prehispánico tardío». En: Et-
nohistoria y antropología andina, editado por 
Amalia Castelli, Marcia Koth de Paredes y 
Mariana Moulde de Pease. Segunda Jornada 
del Museo Nacional de Historia. Lima: Ins-
tituto de Estudios Peruanos (IEP), pp. 281-
297.

——— (1982). «Retainers of the Lords or Merchants: 
A Case of Mistaken Identity?». El hombre y su 
ambiente en los Andes Centrales, editado por L. 
Millones y H. Tomoeda. Osaka (Japón): Na-
tional Museum of Ethnology, 123-136.

——— (1986). «Myth or Legend as Fiction or Fact: 
A Historian’s Assesment of the Traditions of 
North Coast Peru». Ponencia presentada al 
IV International Symposium on Latin Ame-
rican Indian Literatures, Mérida (México).

——— (1987). «The ‘Dueño de indios’: Thoughts 

on the Consequences of the Shifting Bases 
of Power of the Curaca de los Viejos Anti-
guos under the Spanish in Sixteenth Century 
Peru». Hispanic American Historical Review 
67: 4, 575-610.

——— (1998). «Rich Man, Poor Man, Beggar 
Man or Chief: Material Wealth as a Basis 
of Power in Sixteenth-Century Peru». Dead 
Giveaways: Indigenous Testaments of Colonial 
Mesoamerica and the Andes, editado por Susan 
Kellogg y Matthew Restall. Salt Lake City, 
Utah (Estados Unidos): University of Utah 
Press, 213-248.

——— (2005a). To Feed and Be Fed: The Cosmologi-
cal Bases of Authority and Identity in the Andes. 
Stanford (Estados Unidos): Stanford Univer-
sity Press. 

——— (2005b). «Amores prohibidos: The Consequen-
ces of the Clash of Juridical Norms in Sixte-
enth Century Peru». The Americas 62: 1, 47-63.

——— (2006). «Historia memoria: la construcción 
de las tradiciones dinásticas andinas». 
Revista de Indias, volumen LXVI, número 
236, enero-abril, 13-56. Madrid.

——— (2016). «Evidencias historias del dominio 
incaico de las poblaciones de la costa norte». 
En: Lambayeque: nuevos horizontes de la ar-
queología peruana, editado por Antonio Aimi, 
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 
271-299. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2022, en prensa). In Praise of the Ancestors: 
Names, Memory and Identity in Africa and the 
Americas. Lincoln, Nebraska (Estados Uni-
dos): University of Nebraska Press.

RAVINES, Rogger (2017). «Las piezas de oro de las 
huacas de Íllimo, Lambayeque». Boletín de 
Lima, número 198. Lima.

RAVINES, Rogger (editor) (1978). Tecnología andi-
na. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

READ, Kay Almere y GONZÁLEZ, Jason J. (2000). 
Mesoamerican Mythology: A Guide to the Gods, 
Heroes, Rituals, and Beliefs of Mexico and Cen-
tral America. Nueva York (Estados Unidos): 
Oxford University Press, pp. 223-228.



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 369368

ROSE, Sonia V. (1999). «El paratexto indiano: el 
caso de la Miscelánea antártica». AISO. Actas 
V, pp. 1151-1159. Centro Cultural Cervantes.

ROSTWOROWSKI, María (1961). Curacas y suce-
siones, Costa Norte. Lima: Imprenta Minerva. 

——— (1970). «Mercadores del valle de Chincha 
en la época prehispánica: un documento 
y unos comentarios». Revista Española de 
Antropología Americana 5: 135-177.

——— (1975). «Pescadores, artesanos y mercaderes 
costeños en el Perú prehispánico». Revista del 
Museo Nacional (Lima) XLI, 311-349.

——— (1977a). «Pescadores, artesanos y mercaderes 
costeños en el Perú prehispánico. Etnia y so-
ciedad. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 
211-263.

——— (1977b). «Mercaderes del valle de Chincha». 
Etnia y sociedad. Lima: Instituto de Estudios 
Peruanos, 97-140.

——— (1983). Estructuras andinas del poder. Ideología 
religiosa y política. Lima: Instituto de Estu-
dios Peruanos (IEP).

ROWE, John H. (1946). «Inca Culture at the Time 
of the Spanish Conquest». En: Handbook of 
South American Indians, Volume 2, editado 
por Julian H. Steward, Bureau of American 
Ethnology Bulletin 143, pp. 183-330. 
Washington, D. C.: Government Printing 
Office.

——— (1948). «The Kingdom of Chimor». Acta 
Americana 6: 1-2, 26-59. Ciudad de México.

RUBIÑOS Y ANDRADE, Justo Modesto (1936 
[1782]). Sucesión chronologica: o serie historial 
de los curacas de Mórrope y Pacora en la provin-
cia de Lambayeque, publicado por Carlos A. 
Romero: «Un manuscrito interesante». Revis-
ta Histórica, número 10, pp. 289-363, Lima.

RUCABADO, Julio (2008). «En los dominios de 
Naymlap». En: Señores de los reinos de la Luna, 
colección de arte y tesoros del Perú, compilado 
por Krzysztof Makowski, pp. 183-199. Co-
lección Arte y Tesoros del Perú. Lima: Banco 
de Crédito del Perú.

SACHÚN Cerdeño, Jorge (2017). «El tumi de 

Íllimo: una apreciación muchik sobre su 
imagen y función». Boletín de Lima, número 
189, pp. 15-18. Lima.

SANDWEISS, Daniel H.; ROLLINS, Harold y 
RICHARDSON III, James (1983). «Lands-
cape alteration and prehistoric occupation on 
the north coast of Peru». Annals of the Car-
negie Museum of Natural History, número 52, 
pp. 277-298.

SAHLINS, Marshall (1981). Historical Metaphors 
and Mythical Realities: Structure in the Early 
History of the Sandwich Islands Kingdom. 
Ann Arbor, Michigan (Estados Unidos): 
University of Michigan Press.

——— (1985). Islands of History. Chicago (Estados 
Unidos): University of Chicago Press.

——— (2008). «The Stranger-King or, Elementary 
Forms of the Politics of Life». Indonesia and 
the Maylay World 36 (105): 177-199.

——— (2016). «Stranger-kings in General: The 
Cosmo-logics of Power». En: Framing Cos-
mologies: The Anthropology of Worlds, editado 
por Abramson, A. y Holbraad, M., pp. 137-
63. Mánchester (Reino Unido): Manchester 
University Press.

——— (2017). «The Stranger-Kingship of the Mexi-
ca». En: On Kings, David Graeber y Marshall 
Sahlins, pp. 223-248. Chicago (Estados Uni-
dos): Hau Books.

SALA VILA, Nuria (1989). «El cacicazgo de Lam-
bayeque y Ferreñafe a fines de la Colonia». 
BIRA, número 16, pp. 123-133. Lima: Insti-
tuto Riva-Agüero.

SALAS GARCÍA, José Antonio (2002). Diccio-
nario mochica-castellano y castellano-mochica. 
Lima: Universidad de San Martín de Porres.

——— (2012). Etimologías mochicas. Lima: Academia 
Peruana de la Lengua.

SALOMON, Frank (1999). «Testimonies: The 
Making and Reading of Native South 
American Historical Sources». Cambridge 
History of the Native Peoples of the Americas, 
South America, editado por Stuart Schwartz 
y Frank Salomon, volumen 3, parte I, 19-95. 

Nueva York (Estados Unidos): Cambridge 
University Press. 

SÁMANO (1967 [1527]). «La relación de Sámano 
(1527)». Las relaciones primitivas de la conquista 
del Perú, editado por Raúl Porras Barrenechea. 
Lima: Instituto Raúl Porras Barrenechea.

SANDWEISS, Daniel H. y REID, David A. 
(2016). «Negotiated Subjugation: Maritime 
Trade and the Incorporation of Chincha into 
the Inca Empire». The Journal of Island and 
Coastal Archaeology 11: 311-325.

SANTA CRUZ PACHACUTI YAMQUI SAL-
CAMAYGUA, Juan de (1879 [1613]). 
«Relación de antigüedades deste Reyno del 
Pirú». Tres relaciones de antigüedades peruanas. 
Madrid: Ministerio de Formento, 231-328.

SARMIENTO DE GAMBOA, Pedro (1907 
[1572]). Incas History of the Incas, traduci-
do por C. R. Markham. Cambridge (Reino 
Unido): Hakluyt Society.

SCHAEDEL, Richard P. (1951). «Major Ceremo-
nial and Population Centers in Northern 
Peru». En: Civilization of Ancient America, 
Selected Papers of Americanists. Sol Tax, edito-
ra, pp.232-243. Chicago: University of Chi-
cago Press.

——— (1978). «The Huaca Pintada of Íllimo». Ar-
chaeology, número 31, pp. 27-37. Nueva York. 

——— (1989). La etnografía muchik en las fotografias 
de H. Bruning, 1886-1925. Lima: Corpora-
ción Financiera de Desarrollo (Cofide).

SCHMELZ, Bernd (2016). «La importancia de las 
investigaciones del legado científico de Hans 
H. Brüning 1848-1928 para la arqueología 
y la etnohistoria de la región de Lambaye-
que». En: Lambayeque: nuevos horizontes de 
la arqueología peruana, editado por Antonio 
Aimi, Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, 
pp. 9-26. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

SCHNEPEL, B. (2021). The King’s Three Bodies: Es-
says on Kingship and Ritual. Abingdon (Reino 
Unido): Routledge. 

SCHORSCH, D. (2017). «Ceremonial Knife». En: 
Golden Kingdoms: Luxury Arts in the Ancient 

Americas, editado por J. Pillsbury, T. Potts y 
K. N. Richter, p. 67. Los Ángeles (Estados 
Unidos): The J. Paul Getty Museum y The 
Getty Research Institute. 

SHIMADA, Izumi (1990). «Cultural Continuities 
and Discontinuities on the Northern Coast 
of Peru. Middle-Late Horizon». The Northern 
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor. 
Michael Moseley y Alana Cordy-Collins, edi-
tores, pp. 297-392. Washington, D. C.: Dum-
bartpn Oaks Resarch Library and Collection.

——— (1994). Pampa Grande and the Mochica Cul-
ture. Austin (Estados Unidos): University of 
Texas Press.

——— (1995). Cultura sicán: dios, riqueza y poder en 
la costa norte del Perú. Lima: Fundación del 
Banco Continental para el Fomento de la 
Educación y la Cultura.

——— (2000). «The Late Prehispanic Coastal States». 
En: The Inca World, editado por L. L. Mine-
lli, pp. 49-110. Norman, Oklahoma (Estados 
Unidos): University of Oklahoma Press.

——— (2009). «Estados de la costa norte y sur». 
En: Reinos preincaicos y el Imperio inca. Lima: 
Apus Graph. Tercera edición. Impreso en 
China por Media Landmarck Printing, pp. 
49-110.

——— (2014a). Cultura sicán: esplendor preincaico de 
la costa norte. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Perú.

——— (2014b). «Detrás de la máscara de oro: la 
cultura sicán». En: Cultura sicán: esplendor 
preincaico de la costa norte, editado por 
Izumi Shimada, pp. 363-375. G. Cervantes 
(traductor). Lima: Fondo Editorial del 
Congreso del Perú.

SHIMADA, Izumi y GRIFFIN, Jo Ann (1994). 
«Precious metal objects of the Middle Si-
can». Scientific American 270 (4), pp. 82-89. 
Nueva York. 

SHIMADA, Melody y SHIMADA, Izumi (1985). 
«Prehistoric Llama Breeding and Herding 
on the North Coast of Peru». American Anti-
quity 50: 1, 3-26.



Bibliografía / BibliographyÑaimlap / Ñaimlap 371370

SHIMADA, Izumi; SHINODA, Ken-ichi; FAR-
NUM, Julie; CORRUCCINI, Robert y 
WATANABE, Hirokatsu (2004). «An In-
tegrated Analisis of pre-Hispanic Mortuory 
Practices: A Middle Sican Case Study». Cu-
rrent Archaeology, junio, pp. 369-402.

SHIMADA, Izumi; SHINODA, Ken-ichi; 
BOURGET, Steve; ALVA, Walter y UCE-
DA, Santiago (2005). «mt DNA análisis of 
mochica and sican populations of pre Hispa-
nic Peru». En: Biomolecular Archaeology, Ge-
netic Approaches to the Past, editado por Da-
vid M. Reed, pp. 61-92. Carbondale, Illinois 
(Estados Unidos): Board of Turustees, Sou-
thern Illinois University.

SZASZDI, A. (1978). «En torno a la balsa de Salango 
(Ecuador) que capturó Bartolomé Ruiz». 
Anuario de Estudios Americanos 35: 453-554.

TAMBIAH, Stanley Jeyaraja (1976). World 
Conqueror and World Renouncer: A Study of 
Buddhism and Polity in Thailand Against a 
Historical Background. Nueva York (Estados 
Unidos): Cambridge University Press.

——— (1985) Culture, Thought, and Social Action: An 
Anthropological Perspecive. Cambridge, Mas-
sachusetts (Estados Unidos): Harvard Uni-
versity Press.

TRIMBORN, Hermann (1979). El reino de 
Lambayeque en el antiguo Perú. Colectanea 
Instituti Anthropos 19. Haus Völker und 
Kulturen-Anthropos Institut, St. Agustin.

TSCHAUNER, Hartmut (2014). «Los sicán bajo el 
dominio chimú». Cultura sicán: esplendor pre-
incaico de la costa norte, editado por Izumi Shi-
mada, pp. 341-360. G. Cervantes (traductor). 
Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú.

UCEDA CASTILLO, Santiago (2008). «Ritua-
les funerarios de los reyes en una maqueta 
chimú». En: Señores de los reinos de la Luna, 
colección de arte y tesoros del Perú, compilado 
por Krzysztof Makowski, pp. 314-335. Lima: 
Banco de Crédito del Perú.

URBAN, Matthias (2015). «The Massa Connection: 
An Onomastic Link Between the Peruvian 

North and Far North in a Multidisciplinary 
Perspective». Indiana 32, 179-203.

——— (2019). «Lost Languages of the Peruvian 
North Coast». Estudios Indiana 12. Ibero-
Amerikanisches Institut, Berlín: Gebr. 
Mann Verlag.

URBAN, Matthias y ELORANTA, Rita (2017). 
«Ñaimlap, the Birds, and the Sea: Viewing 
an Ancient Peruvian Legend through the 
Lens of Onomastics». Names 65 (3): 154-166. 
DOI: 10.1080/00277738.2017.1304104.

URTON, Gary (1996). «R. Tom Zuidema, Dutch 
Structuralism, and the Application of the ‘Leiden 
Orientation’ to Andean Studies». Journal of the 
Steward Anthropological Society 24(1-2): 1-36.

VALCÁRCEL, Luis E. (1937). «Un valioso hallaz-
go arqueológico en el Perú». Revista del Mu-
seo Nacional, número 6, pp. 144-168. Lima.

VARGAS MORALES, Wilo (2016). «Crónicas y 
leyendas que no concilian con la investiga-
ción arqueológica». Quingnam, número 2, 
enero-diciembre, pp. 189-203. Revista del 
Museo de Historia Natural y Cultural. Trujillo 
(Perú): Universidad Privada Antenor Orrego.

VARGAS UGARTE, Rubén (1942 [1939]). «Los 
mochicas y el cacicazgo de Lambayeque», 
475-82.

VEGA, Juan José (1969). La guerra de los Wiracochas. 
Historia de la conquista del imperio de los incas. 
Lima: Editorial de la Universidad Nacional 
de Educación (EUNE). 

VETTER PARODI, L. M. (2011). «Drink, Music, 
and Libation in Pre-Columbian Rituals: Drin-
king Vessels as Guiding Elements». En: Inca: 
Gold Treasures in the Skeppsholmen Caverns, edi-
tado por P. Carcedo y K. Göransson, pp. 172-
195. Estocolmo: Varaldskulturmuseerna.

VILLARREAL, Federico (1921). La lengua yunga 
o mochica. Lima: Imprenta Peruana de E. Z. 
Casanova. En: Salas, 2002: 217-228.

WATANABE, Shinya (2016). «Cronología 
y dinámica social durante el periodo 
wari: nuevos descubrimientos en el sitio 
arqueológico El Palacio, sierra norte 

del Perú». En: Nuevas perspectivas en la 
organización política wari, editado por Milosz 
Giersz y Krzysztof Makowski. Andes 8. 
Varsovia y Lima: Boletín del Centro de 
Estudios Precolombinos de la Universidad 
de Varsovia y Travaux de l’Institut Français 
d’Études Andines (Travaux de l’IFEA).

WEBB, Hillary S. (2012). Yanantín and Masintín in 
the Andean World: Complimentary dualism in 
Modern Peru. Albuquerque (Estados Unidos): 
University of New Mexico Press.

WESTER, Carlos (2010). Chotuna-Chornancap. 
Templos, rituales y ancestros lambayeque. Chi-
clayo (Perú): Museo Brüning de Lambaye-
que. Unidad Ejecutora 111, Ministerio de 
Educación.

——— (2012). Sacerdotisa lambayeque de Chornancap: 
Misterio e Historia. Lima: Ministerio de 
Cultura.

——— (2013). «The Naylamp Legend: Between 
Mystery and Fact». En: Peru Kingdoms of the 
Sun and the Moon. Montreal (Canadá): Mu-
seum of Montreal. 

——— (2016a). «Complejo Chotuna Chornancap: el 
palacio y la tumba de la sacerdotisa lambaye-
que». En: Lambayeque: nuevos horizontes de la 
arqueología peruana, editado por Antonio Aimi, 
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 237-
264. Milán (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2016b). Chornancap: palacio de una gobernante 
y sacerdotisa de la cultura lambayeque. Lima: Mi-
nisterio de Cultura del Perú, Unidad Ejecutora 
5 Naylamp, Lambayeque y Emdecosege.

——— (2018). Personajes de élite en Chornancap: una 
nueva visión de la cultura lambayeque. Lima: 
Ministerio de Cultura del Perú, Unidad Eje-
cutora 5 Naylamp, Lambayeque.

WILSON, Richard (1995). «Shifting Frontiers: 
Historical Transformations of Identities in 
Latin America». Bulletin of Latin American 
Research 14, número 1: 1-7.

XÉREZ, F. de (1985). Verdadera relación de la con-
quista del Perú, editado por C. Bravo. Ma-
drid: Historia 16.

YAYA, Isabel (2015). «Sovereign Bodies: Ancestor 
cult and State Legitimacy among the Incas». 
History and Anthropology, 26, número 5: 639-
660.

ZEVALLOS MENÉNDEZ, Carlos A. (1986). La 
gran navegación prehispánica en el Ecuador. 
Colección Doctor Honoris Causa. Guayaquil 
(Ecuador): Universidad de Guayaquil, núme-
ro 2. Comisión Permanente para la Defensa 
del Patrimonio Nacional.

ZEVALLOS QUIÑONES, Jorge (1947). Un dic-
cionario castellano-yunga. Lima: Ministerio 
de Educación Pública. 

——— (1971). Cerámica de la cultura lambayeque. 
Trujillo.

——— (1975). «Algunas palabras indígenas de la 
región de Trujillo». Lingüística e indigenismo 
moderno de América (Lima) V, 261-268.

——— (1981). «Introducción a la cultura Lambaye-
que, en: De Lavalle J. (ed.), Lambayeque, Co-
lección Arte y Tesoros del Perú, Banco de Cré-
dito del Perú, Lima, pp. 15-103

——— (1989a). Los cacicazgos de Lambayeque. Truji-
llo: Gráfica Cuatro.

——— (1989b). «Introducción a la cultura lambaye-
que». En: Lambayeque, colección de arte y teso-
ros del Perú, compilado por J. de Lavalle, pp. 
15-103. Lima: Banco de Crédito del Perú.

——— (2002). «Jorge Zevallos Quiñones». En: Sa-
las, 2002: 249-254.

——— (2010). «Supervivencias de Chan Chan, no-
tas para su estudio». Pueblo Continente, revis-
ta oficial de la Universidad Privada Antenor 
Orrego, volumen 21, número 1, enero-junio, 
pp. 8-26. Trujillo (Perú).

ZUIDEMA, R. Tom (1964). The Ceque System of 
Cuzco: The Social Organization of the Capital 
of the Incas. Leiden (Países Bajos): E. J. Brill.

——— (1990). «Dynastic Structures in Andean 
Cultures». The Northern Dynasties: Kingship 
and Statecraft in Chimor. Washington, D. C.: 
Dumbarton Oaks, pp. 489-505.





EY 

www. ey. e o m /pe/ 1 a-historia-en -ey 


