Memoria lambayeque y
materialidad historica

Lambayeque Memory and
Historical Materiality

Carlos Wester
Curador

EY



EY



Memoria lambayeque y
materialidad histoérica

Lambayeque Memory and
Historical Materiality

Carlos Wester
Curador

Carlos Wester, Federico Kauffmann Doig, Jeffrey Quilter,

Joanne Pillsbury, Luis Alfredo Narvaez Vargas, Susan Elizabeth Ramirez

Edicién de conmemoracién
del Bicentenario de la
Independencia del Peru



Titulo de la obra / Title of the Book:

Naimlap. Memoria lambayeque y materialidad histérica

Naimlap. Lambayeque Memory and Historical Materiality

Curador de la obra / Curator of the Book: Carlos Wester

Autores / Authors: Carlos Wester, Federico Kauffmann Doig, Jeffrey Quilter, Joanne Pillsbury,

Luis Alfredo Narviez Vargas, Susan Elizabeth Ramirez

Textos de presentacion / Presentation Texts: Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Krzysztof Makowski

Editado y auspiciado por / Edited and Sponsored by: Ernst & Young Consultores S. Civil de R. L.

Av. Victor Andrés Belaunde 171, Urb. El Rosario, San Isidro.
Teléfono: 441 4444 / Correo: eyperu@pe.ey.com

Direcci6n editorial / General Editor: Anel Pancorvo Salicetti, Apus Graph Ediciones

Direcci6n grifica / Graphic Direction: Mario A. Vargas Castro, Apus Graph Ediciones

Ilustraciones / Illustrations: Alberto Gutiérrez Visquez

Fotografias / Photo credits: Daniel Giannoni (pp. 10, 12, 13, 18, 22/23, 31, 33, 73, 185, 218/219, 296,
314), Heinz Plenge y Heinz Plenge Pardo (pp. 27, 40/41, 68/69, 160/161, 164/165, 174/175, 182/183, 188, 189, 292/293, 322/323,
340/341, 352/353), Johnny Plenge (pp. 116/117), Joaquin Rubio (pp. 16/17, 36, 76/77, 206/207, 221, 278, 279, 344, 349, 356), Robert
Gutiérrez Cachay (pp. 8/9, 171, 180/181), Marco Fernandez (pp. 308/309), Ian Hearn (p. 134), Yutaka Yoshii (pp. 154/155, 264/265),
Museo Arqueolégico Nacional Briining (pp. 62/63, 90, 93, 94/95, 97, 98, 99, 104/105, 107, 112, 127, 130/131, 147, 206/207, 228/229,
230, 233, 240, 243, 244, 259, 269), Museo Larco (pp. 33, 107, 194/195), The Metropolitan Museum of Art (pp. 198, 210/211, 223,
226, 237, 238, 245, 248/249, 275, 286, 334, 335), Brooklyn Museum (p. 202), Denver Art Museum (pp. 102, 213, 235), Museo de
América (p. 137), The Montreal Museum of Fine Arts (p. 125), Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin (p. 184),

The Israel Museum (p. 151), Art Institute of Chicago (p. 199), Ethnographic Museum of Gothenburg (p. 304).
Mapa / Map: Geographos / José Barreda: pp. 64/65.

Traducciénes / Translations: Javier Flores, Héctor Zapatero y Fernando Arturo Siles
Correccién gramatical y ortogréfica / Spell Check: Jorge Coaguila

Asistencia de produccién / Production Assistance: Doris Mandujano, Apus Graph Ediciones

Miya Mishima, Maria Alejandra Barrientos, Alejandra Barreda, EY Pera

Comunicaciones / Comunications:

Primera edici6n digital, diciembre de 2021 / First digital edition, December 2021

Libro electrénico disponible en / E-book available at www.ey.com/pe/la-historia-en-ey

ISBN: 978-612-5043-07-8

Depésito legal en la Biblioteca Nacional del Perd No. 2021-13544 - Legal Deposit in the National Library of Peru

Prohibida Ia reproduccion total o parcial por cualquier medio de este libro sin la autorizacion expresa de los autores o del editor.

The total or partial reproduction by any means of this book is prohibited without the authorization of the author or publisher.

Queremos agradecer el constante apoyo de EY Pert y la importante difusién que vienen
realizando sobre la historia. Gracias a la visién de su Country Managing Partner, Paulo
Pantigoso Velloso da Silveira, y la generosidad de sus socios esta obra ha sido posible y
llegard a miles de peruanos y extranjeros enriqueciendo su conocimiento y valorizacién por
el grandioso e inspirador pasado del Peru.

También queremos agradecer al equipo editorial: Miya Mishima y Maria Alejandra
Barrientos de EY Pert por su apoyo en todo el proceso; Mario A. Vargas Castro, por
su excelente interpretacién grafica, disefio y compromiso; Javier Flores (traduccién al
espafiol), Héctor Zapatero (traduccién al inglés) y Fernando Arturo Siles (traduccién del
ensayo de Susan Elizabeth Ramirez), por sus impecables traducciones; Jorge Coaguila por
el cuidado en la correccién de los textos; Daniel Giannoni, Heinz Plenge Pardo, Heinz
Plenge S., Joaquin Rubio, Yutaka Yoshii, y Robert Gutiérrez por las reveladoras imdgenes
que ilustran el libro; y a José Barreda, por su maestria cartogrifica.

We thank EY Peru for their firm support and their commitment to disseminating the
history of Peru. The vision of Mr. Paulo Pantigoso Velloso da Silveira —their Country
Managing Partner— and the generosity of their partners have made this book possible.
Their support of this project gives thousands of People in Peru and abroad the opportunity

to learn and value the great and inspiring history of ancient Peru.

We also thank the editorial team: Miya Mishima and Maria Alejandra Barrientos of
EY Peru, for their support all along the editorial process; Mario A. Vargas Castro, for
his excellent graphic design and his commitment to this project; Javier Flores (Spanish
translation), Hector Zapatero (English translation) and Fernando Arturo Siles (translation
of Susan Ramirez’s essay), for their masterly translations; Jorge Coaguila, for his care in
the revision of the texts; Daniel Giannoni, Heinz Plenge Pardo, Heinz Plenge S., Joaquin
Rubio, Yutaka Yoshii, and Robert Gutierrez, for the revealing images included in this

book; and Jose Barreda, for his cartographic mastery.

Joanne Pillsbury

Estoy en deuda con los muchos colegas con los cuales he conversado acerca de las
dinastias nortefas a lo largo de los afios, entre ellas Paloma Carcedo, Tom Cummins,
Carol Mackey, Gabriel Prieto, Jeffrey Quilter y Carlos Wester. Desearia agradecer en
particular a Carol Mackey por su contribucién a nuestro extenso estudio de las vasijas de
Denver, y por su generosa amistad a lo largo de las décadas. Tengo una deuda especial
con Carlos Wester, por haberme invitado a participar en este proyecto; con Gabriel
Prieto, por sus inteligentes comentarios a una versién anterior de este manuscrito;
también con Javier Flores, por su excelente y elegante traduccién, y con Anel Pancorvo,
por su experto trabajo guiando este volumen hasta su publicacién.

I am grateful to the many colleagues with whom I have discussed the northern
dynasties over the years, including Paloma Carcedo, Tom Cummins, Carol Mackey,
Gabriel Prieto, Jeffrey Quilter, and Carlos Wester. I would particularly like to thank
Carol Mackey for her contributions to our extended study of the Denver vessels, and
her generous friendship across decades. I owe a special debt to Carlos Wester for the
invitation to participate in this project; to Gabriel Prieto for his astute comments on
an earlier draft of this paper; thanks also to Javier Flores for his excellent and elegant
translation and to Anel Pancorvo for her expert work on seeing the volume through to

publication.

Jeffrey Quilter

Agradezco a Carlos Wester, por haberme pedido que escribiera este capitulo; a Joanne
Pillsbury, por haberlo discutido conmigo; a Matthias Urban, por muchas ideas sobre
cuestiones lingtisticas; a Ian Hearn, por el uso de su maravillosa fotografia del dguila
pescadora en vuelo, y a Anel Pancorvo, por su capacidad y apoyo editorial. Agradezco
también a Susan Bergh, Leslie Bessant, Richard L. Burger, Adam Herring, Steve
Houston, Richard Lunniss, Antonio Murro, Daniel H. Sandweiss y Bettina Smith,
por su ayuda con ideas y las fuentes citadas en este capitulo. Asimismo extiendo mi
agradecimiento a las personas e instituciones listadas en las leyendas de las figuras, por
haber permitido usar sus imdgenes. Y un agradecimiento especial a Sara Quilter, por sus
contribuciones acerca del 4guila pescadora.

Thanks to Carlos Wester for asking me to write this chapter, to Joanne Pillsbury for
discussions about it, to Matthias Urban for many insights into language issues, to Ian
Hearn for use of his wonderful photography of an osprey in flight, and to Anel Pancorvo
for her editorial skills and support. Thanks also to Susan Bergh, Leslie Bessant, Richard
L. Burger, Adam Herring, Steve Houston, Richard Lunniss, Antonio Murro, Daniel
H. Sandweiss, and Bettina Smith for help with ideas and sources cited in this chapter.
‘Thanks also to the individuals and institutions listed in the figure captions for permission

to use their images. And special thanks to Sarah Quilter for her contributions on ospreys.

Carlos Wester

A través de estas lineas, expreso mi gratitud a Anel Pancorvo, por la iniciativa de este
proyecto, por haber promovido y hacer posible este esfuerzo editorial, que es el reflejo de
su larga y reconocida trayectoria que ha logrado con las prestigiosas publicaciones que
han llegado a cientos de miles de lectores. Agradezco también a todos y cada uno de
los colegas y especialistas que acompafan y enriquecen con sus articulos este volumen,
como Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramirez, Jeftrey Quilter, Luis Alfredo Narviez
Vargas, Krzysztof Makowski y Federico Kauffmann Doig, quienes —con experiencia y
talento académico— renuevan y actualizan sus reflexiones sobre una de las tradiciones
orales més importantes de la costa norte del Pert: el relato de Naimlap.

I would like to thank Anel Pancorvo for her editorial initiative and her promotion of
this project, which is a reflection of her long experience and the recognition she has
achieved after publishing prestigious books that have reached hundreds of thousands
of readers. I would also like to thank all of my colleagues and specialists who have
accompanied and enriched this volume: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramirez,
Jeffrey Quilter, Luis Alfredo Narvaez Vargas, Krzysztof Makowski and Federico
Kauffmann Doig. They have used their experience and academic talent to update and
improve our knowledge about the story of Nr;im/ap, one of the more important oral
traditions from the northern coast of Peru.

Federico Kauffmann Doig
Mi homenaje a Anel Pancorvo, quien —a través de Apus Graph Ediciones— nos aproxima
al pasado ancestral editando obras portentosas.

My tribute to Anel Pancorvo, who through Apus Graph Ediciones brings us closer to

the ancestral past by publishing marvelous works.

Museos y Colecciones privadas del Pert / Museums and Peruvian Private Collections:
Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque
Museo Nacional de Arqueologia, Antropologia e Historia del Perd, Lima
Museo de Oro del Perd y Armas del Mundo, Lima
Museo Larco, Lima
Museo Banco Central de Reserva, Lima
Museo de Sitio Ttcume, Lambayeque
Museo Nacional Sican, Lambayeque

Museos y Colecciones privadas internacionales / Museums and Private International
Collections:
The Metropolitan Museum of Art, New York, Estados Unidos
Brooklyn Museum, New York, Estados Unidos
Denver Art Museum, Colorado, Estados Unidos
Museo de América, Espania
The Montreal Museum of Fine Arts, Canad4
Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin, Berlin.
The Israel Museum, Jerusalén
Art Institute of Chicago, Estados Unidos
Ethnographic Museum of Gothenburg, Suecia

Colaboradores / Collaborators:
Fitima Valera, Rafael Varén, Ulla Holmquist, Giannina Bardales, Camila Pérez
Palacio Mujica, Alberto Atoche, César Linares.



‘| Proemio / Preface '|Z& Capitulo 3/ Chapter 3
Naimlap, el rey que vino del mar / Naimlap, the king that arrived from the sea Tacume y el relato de Naimlap / TGcume and the story of Naimlap
Paulo Pantigoso Velloso da Silveira Luis Alfredo Narvaez Vargas
Country Managing Partner, EY Pera Direccién Desconcentrada de Cultura de Lambayeque
"] & Introduccién / Introduction <204, Capitulo 4/ Chapter 4
Krzysztof Makowski En la corte de Naimlap / At the Court of Naimlap
Pontificia Universidad Catdlica del Peru Joanne Pillsbury
The Metropolitan Museum of Art
412 Crénica/ Chronicle
El arribo de Naimlap / The arrival of Naimlap Z2% Capitulo 5/ Chapter 5
Miguel Cabello Valboa (Siglo XVI) Etnogénesis: entre la historia y la memoria colectiva /
Ethnogenesis: Between History and Collective Memories
&& Capitulo 1/ Chapter 1 Susan Elizabeth Ramirez
El relato de Naimlap en el territorio de la cultura lambayeque / Texas Christian University
The story of Naimlap and the territory of the Lambayeque culture
Carlos Wester ~%)f) Capitulo 6/ Chapter 6
Museo Arqueol6gico Nacional Briining Naimlap, historia legendaria de los lambayecanos ancestrales /
Naimlap and the legendary history of the ancestral lambayecans
‘|J 23 Capitulo 2/ Chapter 2 Federico Kauffmann Doig
El 4guila pescadora llega con vientos de cambio: Naimlap, Lambayeque, Chimor Universidad de Piura
y Huari / The Osprey Comes on Winds of Change: Naimlap, Lambayeque, Chimor
and Wari 232555 Reflexiones finales / Final thoughts
Jeffrey Quilter Carlos Wester
Peabody Museum of Archaeology & Ethnology Museo Arqueol6gico Nacional Briining
Harvard University
%55 Bibliografia / Bibliography

pp- 8-9. Vista aérea del litoral en Puerto Eten, Lambayeque. /
Aerial view of Puerto Eten's coastline, Lambayeque






Probablemente el lector se pregunte por qué
este libro lleva el nombre de Naimlap en lugar del
acostumbrado y quizd mds auditivamente cadencioso
Naylamp. Ello se debe a que la traduccién literal del
vocablo ‘Naylamp’ en la gramdtica mochica no tiene
sentido. M4s bien, Naimlap, como topénimo mochica,
equivale a «ave del agua» o «gallina del agua», pues ave
es ‘Nain’ y agua es ‘lap’. De la lectura que estd pronto
a descubrir, los cronistas Miguel Cabello Valboa
y Justo Modesto Rubifios y Andrade, estudiados y
comentados a lo largo de esta obra, muestran en sus
versiones el cuidado de los topénimos mochicas vy,
basados en ellos y en esta explicacion, es que el uso de
Naimlap resulta etimolégicamente plausible.

La historia de Naimlap (¢+/- 750 d. C.?) tie-
ne una dicotomia de base: ;Existié o no? ;Serd que
su mito no tiene asidero histérico y no es mds que
una leyenda? ¢Acaso los cronistas que recogieron su
historia coincidente entre si con mds de 200 afos
de diferencia se refieren a una «fantdstica fantasia»?

A la ausencia de un registro escrito de la época de

This book is titled using the word “Naimlap”
instead of the more familiar and probably better
sounding word “Naymlap”. This is because our word
“Naymlap” is a literal translation that has no meaning
in the Mochica language. On the contrary, the
Mochica word “Naimlap” means “water bird” or “water
hen”; it derives from the words “fiain” (“bird”) and “lap”
(“water”). As the reader will discover, Miguel Cabello
Valboa and Justo Modesto Rubifios y Andrade -the
authors whose chronicles of the Lambayeque origins
are analyzed and commented in this book- paid
special attention to the Mochica proper names; their
work and the above definitions confer the use of the
word “Naimlap” etymological plausibility.

There is a dichotomy at the origin of the story
of Naimlap, which took place in ca. AD 750: Did
he really exist, or was he a mythological/legendary
ancestor?... Moreover, the two chroniclers who told
his story did it more that 200 years apart from one
another: did they both refer to a “fantastic fantasy”?

Despite the absence of a written record from

pp- 10. Botella de doble pico y asa puente de oro. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Perd, Armas del Mundo, Fundacion
Miguel Mujica Gallo, Lima. / Golden bottle with double spout and bridge. Lambayeque culture. Museo de Oro del Perti — Armas del
Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima.




su —opino— ocurrencia, las eviden-
cias que la arqueologia, antropologia
y etnohistoria en general aportan son
riquisimas evidencias que rescatan un
pasado atin no tan conocido de nues-
tro acervo de peruanidad. Y, sin em-
bargo, las huellas de las imponentes
construcciones estin alli; los monu-
mentos, los palacios superpuestos, los
entierros, la iconografia diferente a la
de la cultura mochica (en declive ¢+/-
750-850 d. C.?), ¢cémo se podrian
negar si las podemos recorrer hoy?
El estudio de Naimlap y de la cultura
lambayeque, y su datacién posterior a
la cultura mochica, pero anterior a la
conquista chimu (+/- 1375 d. C.) y lue-
go el sobrevenimiento de la conquis-
ta inca (;1470?-1532 d. C.), proveen
un eslabén histérico maravilloso a la
historia del Pert, que invoca a su pro-
fundizacién, rescate y desarrollo de la
«historia que cuente nuestra historia
(de Naimlap)». Resulta imperdible
visitar el Museo Arqueolégico Na-
cional Brining, en Lambayeque, para
conocer mids los estudios acerca de
Naimlap, asi como también visitar el
Museo Tumbas Reales de Sipdn para
conocer més acerca de su predecesora,
la cultura mochica. Por cierto, bas-
taria preguntarse cudnto sabe el lec-
tor acerca del estudio de Naimlap por
parte de la arqueologia, por citar una
ciencia obvia para esta pregunta, y si
aprendi6 algo de Naimlap en algin

nivel de educacién personal previo.

Tumi de oro con incrustaciones de piedra turquesa. Cultura lambayeque. Museo de

Oro del Pert, Armas del Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima. / Golden Tumi with
turquoise embeddings. Lambayeque culture. Museo de Oro del Pert — Armas del Mundo,
Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima.

Naimlap’s days, the evidence gathered
by modern archaeology, anthropology
and ethnohistory are extremely rich and
reveal to us that part of the Peruvian past
and cultural heritage. The impressive
Lambayeque  palaces, platforms,
temples and tombs -all with an
exclusive iconography that was different
from that of the preceding Mochica
culture- are tangible and undeniable
evidence; ancient monuments that we
can still visit today. As regards the
chronology, the Lambayeque culture
developed during the decline of the
Mochica culture (from ca. AD 750 to
ca. AD 850) and was conquered by the
Chimu kingdom in ca. AD 1375. 'The
Chimus were in turn conquered by the
Incas, whose empire lasted from ca. AD
1470 to AD 1532 -when the Spanish
invaders conquered it. This wonderful
sequence in the history of Peru invites
more research and deserves revaluation
-including a “history of the story of
Naim[ap”. On the other hand, a visit
to the Briining National Archaeology
Museum of Lambayeque is a stop those
who wish to learn more about Naimlap
and the Lambayeque culture should
not miss. Likewise, the Museo Tumbas
Reales de Sipan (Royal Tombs of Sipin
Museum) is a must for those who wish
to learn more about the preceding
Mochica culture. Those readers who
have not had the opportunity to learn
about Naimlap so far, and those who

know him, but not much -for example



Si la respuesta es nula, con mayor razén lo invito
a entregarse al deleite de estudiar el contenido de
este libro, ricamente ilustrado para beneficio de
entendimiento.

Abonando al orgullo que tenemos por la
historia de nuestro Perd, EY tiene el honor de
recoger los puntos de vista e investigaciones de seis
investigadores: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth
Ramirez, Federico Kaufmann Doig, Luis Alfredo
Narviez Vargas, Jeftrey Quilter y Carlos Wester,
quienes se unen y rednen editorialmente para
este reencuentro con nuestra historia. Gracias a
ellos y a la rica y pulcra ilustracion de su editora,
Anel Pancorvo, llevamos este volumen en versién
impresa y digital a su lectura.

A lo largo de esta obra bilingiie entregamos
una contextualizaciéon repetida de la historia a
través de imdgenes que abordan mapas y planos de
la localizacién de la principal evidencia histérica
estudiada a la fecha de la cultura lambayeque,
donde como figura estelar se posiciona Naimlap.
Ello va acompafiado de ilustraciones que evocan la

reconstruccién histérica de su primer momento, la

llegada por mar y su entronizacién, con su venerada
esposa, Ceterni. Lo anterior va con una copiosa
ilustracién que evidencia el estudio etnogrifico
de Naimlap y de su entorno: asi, hallamos fotos
actuales de los palacios y espacios sagrados, huacos
y botellas, mascaras funerarias, vasos ceremoniales
con iconografias explicadas (como el vaso de Denver),
frisos y relieves, textiles, ajuares, pectorales, collares,
cetros, Spondylus, idolos, fardos funerarios, orfebreria
¥, por supuesto, tumis. Una reunién de informacién
y evidencia de nuestra historia que vive hoy en dia
en nuestras memorias colectivas —sobre todo
lugarefias— y hasta en los propios e inequivocos
apellidos de origen en la cultura lambayeque.
Agradecemos la difusién digital del contenido
bilingiie de esta entrega, para que conozcamos mucho
mds sobre nuestra historia. Agradezco, asimismo,
a mis socios y a todos los colaboradores de EY, por
nuestro esmero en cada servicio profesional que
acometemos, pues, cComo una institucién que vive del
conocimiento particularmente técnico, es también
de nuestro interés brindar conocimiento en dngulos

diferentes como el de la historia.

Lima, diciembre de 2021

pp 16-17. Pareja de brazos en oro con repujados de disefios antropomorfos, ornitomorfos y geométricos. Cultura
lambayeque. Museo de Oro del Pert, Armas del Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima. / Pair of golden of arms with
embossed anthropomorphic, ornithomorphic and geometric designs. Lambayeque culture. Museo de Oro del Pert — Armas

del Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima.

from the point of view of archaeology- will find
reading this richly illustrated book a useful and
entertaining experience.

Always proud of our country’s history, we at
EY are honored to present the views of six different
researchers who have joined their efforts to produce
this book about the ancient Lambayeque culture of
Peru and Naimlap, its most important representative.
They are: Joanne Pillsbury, Susan Elizabeth Ramirez,
Federico Kaufmann Doig, Luis Alfredo Narviez
Vargas, Jeffrey Quilter and Carlos Wester. Their
contributions and the excellent work of the editor,
Anel Pancorvo, allow us to offer you this volume in
printed and digital versions.

This bilingual book contextualizes the history
of the Lambayeque culture and Naimlap from
different perspectives. It contains abundant graphic
material that includes maps and plans of the more
important archaeological sites, illustrations that
represent the moment of Naimlaps arrival by sea
with his people and his beloved wife Ceterni (but

also his settlement, and other important moments),

and pictures of ethnographic content and of palaces
and sacred spaces, pots (huacos) and bottles, funerary
bundles, funerary masks, ceremonial beakers
with special iconography (e.g. the Denver beaker),
friezes and reliefs, textiles, paraphernalia, pectorals,
necklaces, scepters, Spondylus shells, idols, and
metalwork -including of course the famous Tumi
knives. In sum, this volume presents information
and evidence of a part of the Peruvian history which
still lives in the collective memory, especially in the
modern Lambayeque region -where even family
names of ancient origin have survived.

I would like to thank all those that were
involved in the production of this bilingual book -
which no doubt will teach us more about the history
of Peru. I would also like to thank my partners and
all the collaborators of EY for their professionalism
and dedication to the services we offer; besides being
centered on the specific knowledge of our own field
of competence, we also have an interest in promoting

the spread of knowledge in other areas, like history

in this case.

Lima, December 2021







Un selecto grupo de seis investigadores
del Pertu y de Estados Unidos se han reunido para
retomar, desde diferentes dngulos, y a partir de
variadas evidencias, la critica de una fuente de
singular importancia para la arqueologia e historia
de la costa norte del Peru: el relato sobre Naimlap y
la dinastia de los gobernantes de Lambayeque. Hay
que recordar que se trata de un caso muy particular
porque la historia mencionada aparece en dos fuentes
distintas y distantes cronolégicamente. La primera
version fue contada por Martin Farrochumbi,
curaca de Lambayeque, uno de los hijos de Pedro
Cosqo Chumbi, quien fue curaca de Lambayeque
al momento de la llegada de los espafoles (Narviez
Vargas, este volumen). La historia fue incluida por
Miguel Cabello Valboa en su Miscellanea Antdrtica
(1951 [1576]). Doscientos afios después, a fines del
siglo XVIII, Justo Modesto Rubifios y Andrade
(1936 [1782]), cura de Mérrope y Pacora, recogié una
version resumida, pero coincidente con la anterior en
muchos episodios, personajes y detalles.

Cadaautor de este compendio—Joanne Pillsbury,
historiadora del arte y arquedloga; Susan Elizabeth

Ramirez, historiadora; Federico Kauffmann Doig,

In this book, a select group of six researchers
from Peru and the United States join their efforts
to analyze one of the more important subjects in
the archaeology and history of the Peruvian north
coast: the story of Naimlap and the Lambayeque
ruling dynasty. They consider various evidence and
offer us different perspectives on a story that is
particularly interesting, especially because it appears
in two different written sources from distant periods
during the Spanish colony: the first version was told
to Miguel Cabello Valboa ([1576] 1951) by Martin
Farrochumbi, a cacique of Lambayeque who was
son of Pedro Cosqo Chumbi —the cacique when
the Spaniards arrived; Cabello Valboa included it
in his “Antarctic Miscellany” (Narvdez Vargas, this
volume). The second version was compiled two-
hundred years later by Justo Modesto Rubifios y
Andrade ([1782] 1936), the priest of Moérrope and
Pacora; despite being shorter, this version coincided
with Cabello Valboa’s in several episodes, characters
and details.

Joanne Pillsbury (archaeologist and art
historian), Susan Ramirez (historian), Federico

Kauffmann Doig (archaeologist), Luis Alfredo

Vaso ceremonial de oro. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Pert, Armas del Mundo,
Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima. / Ceremonial gold beaker. Lambayeque culture.
Museo de Oro del Pert — Armas del Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima.




historiador y arquedlogo; Luis Alfredo Narvéez Vargas,
antropdlogo y arquedlogo; Jeftrey Quilter, arquedlogo
y antropélogo y Carlos Wester, arquedlogo— tienen
un perfil académico diferente del otro, y representan
distintas generaciones de estudiosos de la costa norte
del Perd. Cada uno también tiene su propio motivo
para interesarse en el andlisis e interpretacién de
las dos fuentes mencionadas que narran la historia
de Naimlap, de su dinastia y algunos sucesores no
emparentados de tiempos chimd e inca.

Esta diversidad en la seleccién de los autores
aportantes al volumen, liderada por Carlos Wester,
director del Museo Briining en Lambayeque, asegura
la lectura rica y multifacética de las evidencias
cruzadas de arqueologia, historia, historia del arte y
antropologia. Al transitar por las pdginas del libro,
el lector descubrird los vertiginosos cambios en la
manera de entender y narrar el pasado prehispanico de
Lambayeque, gracias a los avances de la investigacion
arqueoldgica en los tltimos cien afios. Para empezar,
la idea de que el drea de Lambayeque ha sido un
importante polo de desarrollo de la civilizaciones
prehispanicas, y no una simple drea periférica en
relacién con las mejor conocidas culturas Moche
(200-850 a. C.) y Chimu (900-1470 d. C.), es muy
reciente, puesto que acaba de forjarse en las ultimas
décadas del siglo XX.

Me parece significativo que la historia de
Naimlap ha alimentado las intuiciones del pionero
de la arqueologia regional, Hans H. Briining (1848-
1928), fundador del museo que lleva su nombre y que
custodia sus colecciones, varias décadas antes de que
los investigadores empezaron a evaluar la posibilidad
de que haya existido una cultura lambayeque
independiente y en parte anterior a la Chimd. Ya en
1907 en sus diarios de campo, Briining anota: «En

la costa de este departamento [Lambayeque], con

relacién a los objetos antiguos, se deben distinguir,
al menos, cinco periodos diferentes: 1) los primeros
momentos de la época colonial, 2) la época incaica, 3)
la época del sefiorio Chimu, 4) la época del sefiorio de
Naimlap y sus sucesores, 5) la época precedente. Es
posible y altamente probable que los restos de estos
cinco periodos aparezcan todos juntos y superpuestos»
(Schmeltz, 2016: 17).

Recién medio siglo después, Rafael Larco
Hoyle (1948, 1963, 1965a y 1965b) y Jorge Zevallos
Quifiones (1971, 1981) iniciaron el debate acerca
del origen, caracteristicas y cronologia de la cultura
lambayeque. En este debate tomé parte uno de los
autores del presente volumen, Federico Kauffmann
Doig (1964b y este volumen), quien ha propuesto
que el famoso cuchillo ceremonial figurativo —el
tumi de oro, encontrado durante el saqueo de las
tumbas prehispdnicas en Batdn Grande— representa
a Naimlap o, mejor dicho, a su doble divino, el idolo
de piedra verde, llamado Yampallec. A diferencia de
Larco Hoyle, Zevallos Quifiones ha sustentado su
definicién del estilo lambayeque a partir de un tipo
particular de cerdmica procedente dela region. Se trata
de botellas moldeadas en un solo molde bivalvo, tanto
el cuerpo como el gollete y asa, por lo general cocidas
en ambiente reductor y adornadas con la imagen de
un personaje sobrenatural, o humano enmascarado.
Estas botellas solian ser llamadas por los huaqueros
de la regiéon Lambayeque «el huaco rey». Este nombre
consuetudinario alude a la figura representada que
comparte los principales rasgos iconogrificos con la
estatuilla que forma el mango del famoso tumi de
oro. Asi, se inicié el estrecho discurso entre los relatos
coloniales sobre Naimlap y sus sucesivas lecturas,
por un lado, y los estudios arqueolégicos sobre la
cultura lambayeque, por otro. La importancia que

esta relacién entre fuentes escritas y arqueoldgicas

Narviez Vargas (archaeologist), Jeffrey Quilter (ar-
chaeologist) and Carlos Wester (archaeologist and
director of the Briining Museum of Lambayeque)
are the six authors of this book. They represent six
different generations of researchers specialized in
the northern coast of Peru, and share an interest
in the study of the two abovementioned written
sources on the story of Naimlap, his ruling dynasty
and the other nonfamilial Lambayeque successors
of the Chimu and Inca periods. The choice of these
six authors —who have completed this project under
the direction of Carlos Wester— guarantees a com-
plete and interesting presentation of the evidence
provided by archaeology, history, art history and
anthropology.

'The reader of these pages will discover how
the advances in archaeological research of the past
hundred years have produced dramatic changes in
the way the prehispanic past of Lambayeque is told
and understood. For example, the view that the
Lambayeque area was an important prehispanic
center of development and not just a peripheral area
of the Moche culture (AD 200-850) and the Chimu
culture (AD 900-1470) was developed during the last
decades of the 20th century, which is quite recently in
archaeological terms.

Importantly, several decades before researchers
started to consider the possibility that an independent
Lambayeque culture had existed partially before the
Chimu culture, the history of Naimlap was already
inspiring Hans H. Briining (1848-1928) —the pioneer
of Lambayecan archaeology and founder of the
museum that bears his name and hosts his collections.
In 1907 Brining wrote in his field notes: “As regards
the finding of ancient objects in this Department
(Lambayeque), we must distinguish at least five

different periods: (1) the period of the establishment of

the Spanish colony; (2) the Inca period; (3) the period
of the Chimud domain; (4) the period of the dominion
of Naimlap and his successors; and (5) The period
before Naimlap. It is possible and highly probable
that the remains of all this five periods will be found
superimposed (on the ground)” (Schmeltz 2016:17).
'The discussion about the origin, characteristics
and chronology of the Lambayeque culture was
started half a century after Briining’s work, by
Rafael Larco Hoyle (1948, 1963, 1965a and 1965b)
and Jorge Zevallos Quifiones (1971, 1981). One of
the archaeologists that participated in that initial
discussion was Federico Kauffmann Doig (1964b
and this volume), one of the authors of this book. He
has suggested that the figure represented in the Tumi
of gold (a golden ceremonial knife that was found
during the plundering of the prehispanic tombs at
Batin Grande) corresponds to Naimlap, or his divine
double: the idol sculpted from a green stone which was
known as “Yampallec”. As regards the Lambayeque
style, Jorge Zevallos has based his definition of it on
a particular type of regional pottery, i.e. bottles that
were usually made by reduction firing in a bivalve
mould which included the bottle’s body, neck and
handle. These bottles —singularly known as “Huaco
Rey” (“King Pot”) by the “huaqueros” (hunters of
archaeological remains) of the Lambayeque region—
were adorned with the image of a masked human
or supernatural being —a character that shares the
main iconographic features of the figure sculpted in
the handle of the famous golden Tumi. Soon a close
link emerged between the archaeological studies and
the interpretations of the colonial written chronicles
about Naimlap. The importance of the correspondence
between the written and the archaeological sources
for the understanding of the later phases of the

Lambayecan prehistory acquired great importance

pp 24-25. Detalle de espaldar de litera. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Pera, Armas del
Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima. / Detail view of a litter's back piece. Lambayeque
culture. Museo de Oro del Pert — Armas del Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima.






adquiri6 en la década de 1980, y su potencial para
reconstruir los periodos tardios en la prehistoria de
Lambayeque, se reflejan de manera contundente en
el hecho de que cuatro ponencias sobre el tema se
presentaron en el coloquio sobre Chimor organizado
en Dumbarton Oaks, Washington, D. C., en 1985.
Las actas del coloquio fueron publicadas cinco afios
después con el sugerente titulo: Las dinastias del norte:
parentesco y arte de gobernar en Chimor (The Northern
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor, Moseley
y Cordy-Collins, 1990). En esta reunién fue evidente
que no existe consenso entre estudiosos acerca del
caricter y el potencial de las fuentes coloniales citadas:
¢es una historia dindstica, veridica en varios aspectos,
cronoldgico inclusivo, y puede ser interpretada como
tal, o un mito que no narra hechos reales y tampoco
los ordena en una secuencia de tiempo lineal? (Quilter,
este volumen).

La primera alternativa ha sido tomada
seriamente en cuenta por arqueélogos, a pesar de serias
reservas del renombrado arquedlogo estadounidense
John H. Rowe (1948: 38), quien consideraba que
no se puede interpretar en términos histéricos a
una leyenda. Christopher B. Donnan (1990) estimé
la duracién de los reinados de quienes sucedieron a
Naimlap, mencionados por Cabello Valboa (1951
[1576]: 327-330). Tomé como referencias cronolégicas
la conquista de Lambayeque por Chimor, hacia 1370
d. C., yla probable fecha en que los incas conquistaron
a su vez a Chimor con las tierras de Lambayeque
en 1470. Llegé a la conclusién que la llegada de
Naimlap pudo haber ocurrido hacia 750 d. C. El
ultimo de la estirpe de los sefiores de Lambayeque,
Fempellec, fue ajusticiado —segin el informante
de Cabello Valboa (1951 [1576])— porque su actuar
pecaminoso ha provocado lluvias catastréficas. El

cronista parece referirse a un fenémeno del Nifio

(ENSO) de inusual duracién e intensidad como el
que ha ocurrido hacia 1100 d. C., segin se registra
en la secuencia paleoclimitica reconstruida por los
especialistas. Convencido de que el mitico palacio
construido por Naimlap con el nombre de Chot
corresponde al monumental complejo arquitecténico
que hoy lleva el nombre de Huacas Chotuna-
Chornancap, Donnan (2011) desarrollé un amplio
programa de excavaciones en este sitio arqueolégico
de 1980 a 1983. Sin embargo, no hall6 evidencias de
arquitectura monumental correspondientes al periodo
esperado en que debié haber acontecido la llegada de
Naimlap, su esposa Ceterni y su corte en balsas por el
mar (Donnan, 1990: 271, 211).

En 1978, Izumi Shimada, otro participante
de la mencionada conferencia de Dumbarton Oaks,
inici6 sus excavaciones en Batin Grande, famoso por
ser el lugar donde los huaqueros destruyeron tumbas
de gobernantes de Lambayeque con gran cantidad de
hallazgos de objetos de oro y plata, incluido el famoso
tumi. Shimada (1985, 1990, 1995 y 1996) consider6
también que la narrativa de Cabello Valboa contiene
datos sobre el pasado real, conservado y transmitido en
lamemoria delos pobladores indigenas de Lambayeque
hasta mucho después de la conquista espafiola, como
lo demuestra el relato de Rubifios y Andrade (1936
[1782]). Sin embargo, en su opinién, la interpretacién
del pasado prehistérico debe tener por fundamento en
primera instancia las evidencias arqueoldgicas, siendo
la informacién histérica accesitaria. Los resultados de
las primeras temporadas lo afirmaban en la conviccién
que el drea de Batdn Grande en el distrito de Poma fue
la primera capital del reino de Lambayeque de 900 a
1100 y que en los tiempos prehispdnicos y coloniales
llevaba el nombre de Sicin.

A lo largo de varias temporadas de campo

dirigidos por Shimada en los dltimos cuarenta afios se

during the 1980s; for example, four lectures about this
subject were given during a conference on Chimor
(Chimu Kingdom) held at Dumbarton Oaks in 1985.
'The conference —whose minutes were published five
years later under the suggestive title “The Dynasties
of the North: Kinship and the Art of Government
at Chimor” (Moseley et al. 1990)— made clear that
the researchers did not share a common view on the
nature and potential of the colonial written sources:
Is the story of Naimlap a dynastic history that tells
true facts, including its chronology, or is it a myth
that does not tell real facts and therefore does not
present events in a timeline? (Quilter, this volume).
Archaeologists have seriously taken into
account the possibility that the story of Naimlap
may in fact be historical, despite the opinion to the
contrary by John H. Rowe (1948:38), who believed
a legend cannot be interpreted in historical terms.
Christopher Donnan (1990) estimated the duration
of the kingdoms of Naim/ap’s successors mentioned by
Cabello Valboa ([1576] 1951:327-330) in reference to
two historical events: the conquest of Lambayeque by
Chimor, estimated at AD 1370, and the conquest of
Chimor itself and the Lambayeque lands by the Incas,
estimated at AD 1470. He concluded that the arrival
of Naimlap could have taken place around the year
AD 750. According to Cabello Valboa’s informant
(loc. cit.), Fempellec —the last member of the
Lambayeque rulers’ lineage— was executed for having
caused unusual heavy rains. The chronicler probably
referred to an unusually prolonged and intense El
Nifio event (ENSO) —which occurred around the
year AD 1100 according to a paleoclimatic sequence
compiled by specialists. Convinced that the mythical
palace of Chot built by Naimlap corresponded to
the monumental archaeological complex nowadays

known as Huaca Chotuna-Chornancap, Donnan

(2011) excavated that site extensively from 1980 to
1983. But the level which he thought corresponded
to the arrival of Naimlap (at the head of a raft fleet,
with his wife Ceterni and his court) did not show
evidence of monumental architecture (Donnan 1990:
271; 211).

In 1978 Izumi Shimada, another participant
to the conference held at Dumbarton Oaks, started
his excavations at Batin Grande, a site in the district
of Poma that became famous because it was the
place where the “huaqueros” (treasure hunters)
recovered a great number of gold and silver objects
—including the famous golden Tumi—, and destroyed
many tombs of Lambayeque rulers in the process.
Shimada (1985, 1990, 1995 and 1996) also thought
that Cabello Valboa’s chronicle included real facts
about the Lambayeque past —a past that was kept
in the collective memory of the native Lambayecans
until much after the Spanish conquest, as Rubifios
y Andrade’s chronicle of 1782 proves ([1782] 1936).
However, Shimada believes the interpretation of
the prehistoric past must be based first and foremost
in the archaeological evidence, and that the rest of
the information is accessory. The results of his first
excavation seasons reaffirmed him in his belief that
the Batin Grande area was the first capital of the
Lambayeque kingdom between 900 and AD 1100,
and that in prehispanic and colonial times this place
was called Sican. The validity of this hypothesis has
been proven throughout the many excavation seasons
he has directed during the last forty years.

'The Batin Grande area —which, according to
Shimada, has the plan of a Tumi knife— includes
several dispersed palaces-temples that look like big
platforms with ramps. There is no doubt this is the
area where many objects that were destined to be

deposited in the royal tombs were made; these objects



ha comprobado, en efecto, la validez de esta hipétesis.
No cabe duda de que Batin Grande —conjunto de
grandes palacios-templos en forma de plataformas con
rampa, dispersos en un drea, la que segin Shimada
adopta la forma de cuchillo-tumi— fue el lugar donde se
producia, para luego depositarlos en las tumbas, objetos
que destacan por la particular iconografia, tan diferente
de la moche. Esta iconografia no solo esta plasmada en
cerdmica (verbigracia, el «<huaco rey») con formas tipicas
para el estilo lambayeque (Zevallos Quifiones, 1971,
1981) y que Shimada (ob. cit.) ha preferido llamar Sicén,
sino también en los metales preciosos, cobre y bronce
arsenical (verbigracia, los cuchillos-tumis y los queros-
aquillas, entre otros), los textiles con la decoracién
estructural y pintados, la pintura mural. La secuencia
reconstruida a partir de estas evidencias hace recordar a
grandes rasgos el relato del cronista:

Brusca aparicién de tecnologias, disefios,
estéticas e iconografias exdticas que podian
relacionarse con la aparicién de élites fordneas hacia
750-850 d. C. (¢llegada de Naimlap?).

Ripida consolidacién de un Estado expansivo
en la fase que Shimada (ob. cit.) llama Sicin Medio
entre 900 y 1100 d. C. La deidad Sicin, probable
imagen de Yampallec, es el icono omnipresente y
de mayor importancia que simboliza probablemente
la relacién entre el usuario del objeto o del edificio
decorado y el linaje de Naimlap.

El abandono intencional de la capital de Batin
Grande (Sican) en 1050-1150 d. C. como consecuencia
politica y religiosa de la sequia hacia 1020 d. C., (cal)
seguida por el catastréfico Nifio (ENSO).

La probable fragmentacién politica que sigue
terminaria con la fundacién de una nueva capital, en
Tucume, poco antes de la conquista chima.

Una posicién diametralmente distinta asumié

en este debate que recordamos el antropélogo

stand out by their distinctive iconography, which
is very different from the Moche one. In fact, the
Lambayeque iconography was represented in different
types of objects, like for example: a) pottery of typical
Lambayeque style (Zevallos Quifiones 1971, 1981),
which Shimada (op.cit.) prefers to call “Sicdn style”
(e.g. the “Huaco Rey” bottles); b) metal pieces made
with precious metals, copper and arsenical bronze
(e.g. Tumi knives and “kero” beakers); c) painted
and decorated textiles; and d) mural paintings. All
this material evidence has allowed researchers to
reconstruct a historical sequence —which generally
recalls what the chronicler wrote:

Sudden appearance of exotic technologies,
designs, forms and iconography that could be associ-
ated with the arrival of foreign elites ca. AD 750-850
(the arrival of Naim[ap?).

Rapid consolidation of an expansionist
State during the period Shimada (op.cit.) calls
Middle Sicdn, between 900 and AD 1100. The
Sicdn deity, probably the image of Yampallec, is
the omnipresent and more important icon of this
State; it probably symbolizes the relationship be-
tween the user of the decorated object or building
and the lineage of Naimlap.

The deliberate abandonment of the capital
(Batan Grande, also known as Sic4n) in AD 1050-
1150, as the political-religious consequence of a
drought (ca. AD 1020) that was followed by a cata-
strophic El Nifo event (ENSO).

The political fragmentation that probably
followed ended in the foundation of a new capital at
Tucume, shortly before the conquest of Lambayeque
by the Chimu kingdom.

A radically opposing view in the debate about
the origin, characteristics and chronology of the

Lambayeque culture was held by anthropologist

Huaca Loro o El Oro y Huaca Rodillona, hoy llamada Lecanlerch, Bosque de Pémac (Zona Arqueoldgica de Batan Grande), Lambayeque. /
Huaca Loro or El Oro and Huaca Rodillona today called Lecanlerch, Pomac Forest (Archaeological Zone of Batan Grande), Lambayeque.



Tom R. Zuidema (1990) y la etnohistoriadora
y arquedloga Patricia Netherly (1990). Desde la
perspectiva de Zuidema, fundamentada con la
metodologia propia a la escuela estructural en la
antropologia (véase Quilter, este volumen), los mitos
no narran ni registran historias del pasado, como lo
hubiera hecho un cronista o un historiador moderno
o antiguo, como Tucidides o Herédoto. Sin embargo,
el andlisis de los mitos con el uso de herramientas
metodolégicos adecuados revela principios sobre los
cuales descansaba la cosmovisién, se fundamentaba
la organizacién politica y social, se construia la
imagen ordenada del tiempo, del espacio y del
paisaje. Viéndolo con los ojos de los estudiosos
citados, en efecto, hay varias aparentes coincidencias
en la manera como se han registrado las listas de los
sapa incas, por un lado, y de los reyes de Lambayeque
y de Chimor, por otro, como:

El origen divino del fundador (Naimlap,
Taycanamo, Manco Cédpac y los hermanos Ayar).

El fundador y su séquito llegan de una region
lejana.

La lista de reyes que supuestamente se
sucedieron unos a otros en el trono comprende un
grupo de nombres de personajes histéricos que
vivieron tres o cuatro generaciones antes de la
conquista espafiola, otro grupo de diez nombres,
potencialmente histdricos, pero cuyas gestas y el
nimero responden alalégica de un mito y, finalmente,
el o los nombres de los fundadores.

La secuencia de hechos de la «historia
dindstica» estd ordenada en ciclos de instauracidn,
ocaso y reinstauracién del orden politico.

Los numeros 8, 10, 12, 14 se repiten de
manera recurrente, lo que sugiere la vigencia de
principios duales de la organizacién simbdlica del

espacio social, verbigracia, dos cogobernantes, diez

fundadores de linajes sefioriales en Lambayeque
(Naimlap, Cium y ocho sefiores de la corte),
diez aillus y diez panacas del Cuzco preimperial,
etcétera.

Estascoincidencias hicieron pensara Zuidema,
y a varios otros investigadores, como Rostworowski,
que la concepcién muy similar del orden ideal en
las relaciones de poder estaba subyacente en los
tres casos citados. La diarquia, la subdivision del
espacio, en dos y en cuatro (verbigracia, dos sayas y
cuatro suyos en el Cuzco imperial), cuenta entre sus
principios rectores. Cabe observar que , que si bien
en apariencia el sefior principal como primus inter
pares tuvo derechos similares que otros 15 curacas,
en la préctica las distancias jerdrquicas estuvieron
bien marcadas. La familia real enfatizaba su origen
fordneo y divino por medio de la doctrina dindstica,
y se mostraba distante de sus parientes lejanos, y mds
aun de los sefiores no emparentados, de los cuales
varios tuvieron otro origen étnico.

La estructura dual y jerirquica de poder
permite diferentes lecturas, segun varia la identidad
de los mandones de un nivel al otro (Makowski,
2006: 131-132; 2008: 99-104). Una de estas lecturas
presentamos en el esquema adjunto. Tres categorias
de curacas integrarian la estructura jerirquica, segin
esta propuesta (tabla 1).

El afio del coloquio de Dumbarton Oaks
sobre Chimor, 1985, cerré una época en la historia
de las investigaciones sobre el pasado prehispédnico
de Lambayeque. A partir de esta fecha ya nadie
podia considerar el desarrollo de esta parte de la
costa como un reflejo provinciano de lo que ocurria
mds al sur, en el departamento de La Libertad,
ni tampoco se atreveria dudar de la necesidad de
definir con los términos adecuados los eventos y

procesos que acontecieron entre el ocaso de los

Tom R. Zuidema (1990) and ethnohistorian-
archaeologist Patricia Netherly (1990). Zuidema
followed the methodology of the structural school
of anthropology (Quilter, this volume) to affirm that
myths do not tell or record history the way a modern
or ancient historian like Thucydides or Herodotus
would. However, the study of myths using adequate
methodological tools reveals the principles that lie
at the root of a society’s cosmic vision, sociopolitical
organization, and formulation of an orderly vision
of space, time and the landscape. In fact, when
viewed under the perspective of Zuidema and
Netherly, several apparent coincidences become
evident between the compilation of the lists of the
Lambayeque and Chimor kings on the one hand, and
the compilation of the lists of the Sapan Incas on the
other. For example:

The divine origin of the founder (Naimlap,
Taycanamo, Manco Capac and the Ayar brothers);

'The founder and his entourage arrive from a
taraway region;

'The list of kings that supposedly succeeded
one another in the throne includes: the name(s) of the
founder(s); a group of names of historical characters
that lived three or four generations before the
Spanish conquest; and a different group of potentially
historical names whose number and exploits belong
to the logic of a myth;

The sequence of facts that compose the
“dynastic history” is ordered in three cycles:
establishment, decline and re-establishment of the
political order;

The numbers 8, 10, 12 and 14 are repeated
recurrently, which suggests dual principles in the
symbolic organization of the social space, like
for example: a) two co-rulers and ten founders of

seignorial lineages (Naimlap, Cium and eight lords

of the court) in Lambayeque; and b) ten Ayllus
(ordinary communities) and ten Panacas (families of
royal descent) in pre-imperial Cuzco.

These coincidences made Tom Zuidema,
Maria Rostworowski and many other researchers
think that a similar ideal order of the power
relationships was common in the cases of
Lambayeque, Chimor and the Incas. The diarchy
and subdivision of space in two and four parts
(e.g. two “sayas” [“sectors”] and four “suyos”
[“territories”] in imperial Cuzco) was among
their guiding principles. Despite the egalitarian
appearance of the ideal order which is suggested
by the fact that the primus inter pares lord shared
some rights with fifteen other caciques, in
practice the ideal order allowed for distinctions
with respect to the royal family —whose foreign
and divine origin was emphasized by means of
their dynasty and the types of relationships they
kept with close relatives, far relatives, and the
lords that were not akin to them or even belonged
to a different ethnic group.

The dual and hierarchical power structure
can be interpreted in different ways as the identity
of the Mandones changes from one level to the
next (Makowski 2006:131-132; 2008:99-104). One
possible interpretation, shown in the table below,
proposes that the hierarchical structure included
three categories of caciques (Table 1).

The year of the Dumbarton Oaks conference
on Chimor, 1985, marked the end of an era in the
research about Lambayeque’s prehispanic past.
Nobody since then again interpreted the historical
development of this part of the northern coast of Peru
as a provincial reflection of the events that happened
in the Department of La Libertad to the south, or

doubted the need to use adequate terms to define



N Tabla/ Table 1.

Senores (letras mayusculas), entre los cuales estan los
grandes sefiores, el rey y los tres gobernantes de valles
(suyos A-D), los sefiores principales (E-H) con la autori-
dad sobre las margenes de un rio, y los sefiores menores
(I-L), que se desempefian como segundas personas en
esta de las dos mitades del reino, que se considera po-
blada por la gente subdita de los sefores de la estirpe
real. En total, suman doce.

Nobles (letras minusculas), entre los cuales hay sefores
con el cargo de segundas personas en la mitad conquis-
tada por el reino y curacas menores de la misma mitad.
Curacas de rango inferior y mandones, segundas perso-
nas de curacas (cifras arabicas).

Lords (capitalized letters), including the Great Lords (the
King and the three governors of valleys [“suyus” A-D]);
the Main Lords (E — H) who have authority over the area
around a river; and the Minor Lords (I-L) who are repre-
sentatives in the half of the empire which is inhabited by
people that are subjects of the lords of royal lineage; there
are twelve of them in total.

Nobles (small letters), including Lords that act as repre-
sentatives in the half conquered by the kingdom, as well
as Minor Caciques of that same half.

Caciques of inferior rank, and “Mandones” or chiefs who

represent them (Arabic numerals).

Rey y su «cogobernante» / King and his “co-governor”**

A-B

Grandes sefiores / Great Lords****

Sefores / Lords*****

L = (7 K -C J-E I-A B

a G -b D -c¢ H -d

Curacas menores / Minor Caciques™ ™ ***

15-16 13-14 11-12 9-10 7-8 5-6 3-4 1-2 e-17 a-18 g-19 b-20 f-21 c-22 h-23 d-24

(¢3207?) Mandones (chiefs)

Mandoncillos (little chiefs)

* Rey, sefor de Lambayeque o de Chimor / Lord King of Lambaye-
que or Chimor.
** Sefores de dos mitades del reino / Lords of each half of the kingdom.

and/or a main irrigation channel.
***** Senores de las mitades de una red de riego dependiente de
un canal / Lords of a half of an irrigation network that depends on

D L Ly T PP .

ih hﬁfi qu! m

Kl el kel bl o1 s

e e s i ¢ e s -y.,.f.

** Grandes sefiores de valles / Great Lords of valleys. an irrigation channel. Camisa metalica, repujado en alto y plano relieve, compuesta en disefio ajedrezado, cultura lambayeque. / Metallic shirt with embossed

**** Sefores principales con la autoridad sobre una margen y/o un ****x* Curacas de las parcialidades (orillas de canal de riego) / chequered pattern. Lambayeque culture.
canal troncal / Main Lords with authority over a marginal river area Caciques of a partiality (the shores of an irrigation channel).



Estados moches (750-850 d. C.) y la conquista del
drea por Chimor (hacia 1370 d. C.). Este cambio se
debe alos aportes de investigacién desarrollada en el
marco de proyectos de excavacién de envergadura sin
precedentes en la region, seguidos de investigacién
de laboratorio, programas de conservacién, puesta
en valor, y de difusién. En el caso de la difusidn,
no se trata solo de publicaciones, sino de la
construccién de nuevos museos de sitio, como los de
las Tumbas Reales de Sipdn, de Sicin de Ferrefiafe,
de Tacume y de Chotuna-Chornancap. La mayoria
de estos proyectos debe en buena parte su logro
al talento y empefio, en gran medida solitario,
de investigadores que los iniciaron y llevaron a
cabo . En el caso de la arqueologia nacional, que
conocié en este periodo un vertiginoso desarrollo,
las pautas de éxito fueron dadas por Walter Alva
y Susana Meneses, tras la valiente decisién de
enfrentar a los huaqueros, e iniciar en 1986 los
trabajos en Sipdn. Con la direccién de Walter Alva,
en el Museo Briining, se formaron generaciones
de arquedlogos peruanos, muy talentosos. Es
imposible en esta corta introduccién resumir los
aportes de los ultimos 35 afios al tema de nuestro
interés. Felizmente dos compendios (Aimi,
Makowski y Perassi, 2017; Ferndndez Alvarado y
Wester, 2014) y varias publicaciones monograficas
(Donnan, 2012; Narvéez Vargas y Delgado Elias,
2011; Shimada, 2014; Wester, 2016) permiten al
lector interesado ponerse al dia. Para fines que
nos hemos trazado en esta introduccién, basta,
creo, resaltar algunos aspectos centrales con
los que se ha enriquecido la reconstruccién del
pasado prehispinico de Lambayeque gracias a las
investigaciones mencionadas.

El primer tema concierne a los antecedentes

de la cultura lambayeque. Las expresiones materiales

the processes and events that took place between the
decline of the Moche states (AD 750-850) and the
conquest of the Lambayeque area by Chimor (ca.
AD 1370). This change resulted from the execution
of big unprecedented excavation projects that were
tollowed by lab research, programs for the revaluation
and conservation of the sites, and programs for the
dissemination of the new information. The latter
has not only included published works, but also the
construction of site museums such as those at the
Royal Tombs of Sipin, Sicin de Ferrefiafe, Ttucume
and Chotuna-Chornancap. The completion of most
of these projects was achieved largely thanks to the
talent and efforts —often solitary— of the researchers
thatled them. Peruvian archaeology developed greatly
during this period, and even though there is no room
in this short introduction to include a summary of
the contributions by Peruvian archaeologists during
the last thirty-five years, the case of Walter Alva
and Susana Meneses is worth mentioning: in 1986
they cleared the way by courageously confronting
the huaqueros and starting the excavations at Sipdn.
Under the direction of Walter Alva, the Briining
Museum has formed generations of very talented
Peruvian archaeologists. Fortunately, two books
(Aimi et al., eds. 2016; Fernandez and Wester, eds.
2014) and several papers (Donnan 2011; Narvéez and
Delgado 2011; Shimada, ed. 2014; Wester 2016) allow
the public with an interest in Peruvian archaeology
to learn more. But for the scope of this introduction
it will be enough to point out some of the central
subjects that, being described in the abovementioned
publications, have enriched the reconstruction of the
prehispanic history of Lambayeque.

The first subject concerns the precedents of
the Lambayeque culture. Material expressions of

the Moche culture and its local power centers have

Botella asa estribo, personaje antropomorfo sentado
portando en sus manos una concha Spondylus,
cultura chimu. / Stirrup-spout bottle in the shape of an
anthropomorphic figure in a seated position that carries
a Spondylus shell in his hands. Chimu culture.

Botella silbadora, doble cuerpo con representacion
de concha Spondylus, asa puente gollete divergente
con decoracion negro fugitivo y apéndice escultérico
de personaje sentado, cultura lambayeque. / Double-
chamber whistling jar representing a Spondylus shell,
with diverging neck, bridge handle, fugitive black
decoration, and a sculptural appendix showing a sitting
figure. Lambayeque culture.




de la cultura moche con sus centros locales de poder
fueron descubiertos en todos los valles al norte de
las Pampas de Paijin hasta el valle de Piura (Quilter
y Castillo, 2010). Si bien todo el drea mencionada
comparte en buen grado los repertorios iconograficos
y también morfofuncionales de la cerdmica
ceremonial moche, asi como algunas caracteristicas
de arquitectura, con el territorio que se extiende al
sur de las Pampas de Paijin —hasta los valles de
Culebras y Huarmey—, las diferencias locales de
orden tecnolégico y estilistico hacen pensar a los
investigadores en la marcada fragmentacién politica
imperante en el Periodo Intermedio Temprano y la
primera mitad del Horizonte Medio (hacia 200-800
d. C.). Esta propuesta remplaza a la de un solo reino
moche expansivo con la capital en el valle del mismo
nombre: huacas del Sol y de la Luna. El norte y el
sur parecen haber conocido destinos diferentes en
aspectos importantes de la cultura y de la politica,
lo que se constituye en el antecedente del binomio
Lambayeque-Chimor, con sus lenguas respectivas,
mochica (muchik) y quingnam.

El siguiente cambio en los conocimientos
concierne, a su vez, a la cronologia del fin de la
cultura moche y al contexto en el que este ocaso
se ha producido. Las series de fechados calibrados
provenientes, entre otros, de Sipdn y de la Huaca
de la Luna no dejan duda que la cultura moche se
desarroll6 de manera muy vigorosa en la mayor
parte del territorio mencionado hasta el siglo IX d.
C. Por ende, su decadencia no fue causado, como se
crefa, por las grandes sequias de la segunda mitad
del siglo VI d. C., seguidas por un fuerte ENSO
en el 611 o 612 d. C. Si bien con este ultimo evento
se relacionaria la clausura y abandono del primer
templo de la Huaca de la Luna, la continuidad de

ocupacion del drea residencial urbana hasta 850 d. C.,

la construccién de la pirdmide de mayor envergadura
en el mundo moche, la del Sol, y la edificacién del
nuevo templo en las pendientes del Cerro Blanco,
asi como la fundacién de un nuevo centro urbano en
el valle de Moche, Galindo, demuestran de manera
contundente que no se puede hablar del ocaso, dado
que la eventual crisis por causas climdticas fue sin
duda fue superada con creces. En el norte se observan
tendencias similares hacia el desarrollo y hacia mayor
complejidad de las estructuras socioeconémicas a
partir del siglo VII d. C, con la ampliacién de la red
de riego, y con el crecimiento de centros urbanos y
religiosos de Pampa Grande y Sipan. Como en el sur,
en el estilo Moche 1V (Larco, 1948), también en el
norte, la creacién de la iconografia compleja llega a
su mdxima expresién con las secuencias narrativas del
particular estilo Moche V (Larco, 1948) de San José
de Moro.

El tercer giro en los conocimientos no es
menos importante que los dos anteriores. Se estd
descubriendo la complejidad cultural y politica
de la época en que en el contexto del ocaso moche
nacen el estilo y la cultura lambayeque, y también
se comprueba el cardcter vertiginoso de los cambios.
Estos se relacionan, en primera instancia, con la
nueva imagen que las amplias élites, y no solo la
estrecha familia gobernante, construyen por medio
de atuendos, objetos y arquitectura que simbolizan
y legitiman su poder. Lejos de aferrarse a la
vestimenta y simbolos ancestrales moches, estas élites
adoptan tocados (gorra de cuatro puntas), vestidos y
parafernalia ritual (vaso-quero de cerdmica o aquilla
de metales preciosos), que tienen su origen en la
cuenca del lago Titicaca y parecen expresar la relacién
politica entre su usuario y el poder imperial huari.
De manera mds dristica ain cambia la iconografia.

Desaparece la diversidad de seres humanos con sus

been discovered in all the valleys north of the Paijin
plains, up to the Piura valley (Quilter and Castillo ed.
2010). Despite the fact that all of this northern area
shares some features of its architecture and a good
amount of the iconographic and morphofunctional
repertories of the Moche ceremonial pottery with
the territory to the south of the Paijin plains down
to the Culebras and Huarmey valleys, the local
technological and stylistic differences suggest a
marked political fragmentation during the Early
Intermediate period (Intermedio Temprano) and the
first half of the Middle Horizon period (Horizonte
Medio), from ca. AD 200 to ca. AD 800. This view
supersedes the one that suggests a single expansive
Moche kingdom with its capital at the Huaca del Sol
and the Huaca de la Luna in the Moche valley. The
cultural and political development appears to have
followed different paths in the north and the south,
with each area keeping its own language (Quingnam
and Muchik respectively). This development became
the precedent of the Lambayeque-Chimor binomial.

The second advance in our knowledge of
the prehispanic history of Lambayeque regards the
chronology of the decline of the Moche culture, and
the context in which it took place. The calibrated
datings obtained at Sipin, Huaca de la Luna and
other Moche sites leave no doubt about the fact that
the Moche culture developed very vigorously in most
of the territory it reached up until the 9th century
AD, so its decadence and decline could not be caused
by the great drought of the second half of the 6th
century and the subsequent strong El Nifio event
(ENSO) of AD 611-612, as was previously believed.
Even though the latter event can be associated with
the closure and abandonment of the first temple at the
Huaca de la Luna, the fact that there was no decline

during this period and that the eventual crisis caused

by the adverse climate events was totally overcome is
conclusively proven by the following developments:
the urban residential area continued to be occupied
until AD 850; the Pyramid of the Sun (the biggest
pyramid in the Moche world) and the new temple at
the foot of the Cerro Blanco hill were built; and a new
urban center was founded at Galindo in the Moche
valley. A similar tendency towards development
and an increasing complexity of the socio-economic
structures can be observed in the north, beginning
in the 7th century AD with the expansion of the
irrigation network and the growth of the urban and
religious centers in Pampa Grande and Sipin; the
southern Moche IV style is also present (Larco 1948),
and the iconographic representations reach a point of
maximum complexity, with narrative sequences of
the particular Moche V style of San José de Moro
(Larco 1948).

The third subject that has increased our
knowledge is no less important than the two previous
ones: we are now discovering the political and cultural
complexity of the period of the Moche decline,
during which the Lambayeque culture and style
were born. We also have evidence of the vertiginous
nature of the changes that took place, a fact that can
be illustrated with two examples: the first one is the
new image that the big elites (and not just the narrow
ruling family) built for themselves through clothing,
objects and architecture that symbolized their power;
far from holding to the traditional Moche clothing
and ancestral symbols, these elites started using
dresses, headdresses (e.g. the four-cornered hat)
and ritual paraphernalia (e.g. Kero beakers made in
ceramic or “Aquilla” beakers made in precious metals)
that had their origin in the basin of Lake Titicaca, in
an apparent effort to express the political affinity of

the user with the Wari imperial power. The second



particulares vestidos y tocados, oriundos de la costa
y de la sierra —guerreros, cazadores, pescadores,
hombres, mujeres y nifios, vivos y muertos— y
también de seres sobrenaturales que comparten el
atuendo de los mortales. Se impone, en cambio, la
imagineria sorprendentemente uniforme con la figura
omnipresente del personaje enmascarado, la que en el
consenso de investigadores parece aludir al ancestro
fundador de la dinastia Lambayeque, Naimlap.

Se contrasta asi negativamente, desde mi punto
de vista (Makowski, 2016a, 2016b), 1a hipétesis que el
origen de Lambayeque se puede explicar en esencia a
través de las nuevas estrategias de los sefiores moches
en el mundo «cosmopolita» huari (Castillo Butters,
Fernandini y Muro, 2014 [2012]), en que los objetos
e ideas circulan con mayor facilidad atravesando
barreras culturales de antafio. La profundidad de
cambios que atafien ademds de simbolos de poder y
vestidos, mencionados antes, a los comportamientos
tunerarios, a las creencias religiosas, a las preferencias
estéticas y estilisticas en cerdmica, textiles y
metalurgia, que se relacionan con tecnologias nuevas,
algunas claramente con el origen surefio (verbigracia,
bronce arsenical), no se explica bien a través de
los vaivenes coyunturales de las politicas locales
supuestamente desarrollados por algunos curacas.
Parecen, en cambio, construirse nuevas identidades
politicas y étnicas sobre la base de un proceso de
aculturacién acelerada, en que la tradicién moche
ofrece localmente cierta resistencia y cuyos elementos
quedan luego creativamente incorporados.

El cuarto grupo de nuevos descubrimientos
en nuestra lista concierne al periodo posterior al
abandono ritualizado de la capital del reino llamado
Sicin por Shimada (2014) hasta la conquista
espafiola. Contrariamente a lo que se ha supuesto a

partir de las primeras evidencias, registradas durante

Sonajero de oro. Cultura lambayeque. Museo Nacional Sican.
/ Golden rattle. Lambayeque culture. Sican National Museum.

example of the vertiginous nature of the changes that
took place involves iconography. The old iconographic
motifs included a diversity of human beings wearing
particular clothing and headdresses of coastal
and Andean origin (warriors, hunters, fishermen,
men, women and children alive or dead), and also
numerous supernatural beings that were adorned with
the mortals’ attires; all of these motifs were replaced
by a surprisingly uniform imagery that included
the omnipresent masked character —which most
researchers believe alludes to Naimlap, the ancestral
founder of the Lambayeque dynasty. From the point
of view of the author of this introduction (IMakowski
2016a, 2016b), these developments contradict the
hypothesis that the origin of the Lambayeque
culture resulted from the new strategies adopted by
the Moche elite within a new “cosmopolitan” Wari
world (Castillo et al. [2012]2014) —a world in which
objects and ideas would have circulated more freely
overcoming the old cultural barriers.

Besides the new dresses and symbols of
power, there were also changes in funerary practices,
religious beliefs, and stylistic and aesthetic preferences
in pottery, textiles and metalworking. In the latter
case, the changes involved new technologies of clear
southern origin (e.g. the use of arsenical bronze). The
deepness of all these changes can hardly be explained
by the circumstantial effects of local policies
supposedly enacted by some caciques; it rather seems
that new political and ethnic identities were created in
the context of a process of accelerated acculturation,
within which some elements of the local Moche
tradition ended up being creatively incorporated after
having oftered some resistance.

'The fourth subject in our increased knowledge
regards the period that goes from the ritualized

abandonment of the capital of the “Sicin kingdom” —



las excavaciones en Batdn Grande, ni el abandono de
la capital ni las posteriores conquistas chimd e inca
han implicado el ocaso de la cultura lambayeque
con su particular iconografia, estilo de cerdmica
ceremonial y arquitectura. Los impresionantes
descubrimientos recientes de Carlos Wester (2016)
en el complejo Chotuna Chornancap, con las
investigaciones previas de Christopher Donnan
(2011), han permitido reconstruir el aspecto tan
particular de una capital de Lambayeque Tardio,
en cuyo top6énimo, Chotuna, pervive el nombre del
mitico palacio Chot de Naimlap. Los trabajos de Luis
Alfredo Narvédez Vargas Vargas y Bernarda Delgado
Elias (2011 y este volumen) lo complementan con
evidencias no menos importantes para conocer
la probable capital de Lambayeque en el Periodo
Lambayeque Tardio, Chimu e Inca.

El quinto y ultimo aspecto que hace la
diferencia en el estado de nuestros conocimientos
respecto a los del siglo XX se desprende, por un lado,
de lariqueza de las evidencias funerarias provenientes
de contextos sistemdticamente excavados, y, por
otro, del cambio de la actitud de los investigadores
respecto al potencial de las fuentes iconogrificas
(véase Pillsbury y Narviez Vargas, este volumen).
El papel especial ha jugado el analisis de objetos de
oro y (tumis y aquillas-queros) y plata, como la serie
de recipientes de plata en relieve repujado. Ambos
grupos de evidencias permiten a los estudiosos del
tema crear narrativas alternas o paralelas a las que se
formaron con las fuentes coloniales en la mano. Los
lectores de este volumen tendrin una oportunidad
unica de verificar como esta riqueza de evidencias
materiales, y de la informacién cientifica nueva que se
desprende de ellas, sirve para realizar una profunda
critica de los documentos escritos y, en parte, superar

sus limitaciones. Asi, es posible explorar cémo en la

narrativa de la historia de Naimlap se sobreponen
y juntan, siguiendo por partes la particular légica
del mito, los recuerdos de varios eventos reales en
el pasado de la region. Las balsas transocednicas
de tiempos incas y coloniales fueron trasladadas en
el marco de esta narrativa a tiempos pretéritos de
Naimlap. La huaca Chotuna-Chornancap, el lugar
de culto de una sefiora deificada post mortem, tan
poderosa como la Ceterni, esposa de Naimlap, pero
venerada desde el Periodo Lambayeque Tardio hasta
los tiempos coloniales tempranos, se ha convertido en
el escenario de la llegada del fundador de la dinastia.
No queda, en cambio, en esta historia el recuerdo
directo e inequivoco de la capital Sicin, hoy en el
bosque de Pémac, si bien, segun toda probabilidad,
desde ahi gobernaban los descendientes de Cium. Eso
si la historia, la que resalta de manera significativa el
papel de la primera esposa del rey, no ubica a estos
eventos en el paisaje de populosas urbes, sino en
palacios que se convierten a la muerte del soberano

en templos destinados a su culto.

as Shimada (2014) calls Lambayeque— to the Spanish
conquest. Contrary to what the first evidence from
the Batin Grande excavations suggested, neither the
abandonment of the capital nor the later Chimu and
Inca conquests caused the decline of the Lambayeque
culture and its exclusive iconography, ceremonial
ceramics and architecture. Impressive discoveries by
Carlos Wester (2016) at the Chotuna-Chornancap
complex and previous research by Christopher
Donnan (2011) have allowed us to reconstruct the
exclusive features of Chotuna, a capital of the Late
Lambayeque period in whose toponym the name of
Naimlap’s mythical Palace of Chot survives; further
research by Luis Alfredo Narviez Vargas and
Bernarda de Delgado (2011 and this volume) offer
us more and no less important information about the
site that was probably the capital of Lambayeque not
only during the Late Lambayeque period, but also
during the Chimu and Inca periods.

'The last and final subject that constitutes an
important advance in our knowledge with respect to
the past century is twofold: on the one hand it derives
from the richness of the evidence that has been
recovered from systematically excavated funerary
contexts, and on the other hand it involves a change of
attitude by researchers with regard to the potential of
the iconographic sources (Pillsbury and Narviez, this
volume). Objects made of gold (e.g. Tumi knives and
Aquilla or Kero beakers) and of silver (e.g. embossed
silver containers) have played an important role
because their study has allowed for the formulation
of new narratives that are parallel or alternative to
those derived from the colonial written sources. Our
readers will enjoy a unique opportunity to witness
how the abundance of the material evidence and its
resulting scientific data allow for a harsh critique

of the colonial chronicles, and how the former can

pp 40-41. Gaviota de Franklin. Franklin’s Gull. Leucophaeus
pipixcan. / Flock of gulls (Franklin’s Gull, Leucophaeus pipixcan).

be used to partially overcome those documents’
limitations. This in turn offers us a clear perspective
on the way in which the memories of several real-
life events in Lambayeque’s past were manipulated
within the singular logic of mythology in the story of
Naim[ap. Two examples: first, the transoceanic rafts
of Inca and colonial times appear in the ancient time
of Naimlap; and second, even though Ceterni —the
powerful wife of Naimlap— was deified post mortem
and started to be worshipped at Huaca Chotuna-
Chornancap only since the Late Lambayeque period
(and then until the early colonial times), this Huaca is
part of the scenery in Naimlap’s time. Finally, the story
of Naimlap has not preserved a direct and unequivocal
memory of the capital city of Sicdn (nowadays in the
Poma forest) even though it most probably was the
place from whence the descendants of Cium ruled.
Moreover, the part of the story which significantly
emphasizes the role of the king’s first wife does not
say events took place in populous cities, but rather, in
palaces that became temples for the worship of the

sovereign after his death.



o
e




P
A g Iﬂ:ﬂ.b'
AR

-
=

v 4

rfoOnica

™
/s

e A

10D

L 5

va

s

e arr

T e
=

R o

N7 _ R

/i Du.







Miguel Cabello Valboa (siglo XVI)

Los primeros documentos escritos sobre el origen de los
lambayeques se remontan al siglo XVI, cuando Miguel Cabello
Valboa recoge el famoso relato de la dinastia Naimlap con su
arribo a las costas nortefias y que Enrique Briining a inicios del
siglo XX ubica en la playa adyacente a Chotuna.

El texto del relato es el siguiente:

...Dicen los naturales de Lanbayeque (y con ellos conforman los demas pueblos a este valle
comarcanos) que en tiempos muy antiguos que no saben numerarlos vino de la parte suprema de
este Piru con gran flota de Balsas un padre de Compaiias, hombre de mucho valor y calidad llamado
Naimlap y consigo traia muchas concubinas, mas la muger principal dicese auerse llamado Ceterni
trujo en su compaifiia muchas gentes que ansi como 4 capitan y caudillo lo venian siguiendo, mas lo
que entre ellos tenia mas valor eran sus oficiales que fueron cuarenta, ansi como Pita Zofi que era
su trompetero 6 Tafiedor de unos grandes caracoles, que entre los Yndios estiman en mucho, otro
Ninacola que era el que tenia cuidado de sus andas y Silla, y otro Ninagintue a cuio cargo estaua la
vevida de aquel Sefior a manera de Botiller, otro llamado Fonga sigde que tenia cargo de derramar
polvo de conchas marinas en la tierra que su Sefior auia de pisar, otro Occhocalo era su Cocinero,
otro tenia cuidado de las unciones, y color con que el Sefior adornava su rostro, a este llamavan
Xam muchec tenia cargo de bafar al Sefor Ollop-copoc, labrava camisetas y ropa de pluma, otro
principal y muy estimado de su Principe llamado Llapchiluli, y con esta gente (y otos infinitos

oficiales y hombres de cuenta) traia adornada, y autorizada su persona y casa.

The First written documents about the origin of the Lambayeque
people date from the 16th century, when Miguel Cabello Valboa wrote a
famous chronicle of the arrival of Naimlap and his people to the northern
coast of Peru. Later, at the beginning of the 20th century, Enrique Briining
identified a beach beside the town of Chotuna as the place where the

newcomers disembarked. Here is the text of Cabello Valboa’s chronicle:

...The natives of Lambayeque say (and the other peoples that live near this valley agree with
them) that in very ancient times, for which they can’t say a year, a great fleet of rafts arrived from
the north of Piru bringing a Companas father called Naim/ap. This man was of high rank and much
courage, and had many concubines, though his main companion was a woman called Ceterni; he
brought with him many people who followed him as their captain and chief. Of all his people, the ones
Naimlap valued the most were his officials, which were forty in number and included Pita Zofi his
trumpeter, who blew very big snails and was held in much esteem by the people; Ninacola, who was in
charge of his litters and chairs; Ninagintue, who was in charge of his beverages; Fonga, who scattered
marine-shell dust over the ground he walked on; Occhocalo, who was his cook; Xam Muchec, who
took care of his anointments and the colors he used to adorn his face; Olloc Copoc, who was in charge
of his baths; and Llapchiluli, who made feather shirts and clothes and was very dear to him. With

these men and innumerable other officials Naz’mlap attended himself and his house.

47






Este sefior Naymlap con todo su repuesto vino 4 aportar y
tomar tierra 4 la boca de un Rio (aora llamado Faquisllanga) y auiendo
alli desamparado sus balsas se entraron la tierra adentro deseosos de
hacer asiento en ella, y auiendo andando espacio de media legua fabri-
caron unos Palacios 4 su modo, a quien llamaron Chot, y en esta casa 'y
palacios convocaron con devocion barbara un Ydolo que consigo traian
contra hecho en el rostro de su mismo caudillo, este era labrado en una
piedra verde, a quien llamaron Yampallec (que quiere decir figura y
estatua de Naymlap). Auiendo vivido muchos afios en paz y quietud
esta gente auiendo su Sefior, y caudillo tenido muchos hijos, le vino el
tiempo de su muerte, y porque no entendiessen sus vassallos que te-
nia la muerte jurisdiccién sobre el, lo sepultaron escondidamente en el
mismo aposento donde auia vivido, y publicaron por toda la tierra, que
el (por su misma virtud), auia tomado alas, y se auia desaparecido. Fue
tanto lo que sintieron su ausencia aquellos que en su venida lo auian
seguido que aunque tenian ya gran copia de hijos, y nietos y estavan
muy apasionados en la nueva y fertil tierra lo desampararon todo, y
despulsados, y sin tiento ni guia salieron a buscarlo por todas partes,
y ansi no quedo por entonces en la tierra mas de los nacidos en ella,
que no era poca cantidad porque los demds se derramaron sin orden
en busca de el que creian auer desparecido. Quedo con el Ymperio y
mando de el muerto Naymlap, su hijo mayor Cium el qual casé con
una moza llamada Zolzoloiii: y en esta y en otras concubinas tubo doce
hijos varones que cada uno fue padre de una copiosa familia, y auiendo
vivido y sefioreado muchos afios este Cium, se metié en una bobeda so-
terriza, y alli se dejo morir (y todo a fin de que a su posteridad tuviesen
por inmortal y divina). Por su fin y muerte de este governo Escufiain a
este heredero Mascuy, a este subcedio Cuntipallec y tras este governo
Allascunti, y a este subcedio Nofan nech 4 este subcedio Mulumuslan
tras este tuvo el mando Llamecoll 4 este subcedio Lanipat = cum, y tras

este sefioreo Acunta.

This lord Naimlap came with all his people, desiring to settle
at the mouth of a river which is nowadays called Faquisllanga. After
having disembarked and abandoned their rafts, they walked inland
for half a league, and then they took possession of the land and built
palaces in their own fashion, calling the place Chot. They brought
with them an idol which they adored with barbarian devotion; it was
built in a green stone and had the face of their leader. It was called

Yampallec, which means “the figure and statue of Naimlap”.

Since then they lived in peace and quiet for many years, and
Nﬂiﬂi/&lp had many sons and daughters, until one day he finally died.
His officials, not wanting their people to know that their lord had
been powerless before death, buried him secretly inside the house
where he had lived, and told everyone that he had decided to take
wings and fly away. All the people that had come with him to this
land missed him so much, that despite the fact that they already had
many sons and daughters and loved their new and fertile land, they
left their city to go everywhere in search of Naimlap, but they did it

without any order or a guide.

Naim/ap’x empire and command fell on his elder son Cium,
who was married to a girl called Zolzoloni. With her and other
concubines he had a total of twelve sons, each one later becoming
the head of a big family. After having ruled over his people for many
years, desiring to be remembered as a divine and immortal being
for posterity, one day Cium walked into a subterranean chamber
and never walked back out again, because he stayed there until he
died. After him the domain was inherited and ruled successively
by Escufiain, Mascuy, Cuntipallec, Allascunti, Nofan-nech,

Mulumuslan, Llamecoll, Lanipat-cum and Acunta.

Acuntawas succeeded in the rule of the domain by Fempellec,
who was the last and most unhappy of all the chieftains who ruled over
this land. This came about because he decided to relocate the Huaca or
idol which we have said Naim/ap initially placed in a shrine at Chot. When
he was about to move the idol the devil appeared before him in the guise
of a beautiful woman, and so complete was the devil’s ruse and weak

Fempellec’s continence, that he ended up sleeping with the woman.






Sucediole en el Sefiorio Fempellec, este fue el ulltimo y mas desdichado
de esta generacion porque puso su pensamiento en mudar 4 otra parte aquella
Guaca 6 Ydolo que dejamos dicho auer puesto Naymlap en el «asiento» de Choc
y andando provando este intento no pudo salir con el, y a desora se le aparecio el
Demonio en forma y figura de una hermosa muger, y tanta fue la falacia de el De-
monio, y tan poca la continencia de el Femllep, que durmio con ella segun se dice,
y que acabado de perpetuar ayuntammiento tan nefando comenzo a llover (cosa
que jamas auian visto en estos llanos) y duro este diluvio treinta dias 4 los quales
subcedio un afio de mucha esterilidad, y hambre: pues como 4 los Sacerdotes de
sus Ydolos (y demds principales) les fuesse notorio el grave delito cometido por su
Sefior entendieron ser pena correspondiente 4 su culpa la que su Pueblo padecia,
con hambres pluvias, y necesidades: y por tomar de el venganzas (olvidados de la
fidelidad de vasallos) lo prendieron yatadas las manos, y pies. lo echaron en el pro-
tundo de el mar, y con el se acabo a linea y descendencia de los Sefiores, naturales
del Valle de Lambayeque ansi llamado por aquella Guaca (o Ydolo) que Naymlap
trujo consigo a quien llamavan Yampallec. Durante la vida de Cium hijo heredero
de Naymlap (y segundo Sefior en estos Valles) se apartaron sus hijos (como dicho
queda) a ser principios de otras familias, y poblaciones y llevaron consigo muchas
gentes uno llamado Nor se fue al valle de Cinto y Cala, fue 4 Tucume, y otro 4 Co-
llique y otros a otras partes. Un Llapchillulli hombre principal de quien dejamos
dicho haver hecho mucho caudal al Sefior Naymlap tanto por ser valeroso quanto
por ser Maestro de labrar ropas de plumeria se aparto con mucha compaifia que lo
quiso seguir, y hallando asiento a su gusto en valle llamado Jayanca se poblé en el,

y alli permanecio su generacion y prosapia...

After such a terrible union a very heavy rain fell, something that had never
happened in those plains. The deluge lasted for thirty days, and was followed
by a whole year of infertility of the soil and hunger. When the idol’s priests
considered what had happened, they determined that the calamities their people
were suffering (heavy rains, hunger and all kinds of needs) were a penalty for the
seriousness of their lord’s crime, and so they decided to put aside their loyalty as
vassals and avenge the people by capturing him, tying his hands and feet, and
throwing him to the bottom of the sea. He was the last ruler of the Lambayeque
valley —thus called because of the Guaca (or idol) that Naim[ap brought with

him, which was called Yampallec.

As has already been said, the sons of Cium -the second ruler of these
valleys, son and heir of Naimlap- moved away to found new dynasties and towns.
'They took many people with them. Thus, Nor went to the valley of Cinto, Cala
went to Tucume, another one went to Collique and the rest went to different
places. Llapchiluli, an important man who, as we have mentioned, greatly served
Naimla]) as much by his courage as by his mastery in the art of making feather
clothes, also departed, taking a big number of followers with him. Having found
good lands at a valley called Jayanca, he settled there and took possession of the
place for his lineage and his people.

After his people deservedly killed Fempellec, the populous domain
of Lambayeque and its surrounding areas remained without a chieftain for

several years. This state of affairs lasted until one day a powerful tyrant






Ya queda visto como por la muerte merecida que dieron los
suyos 4 Fempellec quedo el Sefiorio de Lambayeque (y lo a el anexo)
sin patron ni Sefior natural en el qual estado estuvo aquella numerosa
republica, muchos dias hasta que cierto tirano poderoso llmado Chimo
capac vino con invencible exercito, y se apoderé de estos valles, y puso
en ellos presidios, y en el de Lambayeque Sefior y Cacique de su mano,
el qual se llamo Pongmassa a este sucedio su hijo Oxa, y fue esto en el
tiempo y coyuntura que los Yngas andauan pujantes en las Provincias
de Caxamarca porque es ansi que este Oxa fue el primero que entre
los de su linage tuvo noticias de los Senores Yngas desde las tempo-
radas de este comenzaron a bivir con sobresalto de ser despojados de
sus Sefiorios por mano y armas de los de el Cuzco. A este Oxa sucedi6
en el Cacicazgo un hijo suyo llamado Llempisan muerte este hermano
menor que se llamo Fallenpisan. Vino despues de este a tener el man-
do Efquempisan, muerto este subcedio Secfunpisan en cuyo tiempo
entraron en este Piru nro. Espafioles y dejaremos aqui el hilo cortado
para afiudarlo quando a nuestra tela conviniere, porque para dar fin a
este Capitulo quiero decir la causa porque estos Sefiores que avemos
acabado de nombrar durante muy poco en el Sefiorio y mando, y tan
poco que afirman no averlo poseido ninguno 12 afios, y algunos no
aver durado en el dos cabales era pues la ocasién que como el Demonio
tenia tanta mano y poder en sus astragados entendimientos hacialos
poner en tan estrechos y asperos ayunos (luego que tomavan el cargo)
que con abstinencias y vigilias, y largos ayunos, se enflaquecian de tal
manera que jamas podian arribar a perfecta salud, ya que los ayunos es-
capassen, y otros morian entre las manos de su infructuosa penitencia,
y de esta manera se yvan heredando hermanos a hermanos, y a todos
el infierno en pago y remuneracién de sus pecados. Entre las gentes
y naciones que dejamos nombrados de estos Valles tenia Chico capac
repartidos presidios, y guarniciones y contrastando la voluntad de todos
auian de hacer su viage los Capitanes de Topa Yngayupanqui para irse
a juntar con el 4 Caxamarca como quedo acordado en Pohechos de lo

qual trataremos en el Capitulo siguiente.

called Chimo Capac invaded the land with a powerful
army, and after taking possession of the different valleys,
he established garrisons in them and named a chieftain for
the domain. This chieftain, who was called Pongmassa,
was succeeded by his son Oxa during the time when the
Incas were expanding their power throughout the provinces
of Cajamarca. Thus Oxa was the first of his lineage who
heard about the Incas, and the first one to fear losing his
dominions to the powerful conquerors from Cuzco. Oxa
was succeeded in the chieftain by his son Llempisan,
who in turn was succeeded by his younger brother
Fallenpisan. Fallenpisan was succeeded by Efquempisan,
and Efquempisan was succeeded by Secfunpisan, during

whose rule the Spaniards arrived to Piru.

But I'll cut my chronicle here to resume it later,
because I'd like to close this chapter now by telling the reason
why the chieftains we have named lasted so little at the head
of their domain. It is said any of them ruled for more than
twelve years, and some even less than two years. The devil got
hold of their minds after they ascended the throne, and caused
them to abstain from food for long periods of time, so much
so, that they kept losing weight and thus also their health,
until they died in their useless penitence of fasting. The throne
kept being inherited by the brothers of the dead rulers, but
the same thing kept happening and they all ended up in hell

paying for their sins.

Chico Capac had garrisons among the peoples and
nations of these valleys, and as agreed at Pohechos, his troops
marched to Cajamarca to join those of Topa Yngayupanqui’s

captains. I will talk about this in the next chapter.



N
Y
a
a
=
—al
- -'I
.
AV
=
i




Ceramica escultérica con la representacion mitica de cabeza de felino estilizado con ojos alados, imagen
muy peculiar en la cultura lambayeque. / Sculptural ceramic representing a stylized feline head with winged
eyes -a very distinctive image of the Lambayeque culture.



Huaca Bande_raﬂ__

. Justo Modesto

"x\ Rubifos y Andrade n
e (e :l]cume' -
. =, ] e
- ™ - ey L /. Huaca El Sol
e v 4 - H = Miguel Cabello -
) [t fluacal | A" Ticume —Vaboa (1568
=== ~=Mdrrope : 1 UEEE] .
P wLas Balsas™ &, %)
Huaca | “1" [ ochumi i\ -

Monte Grande | : Pitipd'ln,\‘ J Y ;
Yy ~ .

N
Huaca \'\.I Sdrecape
‘. .

Pk 23
AR #ﬂ"

Grande | 1
= =
Hifaca % Huaca ® uaca Tl . ¥
Blanca Los Perros I' « Huamantanga - repReNAFE j "
-
I;’qu&t:llg '!"_—_ ~ =Mesones Muro -
o A, 3 . “.wTres Tomas /&'
o i B Pt
| a7
7 H L“—,
AMBAYEQUE A -,

hotuna 0 e

orancap - :/ - LU
Tl = W ,n)l.

W S

Q\f: Parr'ﬁaiGrar;_ae'

: Patapar T ata
mén Rio Lambayed®

¢ San José ‘ o . -
= ' % e P el oS
= slavicoria " e s Santa Rosa s LS S . o
DN : ‘= Sipan - »
enta_rro’ﬁ - 4 ‘3'

el e e AN
;t:""""-'cbllique L -

£

: = ":I;’fnent.el

OCEANO N sierdffothos A L /
PACIFICO : 7 S e{}u YA AL F
| -
T " r i
4 Cerro
™~ Guitarra
72S
. G Murales de Ucupe
urulen
Pacanga
i ‘ Pueblo Nuevo 2 %
LEYENDA r - SHEREN 4 4
; /I!." J Guadalupe S 1= "ﬁ'jli"
== === Desplazamiento de descendientes de Naimlap i . aat = I
———————— Via principal actual N b - Jj
Via secundaria actual f;’fl TN

° Capital departamental 'J, / |

° Capital provincial e Pacatnamu 4 . =

. Capital distrital Escala grafica (Km)

n Sitio arqueoldgico

0 10 20 30

81°0 80°0



C| relato de Naimlap en
el territorio de la cultura
lambayeque

Capitulo

‘he story of Naimlap Chapter
and the territory of the
Lambayeqgue culture







Los primeros documentos sobre el origen
del topénimo Lambayeque en la costa norte del Pert
se remontan al siglo XVI, cuando el curaca Martin
Farrochumbi, de Tucume, narré a Miguel Cabello
Valboa (1951 [1576]), el relato del arribo de Naimlap
con su séquito y descendientes. En el siglo XVIII,
Justo Modesto Rubifios y Andrade (1936 [1782]), cura
de Morrope y Pacora, recoge una versién resumida,
pero con la misma riqueza de personajes, escenarios y
acciones. Desde entonces, y por més de cuatro siglos,
esta historia ha despertado el interés de investigadores
que han presentado argumentos para probar el valor
de esta tradicién oral, que constituye la base de una
vigorosa identidad territorial, material e inmaterial,
que la convierte en uno de los testimonios mds
consistentes de la cultura lambayeque (Zevallos, 1989),
donde precisamente habrian sucedido los hechos.
Presentamos evidencias y argumentos para probar la
validez de este relato, no solo de los episodios que lo
forman, sino de aquellos que no son mencionados y
que aparecen representados por quienes decian ser

descendientes de este mitico personaje.

Carlos Wester
Museo Arqueolégico Nacional Briining

Desde que por primera vez fue recogido el
relato de Naimlap, la idea generalizada ha girado
en torno a dos escenarios. Por un lado, los que
consideran la legitimidad de su contenido y de las
pruebas que respaldan esta fantdstica historia, hasta
quienes sostienen que es un documento desprovisto
de pruebas cientificamente probables. En ambos
escenarios, la idea transita en la necesidad de entender
el relato y los hechos como si este fuera un documento
cuyo contenido debe cumplirse rigurosamente, y
sobre el cual no puede haber interpretaciones fuera
de la narracién. Sin embargo, después de décadas
de investigaciones y andlisis de la materialidad de la
cultura lambayeque, proponemos que esta tradicién
oral no es posible interpretarla solo en los pardmetros
narrativos que ofrece desde su registro en el siglo X V1,
porque estos hechos tienen sentido en el relato que
desarrolla Martin Farrochumbi ante Miguel Cabello,
y se articulan en el escenario territorial donde habrian

acontecido. Lo que pasa es que existen otras historias

pp- 68-69. Detalle del personaje Spondylus. Huaca Las Balsas. Tucume. /
Detail of the "Man of the Spondylus" on friezes in Huaca Las Balsas, Tucume.

The first documentary evidence on the
origin of the Lambayeque toponym in the northern
coast of Peru dates from the 16th century, when
Martin Farrochumbi, the cacique of Tucume, told
Miguel Cabello Valboa ([1576] 1951) the story of
Naimlap’s arrival. During the 18th century Justo
Modesto Rubifios y Andrade ([1782] 1936), priest
of Mérrope and Pacora, compiled an published an
abstracted version of the story, which, despite being
shorter, was equally rich in characters, scenery and
facts. Since then, and for more than four centuries,
the story of Naimlap has called the attention of
researchers who have tried to prove the value of its
oral tradition with different arguments. The story
lies at the heart of a strong territorial material and
immaterial identity, and therefore it is one of the
most consistent testimonials of the Lambayeque
culture (Zevallos, 1989). In the present study, we
offer evidence and arguments that prove the validity
of the Naimlap story, including the known chronicles
and facts put forward by those who claimed to

belong the mythical dynasty of Naim/ap.

Since Naimlaps story was first compiled,
it has commonly been seen from two opposing
points of view: those who believe in the legitimacy
of this fantastic story, and those who say it doesn’t
include any facts that can be scientifically proven.
In both cases, the chronicle itself and the facts it
describes are seen as if they should be rigorously
objective, excluding any kind of interpretation that
goes beyond the chronicle itself. But after decades of
research and analysis of the material aspects of the
Lambayeque culture, we now suggest that this oral
tradition should not only be interpreted according to
the literary parameters established by the chronicle
itself when it was written (in 16th century). The
reason is because the story Martin Farrochumbi told
Miguel Cabello makes sense only in the context of
the territorial environment where it happened. There
are other stories about characters of the Lambayeque

culture available from difterent sources which present



de personajes de la cultura lambayeque que se hallan
representados en los diversos soportes, en los cuales
el elemento comin son los seres ornitomorfos o
sus equivalentes simbdlicos, como el ave en picada,
el mar o, su similar, la ola antropomorfa, la luna o
su expresién circular y asi una serie de imagenes
animadas que configuran un corpus iconogrifico que
narra otras historias que guardan relacién con el relato
de Naimlap, que resultaria ser la historia principal.
La leyenda de Naimlap, asociada con el
arribo a las costas del litoral de Lambayeque de un
personaje legendario acompafiado de su esposa,
Ceterni, concubinas, y un pequefio ejército de oficiales
y asistentes, muestra la travesia desde el mar hasta
el desembarco, su integracién a un territorio con
nombres de escenarios, lugares y personajes, hasta la
sucesién dindstica del gobernante, y el desenlace del
nieto de Naimlap, conocido como Fempellec, quien
recibe un «castigo» como consecuencia de sus actos.
Este relato cobra enorme valor desde el momento que
permite entenderlo a través de su asociacién con las
imdgenes y escenas representadas en la materialidad
de la cultura lambayeque, que indiscutiblemente se
afianzé en la costa norte del Pert, luego del periodo
Transicional, documentado en el sitio de San José
de Moro en el valle de Chaman (Castillo, 2003), y
consecuencia del «colapso» de los mochicas, en el
cual la costa norte fue escenario de un conjunto de
profundos cambios, explicados por Shimada (1994),
Bawden (1995) y Castillo (2003). El resultado de este
proceso de aproximadamente 150 afios trajo como
resultado la aparicién en la costa norte de un nuevo
mapa sociopolitico, un nuevo ordenamiento religioso
e ideoldgico, asociado a un nuevo estilo que es efecto
de este proceso «fusional», en el que la llegada o arribo
del personaje Naimlap, que, con su descendencia,

forma parte de la legitimizacion de este proceso, donde

common elements like ornithomorphic beings or
their symbolic equivalents such as the nose-diving
bird, the sea or anthropomorphic waves (the sea’s
equivalent), and the moon or its expression as a
circle; thus a series of animated images configure an
iconographic corpus which narrates other stories that
are related to the story or legend of Naz’mlap, which
is the main one.

The legend of Naimlap tells the story of a
character who arrived to the Lambayeque coast
together with his wife Ceterni, his concubines, his
people and a small army of officers and assistants;
it describes their journey across the sea, their
disembarkation, their settlement including the names
of places and participants, the dynastic succession
of Naimlap, and the tragic end of his grandson
Fempellec, who was punished with death for his
illegal deeds. The fact that the story is associated
with the scenery and imagery represented in the
material manifestations of the Lambayeque culture
gives it immense value. The Lambayeque culture
consolidated itself in the northern coast of Peru after
the “collapse” of the Mochicas and a transitional
period which has been documented in the San José
de Moro site of the Chaman valley (Castillo, 2003).
This period, which saw profound changes taking
place —as explained by Shimada (1994), Bawden
(1995) and Castillo (2003)— lasted for about 150 years
and produced a new sociopolitical map and a new
religious and ideological order in the northern coast.
'These are reflected in a new style that shows evidence
of a process of fusion. The arrival of Naimlap and
his descendents is clearly represented in the material
remains of the Lambayeque culture and resided in
the collective memory of that people in the form of
a powerful supernatural being who had power over

their lives and controlled their destiny and that of the

Tumi de oro con detalles
de Spondylus como corona
y detalle posterior. Cultura
lambayeque. Museo de
Oro del Pera, Armas

del Mundo, Fundaciéon
Miguel Mujica Gallo,

Lima. / Front and rear

view of golden Tumi with
Spondylus shell as part of
his crown. Lambayeque
culture. Museo de Oro del
Pert — Armas del Mundo,
Fundacion Miguel Mujica
Gallo, Lima.

R FRST T




aparecen representados en la produccién material de la
cultura lambayeque, y habitan en la memoria social
de esta poblacién con tal fuerza que esta imagen
es recordada como un ser sobrenatural, que ejerce
poder sobre la vida, el destino de las personas y del
territorio donde ellos habitan. Es muy importante esta
reflexién, porque es precisamente el factor climatico y
sus efectos el que resulta ser el elemento que promueve
estos cambios durante el llamado Horizonte Medio, y
es nuevamente este fenémeno contado en la tradicién
oral el que constituye una de las mds graves tragedias
ambientales que afront6 la sociedad de Lambayeque, y
que hace que los sacerdotes ejecuten a Fempellec, que
es arrojado al mar atado de pies y manos, poniendo
fin a la descendencia de Naimlap. Ambos eventos de
enorme magnitud climdtica y de evidente repercusion
y consecuencias marcan nuevos tiempos en los cambios
que afront6 la costa norte del Peru.

Desde hace mas de un siglo, los investigadores
han mostrado interés por conocer el origen y valor de
esta narracién. Cada uno orientado por un propdsito,
confirmar o descartar la validez histérica de este tras-
cendental relato. Tradicionalmente, las investigaciones
han hecho pensar en un dios principal de la cultura
lambayeque, que se configura como la deidad suprema,
omnipresente, con poder transformativo (Shimada,
1995 y 2014), de ojos alados, nariz prominente, boca
insinuada sin dientes, en algunos casos con lagrimones
que caen de los ojos, y alas a la altura de la espalda, en
clara alusién al ser mitolégico ataviado con emblemas
y ornamentos que legitiman su elevado estatus ances-
tral. Por otro lado, los actos, gestos y acciones men-
cionados en este relato se hayan representados en una
diversidad de soportes de materiales producidos en la
cultura lambayeque, como si los artistas y especialistas
de aquel entonces tuviesen como intencién mantener

este discurso vivo en la memoria social, a través de las

imdgenes e iconos para que se perennice a los lideres
que se mencionan en esta historia. En consecuencia,
este relato podria asociarse a un conjunto de historias
que buscan legitimar el poder y autoridad de las éli-
tes. Es decir, a través de estas historias, las familias al
frente de la sociedad de Lambayeque narran el origen
de sus linajes (Rucabado, 2008). Las pruebas arqueo-
l6gicas permiten proponer que el arribo de Naimlap y
sus acompanantes habria sucedido en un lugar que era
poblado y gozaba de prestigio por tratarse de un esce-
nario sagrado, préximo a la desembocadura del rio en
el mar, hecho que podriamos calificar como una con-
dicién en razén a que el agua simbolo de la fertilidad
recorre el territorio del bosque y la montafia por cauces
serpenteantes y asoma al mar, que es la madre de todas
las aguas, donde la vida nace y termina, donde el Sol
y la Luna se ocultan en su profundidad, y donde las
senales de este mar se manifiestan a través de las olas
de naturaleza transformativa que son antropomorfas,
ornitomorfas y geométricas.

Las evidencias arqueoldgicas que se han do-
cumentado a lo largo de estas ultimas décadas de in-
vestigaciones permiten proponer la idea de un esce-
nario singular producto de la inspiracién en el paisaje
circundante, como el mar y la desembocadura del rio,
que son el escenario donde se recrean estos espacios
asociados con la tradicién oral de Naimlap y sus acom-
pafiantes. No solo en el relato se pone de manifiesto el
paisaje, sino también en el territorio mismo de la re-
gién de Lambayeque, donde los principales escenarios
de la monumentalidad religiosa y ceremonial tienen
como condicién recrear el paisaje sagrado compuesto
por la montana, el bosque, el valle, la desembocadura
y el mar. Los materiales procedentes de monumentos
como Pémac, Tacume, Luya, [jcupe, Pacatnamu y
Chotuna Chornancap son una muestra de la asocia-

cién entre tradicién oral y al paisaje sagrado.

territory where they lived. Importantly, the climatic
factor and its effects were the promoting agents
of the changes that took place during the period
known as the Horizonte Medio, when the torrential
rains corresponding to those mentioned in the oral
tradition were one of the most serious environmental
crises the Lambayeque society ever lived; because the
rains were attributed to Fempellec’s behavior, he was
detained and thrown into the sea with his hands and
feet tied, an act that effectively ended the dynasty of
Naimlap.

Researchers have tried to discover the origin
and real value of this momentous story for more
than a century, whether to verify or deny its veracity.
Traditionally, studies have described the supreme
god of the Lambayeque culture as omnipresent and
having transformative power (Shimada, 1995 and
2014); he has wing-shaped eyes (sometimes with
big tears), a prominent nose, a soft mouth without
teeth, and wings in his back. His ornaments and
emblems reveal his ancestral high rank. On the other
hand, representations of the acts, gestures and facts
mentioned in the chronicle can be found in different
material items produced by the Lambayeque culture,
as if the specialists and artists that made them had
wanted this story to remain alive in the collective
memory, and render its main characters immortal
through their imagery and iconography. It is therefore
possible to include the Naimlap story in the group of
stories that try to legitimize the power and authority
of the Lambayeque elites, or stories that the leading
families of the Lambayeque society used to tell the
origins of their lineages. The archaeological remains
allow us to suggest that Naimlap and his entourage
disembarked in a populated area, probably a sacred
and therefore prestigious place that was close to the

mouth of a river. This may be essential, because water

—a symbol of fertility— runs through winding courses
across the mountains and the forests until it reaches
the sea, which is the mother of all waters; the sea is
where life begins and ends, and the place on whose
depths the sun and the moon hide; the iconography
represents its waters in the shape of waves that are
transformative, and thus can be anthropomorphic,
ornithomorphic or geometric.

The archaeological evidence gathered during
the last decades of research suggest a peculiar culture
that evolved inspired by its surrounding landscape
—a landscape that included the sea and the river
mouth, which are the places and scenery where
the oral tradition says Naimlap and his followers
arrived. Besides the chronicle, the importance of
the landscape is also seen in the territory of the
Lambayeque region itself, where the main religious
and ceremonial monumental buildings try to recreate
the sacred landscape made of mountain, forest,
valley, river mouth and the sea. The remains found at
monumental sites like Pémac, Tucume, Luya, [jcupe,
Pacatnami and Chotuna Chornancap are examples
of the association between the oral tradition and the

sacred landscape.

pp. 76-77. Mascara funeraria. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Peru, Armas
del Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima. / Funerary Mask. Lambayeque culture.
Museo de Oro del Peri — Armas del Mundo, Fundacion Miguel Mujica Gallo, Lima.






Para explicar la tradicién oral de Naimlap a
través de las evidencias arqueoldgicas, es indispensable
entender los diferentes momentos por los que suceden
los hechos contados. Un primer escenario resulta
el «arribo», producto de una travesia maritima
antecedida por un evento que denominaremos
«partida». Sobre esta, existen algunas propuestas
como el origen desde el extremo norte del Pery,
que corresponde a las zonas de la costa de Ecuador,
antigua ruta ya conocida por los navegantes mochicas,
cuyas travesias en busca del Spondylus y Conus
debieron generar una fluida y exitosa navegacién
(Hocquenghem, 1992). Existe la posibilidad de
una travesia desde la zona de Pachacdmac, ubicado
también junto a la desembocadura del rio en el mar.
Sin embargo, dados los probables atributos miticos y
la semejanza fisonémica entre los que desembarcan y
los que reciben, el arribo del personaje protagonista
significa mucho mds que eso. Por ello, el término que
proponemos para calificarlo sea «retorno», porque
quienes llegan son recibidos sin oposicién alguna y
pareciera que este retorno fuera preparado y esperado.

El siguiente escenario es el de los nombres
de los personajes, Naimlap y Ceterni, que correspon-
den a nombres propios, pero la denominacién de los
servidores como Fongasigde, Pitazofi, Occhocalo,
Xam-muchec, Ninacola, Ninagintue, Ollop-copoc y
Llapchiluli corresponde a las funciones que desem-
pefiaba cada uno de ellos, no a la denominacién de
su nombre propio. Por ello, si consideramos este ra-
zonamiento como vilido, vemos que varios de estos
asistentes estuvieron al servicio de los diferentes lina-
jes existentes en el territorio. Contrariamente sucede
con los nombres de los descendientes de la dinastia de

Naimlap, Sium y sus hijos Cuntipallec, Nofan-nech,

Allascunti, Mulumuslan, Escufiain, Mascuy, Llame-
coll, Lanipat-cun, Acunta y Fempellec, relacionados
con el establecimiento de nuevos territorios que hi-
cieron crecer el reino de Naimlap, como Cinto, Co-
llique, Tcume y Jayanca y que habrian representado
una familia o un filca (Ferndndez, 2012: 39).

El episodio vinculado a la colocacién del ido-
lo en el templo de Chot corresponde a un evento de
caracteristicas fundacionales, que se resume en el en-
terramiento de la imagen ancestral que identifica y
unifica a este pueblo. Al respecto, hay que anotar que
muchos de los materiales que se conocen en el arte
de la cultura lambayeque, enfatizan en la imagen de
un personaje con ojos rasgados vinculado a un tema
recurrente como es el mar, las aves y la Luna. Este
ser sobrenatural resulta la deidad protectora princi-
pal —no tnica— en la que se convertiria Naimlap
y luego su hijo Sium (Kauffmann, 1989 y 2016). Por
otro lado, Enrique Briining (1922: 14), en sus Estudios
monagrificos del departamento de Lambayeque, defini6
algunos elementos valiosos por su relacién con el re-
lato. Por ejemplo, el rio Faquisllanga, cuyo topénimo
significaria «cangrejo de agua dulce» y que —segin
documentos de 1580— corresponde al rio Lambaye-
que, del que uno de sus brazos es el rio que desem-
boca en el litoral del Pacifico y que coincide con la
cercania de Chornancap y Chotuna, en el ambito de
los actuales distritos de San José y Lambayeque.

En la tradicién oral, existen algunos pasajes
que podrian calificarse de alto contenido «mitolégi-
con. Por ejemplo, la muerte de Naimlap y su transfor-
macién en un hombre con atributos de ave, que rodea
de misterio la personalidad de este héroe fundador
y lo eleva a la condicién sobrenatural. Igual destino
tiene Sium, que se encierra en una béveda y se deja
morir. Mantiene la tradicién de estos seres que con la

muerte adoptan la forma de la deidad ancestral, cuya

To understand the oral tradition of Naimlap
through the archaeological evidence, we must first
examine the different phases that compose this
story. In the first place, there is the “arrival” after
a maritime journey that was preceded by an event
that can be called “departure”. The far north of Peru
(the modern day coast of Ecuador) was proposed
long ago as its point of origin. The ancient route
along the northern coast was well known by the
Mochica sailors, whose expeditions in search of
Spondylus and Conus mollusks must have been very
productive (Hocquenghem, 1992). There is also the
possibility of a departure from around Pachacamac
in the south, also near a river mouth. But given the
assumed mythical attributes and the physiognomic
similarity between the people who arrived and those
who received them at Lambayeque, we discard that
possibility and suggest that the arrival of Naimlap
should rather be called a “return”. In fact, the arriving
party is welcomed without any kind of resistance, and
it looks like this return was planned and awaited for.

Secondly, we must consider the names of the
characters in the story. While the names of Naimlap
and Ceterni are in fact proper names, the names of
Naimlap’s servants are not so, because in reality they
correspond to the functions each of those individuals
performed. Fonga Sigde, Pita Zofi, Occhocalo,
Xam Muchec, Ninacola, Ninagintue, Olloc Copoc
and Llapchiluli are terms that we also find in other
lineages in the territory of Lambayeque. On the other
hand, the names of Naimlap’s descendants (Cium
and his sons Cuntipallec, Nofan-nech, Allascunti,
Mulumuslan,  Escufiain, Mascuy, Llamecoll,
Lanipat-cun, Acunta and Fempellec) seem to relate

to the new territories they settled in (like Cinto,

Collique, Tucume and Jayanca), which extended
Naimlap’s original dominion under a single family or
“filca” (Fernandez, 2012: 39).

'Thirdly, the episode of the placement of the
idol at the sanctuary in Chot has the characteristics
of a founding event whereby the ancestral image that
identifies and unifies this people is buried under the
ground. It must be noted that many of the artistic
material remains of the Lambayeque culture show a
scene in which a character with wing-shaped eyes is
part of a recurrent theme that includes the sea, birds
and the moon. This supernatural being becomes
the main —but not the only— protective deity; it
initially represents Naimlap, and later his son Cium
(Kauffmann, 1989 and 2016).inhisbook Monographic
Studies of the Lambayeque Department, Enrique
Brining (1922: 14) defined some important elements
that relate to the Naimlap story. One of them is the
Faquisllanga river, whose toponym would mean
“tresh-water crab” and, according to documents from
1580, corresponds to the Lambayeque river —one of
whose branches reaches the sea near Chornancap and
Chotuna, in the modern-day districts of San José and
Lambayeque.

'The oral tradition offers some passages that
could be interpreted as having highly mythological
contents. One example is Naimlaps death and his
conversion into a winged man, which surrounds this
founding hero with a hale of mystery and rises him
to a state of divinity. The same thing happens with
Cium, who encloses himself inside a vault until he
dies. Here we see that the ancient tradition of human
leaders that adopt the shape of the ancestral deity when
they die is preserved; their identity being reflected
in the face of the green stone idol called Yampallec
(Kauffmann, 2016). Importantly, the mask-wearing

central character found buried at the eastern tomb of



identidad se resume en el rostro del idolo de piedra
verde llamado Yampallec (Kauftmann, 2016). Al res-
pecto, es importante comentar que, en la tumba Este,
excavada en huaca Loro en Pémac (Shimada, 1995:
53-126), el personaje principal con la miscara es co-
locado de cabeza. Esta condicién inédita —conside-
ramos— corresponde a la colocacién intencional del
individuo para insertarlo y recrear, en esta béveda o
cdmara, su muerte, nacimiento y transformacién en
un «ave mitica» o «ave en picada» en consideracién a
la posicién en la que aparece sepultado, en clara alu-
sion al relato de Naimlap.

Por otro lado, en 1996, el arquedlogo Juan
Martinez Fiestas (2014) document6 un importante
contexto funerario en la zona arqueolégica denomi-
nada El Arenal, al sur del centro urbano de Tllimo.
Como parte de las ofrendas, fueron hallados, junto al
individuo masculino, siete cuchillos de cobre, dos de
los cuales presentan la fina escultura de la reconocida
imagen de la divinidad asociada a Naimlap (figura 1)
(Martinez, 2014: 95). Este personaje masculino de
élite local, acompafiado por dos mujeres, lleva sobre
su rostro una mdascara de ojos alados, asi como otras
ofrendas de metal y cerimica, que constituye una
prueba de la difusién que tuvo en la materialidad la
imagen de este «ser alado» que aparece con una diver-
sidad de gestos y atributos, pero que, sobre todo, no
estd representada para una élite y territorio en espe-
cial. Por el contrario, es difundida en forma frecuente
como parte de la reafirmacién del significado ances-
tral de este ser sobrenatural y su inclusién en la me-
moria social de los lambayeques y sus descendientes.

Ademis, la polémica conducta de Fempe-
llec, ultimo de los descendientes de la dinastia de
Naimlap, quien, por cambiar de lugar el idolo coloca-
do en Chot, y tener relaciones con una mujer que era

«el demonio», es castigado por las consecuencias que

este «sacrilegio» produce en el reino, como es la lluvia
de treinta dias y sequia de un afio que generdé hambre,
miseria y muerte. Esta tragedia marca el epilogo de
esta fantdstica narracién y es el episodio mas discuti-
do. Nos hace pensar que el cambio del idolo coincidié
con la construccién de uno de los templos que se en-
cuentran en el Complejo Chotuna y que este hecho
sucedi6 coincidentemente con la presencia del fené-
meno El Nifio, evento climdtico que genera severas
consecuencias por las fuertes precipitaciones pluvia-
les, al cual podria asociarse el castigo de los dioses. Al
respecto, Brining (1922) sostiene que Chornancap
seria el primer Chot. Pensamos que la actual huaca
Chotuna podria tratarse del lugar donde aparente-

mente se cambia de ubicacién el ancestro mitico.

Figura / Figure 1. Cuchillos
ceremoniales con la imagen
de ancestro lambayeque
Naimlap, hallados en la tumba
El Guerrero de fllimo (Juan
Martinez Fiestas). / Ceremonial
knives with the image of
Naimlap the Lambayeque
ancestor, found at "The illimo
Warrior" tomb (Juan Martinez
Fiestas).

the Huaca Loro in Pémac (Shimada, 1995: 53-126) is
placed upside down. We believe this unprecedented
placement of the corpse was done on purpose with
the aim of recreating —in his lying chamber— this
individual’s birth, death and transformation into
a “mythical bird” or “nose-diving” bird, in a clear
reference to the story of Naimlap.

Archaeologist  Juan  Martinez  Fiestas
discovered in 1996 an important funerary finding
(Figure 1) in the archaeological site of El Arenal,
which is located to the south of the urban center at
[limo (Juan Martinez Fiestas, 2014). The buried
body, which belonged to a male individual of the
local elite, wore a mask with wing-shaped eyes and

was accompanied by two women and several metal

and pottery offerings. Among the offerings there
were seven copper knives, two of which had the well-
known image of the deity associated with Naimlap
finely sculpted in them (Martinez, 2014: 95). This is an
example of the diffusion of the winged being’s image,
which appears with different gestures and attributes
in different occasions, but importantly, is not exclusive
of a particular elite and territory. On the contrary, it
is represented repeatedly in an effort to reaffirm its
ancestral meaning in the collective memory of the
Lambayeque people and their descendants.

There is also the behavior of Fempellec, the
last of the descendants of Naim/lap, who was punished
and killed for attempting to move the idol of Chot to
a different location and having sex with a “daemon
woman”. As a result of his sacrileges, there were a
thirty-day deluge and a one-year draught that caused
a famine, misery and death. This tragedy marks the
end of the fantastic story of Naimlap, and is also its
most debated part. It appears that the facts it describes
coincided chronologically with the construction of
one of the temples in the Huaca Chotuna complex,
and also with the occurrence of a El Nifio event —a
climatic phenomenon that causes heavy rains and
serious damages. In the case of Fempellec, the rains
came as a punishment from the gods. But turning
back to the new temple built at Huaca Chotuna,
while Briining (1922) suggests that the original Chot
was Chornancap, we believe the modern-day Huaca
Chotuna is the place where the mythical idol was
moved to by Fempellec.

From an archaeological perspective, the
oral tradition complements the history of the
Lambayeque people and our view of them as having
immense capabilities, as evidenced by their complex
irrigation system, monumental architecture, resource

management, quality pottery and fine metal working,



Desde la perspectiva arqueolégica, la tradi-
cién oral es el complemento narrativo para entender a
los de Lambayeque como un pueblo de larga historia
y enorme capacidad, que se evidencia en el complejo
sistema de riego, arquitectura monumental, manejo
de recursos, elaboracién de cerimica, fina orfebre-
ria con objetos en oro, plata, cobre, aleaciones que
constituyen argumentos para calificar a esta sociedad
como el segundo gran momento de auge en la cos-
ta norte del Pera después de los mochicas. En este
contexto, debemos reconocer que por cuarenta afios
se vienen efectuando excavaciones arqueoldgicas y
andlisis de material para entender y caracterizar la
cultura lambayeque. Sin embargo, coincidiendo con
algunos investigadores del arte moche, proponemos

que hay que encontrar antecedentes del relato de

Naimlap en el universo de representaciones de los an-
tecesores de los lambayeques, porque la tradicién oral
debi6 inspirarse con argumentos que tienen su origen
en el mundo ancestral mochica. Con esta perspectiva,
si tomamos como referencia la escena del tema del
sacrificio y presentacién grabada en botellas de linea
fina, definida por Donnan (1978: 159-161), donde
aparecen acciones simultdneas, cuya lectura permi-
te demostrar una narrativa iconografica sincrénica,
como la captura de prisioneros, traslados, sacrificios y
presentacién de las copas conteniendo la sangre de los
vencidos para ofrecerlas a la mdxima autoridad mo-
chica (figura 2). En este resumen de eventos revelados
simultineamente como el tema de la presentacién, la

élite mochica aparece jerarquizada y diferenciada, so-

bre todo portando ornamentos, simbolos, emblemas

especially of gold, copper and alloys. This evidence
makes us consider this prehispanic society as the
second most developed one in the northern coast of
Peru after the Mochicas. Even though archaeological
excavations and studies aimed at trying to categorize
and understand the Lambayeque culture have been
made for the last forty years, we can only now suggest,
in agreement with some researchers of the Moche
art, that the precedents of the Naimlap story should
be looked for in the universe of the representative
aspects of their Mochica predecessors, because the
Lambayeque oral traditions must have been inspired
by themes that came from the ancestral Mochica
world. In the scene representing the theme of the
Sacrifice and Presentation which appears engraved

in several fine bottles described by Donnan (1978:

159-161), we see simultaneous actions that show a
synchronic iconographic narrative: the capture of
prisoners and their caravans, ritual sacrifices and
the offering of cups containing the blood of the
vanquished to the Mochica ruler (Figure 2). In this
set of simultaneous events presented as a theme,
the Mochica elite appears as a hierarchy that wears
distinguishing ornaments, symbols and emblems of
their authority; these characters also show gestures
that denote their religious, political, and military
identities. Such is the case for individual “B”
(Donnan, 1978: 160-161), called the “bird priest
“ (Alva, 1994: 146-162), who has a cup in his right
hand and a disk in his left hand; on his shoulders he
wears an ornament that includes two big wings, and

feet have bird claws. These features reveal his identity

Figura/ Figure 2. Escena
“ «Sacrificio y presentacion»,

I 0 .
r registrada en una botella
‘ NG de linea fina Moche Tardio,
o % tomado de Gerdt Kutscher
. ] (1983). / The “Sacrifice and
® )0 Presentation” scene, shown in

a fine bottle of the Late Moche
period (Gerdt Kutscher, 1983).

% L

2 Va5
i !p.h'bo Edd0
&S

NI

A
py ¥ [}
o

R <14 O
ST/ ! AN
SO .'i = ,
p L s 5 WY 1/ ] & 50’
IO a3 Bu 1S 1H 16 PRTATS ton IHE TR TG TR T8 TS Th ) (86 TS ey [ 1o NN AT SR

000 0080080000800 C0003000G00J .

0.0 3 O OSO00VYOQ0006 0R0008360064000




de su autoridad y gestos de su identidad militar, po-
litica y religiosa, como es el caso del personaje «B»
(Donnan, 1978: 160-161), llamado «sacerdote ave»
(Alva, 1994: 146-162), que porta una copa en la mano
derecha y un disco en la mano izquierda. Lleva sobre
sus espaldas un ornamento que involucra dos grandes
alas y pies con garras de ave, rasgos que definen su
identidad y funcién en el contexto del arte moche.
Como se recordard, este personaje fue excavado en
la tumba del sacerdote en Sipan (Alva, 1994), donde
aparece con la misma identidad con la que esta re-
presentado en el tema la presentacién. Es decir, con
la copa en la mano derecha y la prenda correspon-
diente a un ave con alas desplegadas sobre sus espal-
das. Quizd se trate de un tocado, pero esta no es la
primera vez que reconocemos a estos personajes, que

han sido identificados gracias a intensos estudios de

iconografia mochica. Otro personaje con atributos de

and duties in the context of the Moche art. At the
tomb of the priest at Sipdn —where the bird priest
was also found— (Alva, 1994), he shows the same
identity, also wearing a cup in his right hand and
the ornament on his shoulders showing a bird with
its wings spread out (but in this case the ornament
might be a headdress). This type of character
is frequent and have been much studied in the
Mochica iconography. Another character showing
birdlike attributes is present in the scene known
as “Revolution of the Artifacts” (Figure 3). In this
scene some inanimate objects become alive and fight
against men in a symbolic battle that ends with the
capture of prisoners. This is a metaphor that refers to
a state of disorder. While the scene’s main characters
are character “A” or the radiant being, and character
“C” or the priestess, the characters which the living

objects take prisoner are secondary. Importantly, the

Figura / Figure 3. Escena «Revoluciéon de los
artefactos», registrada en una botella de linea fina Moche
Tardio, tomado de Gerdt Kutscher (1983). / The “Revolution
of the Artifacts” scene, shown in a fine bottle of the Late
Moche period (Gerdt Kutscher, 1983).




ave aparece en la escena bautizada con el nombre de
«revolucion de artefactos» (figura 3), donde los objetos
inanimados cobran vida y se enfrentan a los hombres,
en una batalla simbdlica en la que se producen captu-
ras o se toman prisioneros, en una metifora que alude
a un desorden que incluye como parte de esta al per-
sonaje «A» o ser radiante, personaje «C» o sacerdotisa
(Donnan, 1978: 160-161) y otros personajes menores,
que son capturados por los objetos. Sin embargo, al
centro de la escena en un altar aparece la imagen de
un personaje con tocado de alas sobre la espalda, como
si fuera un hombre ave. Aqui aparece con porra en la

mano izquierda, a diferencia del tema de la presenta-

cién, donde lleva una copa. En este caso, el personaje

ave no se involucra directamente en el enfrentamiento
entre artefactos y hombres. Mantiene su estatus en un
escenario privilegiado.

En la escena de los prisioneros desnudos
llevados en hamacas hacia las plataformas rituales
con rampa almenada (figura 4), aparece un personaje
ave con un disco en la mano izquierda frente a un
personaje «A», que ha recibido una copa con la
sangre de un sacrificado, también aqui el personaje
ave mantiene su rasgo ornitomorfo muy semejante al
de la escena de la revolucién de los artefactos (figura
3). Esta identidad asociada a una jerarquia aparece
en forma recurrente en ocasionales rituales, lo que

nos lleva a proponer que la idea del personaje ave no

central part of the scene shows a character wearing a
winged ornament on his shoulders, like he was a bird
man. He has a club in his left hand (in contrast with
the scene of the Sacrifice and Presentation, where he
has a cup) and does not get directly involved in the
fight between the men and the objects, but rather he
maintains his status on a privileged spot on the scene.

In the scene of the Naked Prisoners that
are taken in hammocks to the ritual platforms with
battlements (Figure 4), there is a birdlike character
that has a disk in his left hand. Character “A” in
front of him has received a cup with the blood
of a sacrificed prisoner. The birdlike character’s

ornithomorphic features are very similar to the

ones on the scene of the Revolution of the Artifacts
(Figure 3). In view of the fact that the identity of a
hierarchy is a recurrent theme in ritual scenes, we
suggest that the idea of a birdlike character does
not belong to the oral tradition of Naim[a]). The
birdlike character (B) acquires protagonism during
the final phase of the Late Mochica period: because
his identity (and therefore that of the real world
hierarchy it represents) is threatened by the changes
and transformations that are taking place, he leaves
the land to settle temporarily on a nearby island, until
the time his descendants —in the person of Naz’m[ap
and his entourage— return to the territory of their

ancestors and their original lineage.

Figura/ Figure 4. Escena «Traslado de los prisioneros
en hamacas», registrada en una botella de linea fina
Moche Tardio, tomado de Gerdt Kutscher (1983). / The
“Prisoners Carried on Hammocks” scene, shown in a fine
bottle of the Late Moche period (Gerdt Kutscher, 1983).




constituye un elemento que hace su aparicién en la
tradicién oral de Naimlap. Es este personaje ave (B),
que en el transcurso de los cambios que se producen
hacia la fase final de la época Mochica Tardio, el que
cobra protagonismo y que por alguna razén sale del
territorio usando una travesia maritima hacia una isla
cercana donde permanece un tiempo determinado,
porque su identidad se ve amenazada por todos los
cambios y transformaciones y es esta jerarquia la que
a través de sus descendientes y bajo la denominacién
de Naimlap retornan a este territorio acompafiado de
su séquito, donde siguen habitando sus antepasados y
los linajes a los cuales pertenecen.

De lo expuesto, es necesario presentar algunas
razones de caridcter arqueolégico que fundamenten
las reflexiones formuladas lineas antes. Una primera
razén radica en el hecho concreto de que, asumiendo
el territorio mochica como una regién establecida con
un espacio al norte y otro al sur (Donnan y Casti-
llo, 1994), tenemos que en el territorio norte de los
mochicas es donde se han documentado con mayor
énfasis los personajes de élite cuya identidad, rango
y funcién fueran descritos por Donnan (1978: 160-
161). Asi, tenemos que en el Mausoleo de Sipan se
excavé la Tumba del Sefior o personaje «A», la Tum-
ba del Sacerdote Ave o personaje «B», la Tumba del
Guerrero o personaje «D» (Alva, 2008), donde los
ornamentos arqueolégicamente pueden asociarse con
la personalidad e identidad con la que aparecen en el
tema de la presentacién. Asimismo, Castillo (2003)
document6 en San José de Moro sacerdotisas que pre-
sentan también las vestimentas y ajuar del personaje
«C». Steve Bourget (2012) documentd, en la huaca
Ucupe-Pueblo, la tumba de un personaje de la élite
mochica, el cual podria tratarse del personaje «D»,
individuo de alta jerarquia politica, militar y religiosa.

Ademis, conocemos por Christopher Donnan (1992)

que en Loma Negra-Piura fue excavada clandestina-
mente una tumba mochica que habria pertenecido a
una sacerdotisa o personaje «C», que presentaba or-
namentos de oro y plata, los que hoy forman parte de
una coleccién privada. Estas pruebas materiales per-
miten comprobar que en el territorio del ambito Mo-
chica Norte (Donnan y Castillo, 1994), existe la ma-
yor cantidad de enterramientos de personajes de élite
mochica que se relacionan y se hallan representados
en el arte, entre estos el sacerdote ave o personaje «B»,
que es el que particularmente nos interesa. Recientes
excavaciones en el sitio huaca Bandera en Pacora el
arquedlogo Manuel Curo Chambergo (2014) ha do-
cumentado un importante templo ceremonial en la
parte baja del valle de Motupe, donde, en una de las
paredes del camino ceremonial que conduce al edi-
ficio llamado huaca Bandera, aparece un conjunto
de grafitis, entre los cuales destacan dos reconocidas
imdgenes mochicas. La primera se trata del personaje
llamado sacerdote ave o personaje «B». La segunda
corresponde a la sacerdotisa o personaje «C» (Curo y
Rosas, 2014: 263). Estas evidencias ratifican la idea
de que estos personajes aparecian en estos escenarios
para presidir rituales como el de los sacrificios huma-
nos, pero, sobre todo, el personaje «B» tiene una pre-
sencia importante con una identidad que se expresa
con ornamentos y gestos relacionados con un rasgo
ornitomorfo que en la época Lambayeque aparece re-
presentado como el ser sobrenatural y ancestro mitico

por excelencia.

We now need to present some archaeological
reasons to back the above assertions. The first one
is the fact that, assuming the Mochica territory
is archaeologically divided into a northern and a
southern part (Donnan and Castillo, 1994), the
northern Mochica territory is the one that has
yielded the most elite characters —whose identity,
rank and role were first described by Donnan
(1978: 160-161). Thus the Mausoleum of Sipan has
yielded the tomb of the Lord (character “A”), the
tomb of the Bird Priest (character “B”), and the
tomb of the Warrior (character “D”) (Alva, 2008).
The ornamental remains of these tombs appear
to represent the same personalities and identities
they represent in the theme of the presentation.
Likewise, Castillo (2003) documented at San José
de Moro priestesses that wore the same robes and
paraphernalia of character “C” and Steve Bourget
(2012) documented at Huaca [jcupe—Pueblo the
tomb of an individual from the Mochica elite, of
high political, military and religious rank, that
could be associated with character “D”. In addition,
Christopher Donnan (1992) has revealed that at
Loma Negra-Piura a Mochica Tomb was illegally
excavated which apparently belonged to a priestess
that corresponded to character “C” (her silver
and golden ornaments are now part of a private
collection). This material evidence proves that the
northern Mochica territory has the bigger number
of burials of individuals belonging to the Mochica
elite that relate to and are represented in art; these
include the bird priest or character “B”, which is of
particular interest to us. Archaeologist Manuel Curo
Chambergo (2014) has documented an important
ceremonial temple from recent excavations he made
at the Huaca Bandera site in Pacora (in the lower

part of the Motupe valley). Here, in one of the walls

beside the sacred road that goes to the building
known as Huaca Bandera, there is a set of graffiti
among which two well known Mochica images can
be seen. The first one is the bird-priest character, or
character “B”, and the second one is the priestess,
or character “C”, (Curo and Rosas, 2014: 263).
This evidence backs the supposition that these
characters presided over ritual ceremonies such as
human sacrifices in this sacred areas. The presence
of character “B” (the bird priest) is particularly
important because his identity is expressed with
ornithomorphic features and gestures, which in
the Lambayeque period represent the supernatural

being and mythical ancestor par excellence.



La huaca Chornancap, ubicada a 1,5
kilémetros al oeste de huaca Chotuna y a 3
kilémetros del litoral del Pacifico, es una plataforma
superpuesta de planta rectangular en eje norte-sur
y rampa orientada hacia el este, que da la idea de
una estructura con planta en forma de «I» (figura 5),
determinada por una rampa central que articula tres
plataformas superpuestas. El fechado proveniente
del noroeste del edificio reporta: UCR 1476 (1100
+ 70 d. C.) (Donnan, 2012). Las excavaciones al
norte revelaron que la construccién corresponde

a sucesivas fases de ocupacién y remodelaciones,

sobre todo un patio con grandes frisos circulares

asociados a bandas horizontales paralelas que
aluden al tema de la Luna y el mar. Sobre esta se
superpone una fase de finas pinturas policromas, a
manera de «cenefas» (Donnan, 2012: 102-111), que
expresan una bien desarrollada tradicién coloristica
con imdgenes y representaciones de un rito de
desfile de personajes ricamente adornados con
porras, coronas semilunares, tocados plumarios y
seres con rasgos sobrenaturales que portan cabezas
humanas decapitadas. En Chornancap, se han
documentado dos importantes emplazamientos
de elevado valor arquitecténico ubicados al norte
y sur del monumento, que denominamos «el
trono y la residencia de élite», donde aparecen
representados elementos del paisaje como la

Luna, el mar y la montafia.

Huaca Chornancap islocated 1.5 kilometers
to the west of Huaca Chotuna and 3 kilometers
away from the Pacific coastline. It is a superimposed
platform with a rectangular plan along the north-
south axis that has a ramp which looks towards the
east. It gives the impression of a T-shaped platform
(Figure 5) wherein a central ramp integrates three
superimposed platforms. Its dating, measured at
the northeastern side of the building, is UCR 1476
(1100 £ 70 AD) (Donnan, 2012). The excavations in
the northern side reveal that the building suftered
successive phases of occupation and remodeling,
especially in a big yard that has big circular friezes
linked to parallel horizontal bands that allude to
the theme of the sea and the moon. On top of
these there are fine polychrome paintings that
look like “borders” (Donnan, 2012: 102-111),
which manifest a well developed color tradition
with images and representations of a rite involving
marching individuals that bear clubs and are
richly ornamented with lunate crowns and feather
headdresses, as well as supernatural-looking beings
that carry decapitated human heads. Two important
structures of high architectural value have been

documented at the northern and southern sides

Figura/ Figure 5. Huaca Chornancap en Lambayeque. /
The Huaca Chornancap in Lambayeque.

of Chornancap. Known as “the throne” and “the
residency of the elite”, they include representations
of landscape elements like mountains, the sea and

the moon.

This area has a small central yard of
rectangular-trapezoidal plan that sits along the
north-south axis. It is 10 meters long and 8 meters
wide, and can be accessed through a 1.20 meter
wide passage that looks to the north. A small ramp
at the entrance leads to a lower platform that has
two lateral sidewalks, one on the eastern and one
on the western side. A total of seventeen small and
low mud-plastered quadrilateral cubicles are placed
in the floor in front of each sidewalk. Towards the
main front of this platform there is an altar built
like a longitudinal east-west sidewalk, at the center
of which there is a finely plastered mud structure in
the shape on an “L” that looks like a throne attached
to the southern wall of the yard (Figure 6). In front
of the throne there is a small cubicle, and by its
sides there are four holes that were originally used
to hold flat-sided poles that held a roof. Beside the
main entrance there are two small structures shaped
as pedestals on each side (east and west); both
are made of small superimposed structures, have
a tiny lateral ramp, and are merged to a low wall
that forms a half Andean cross (or Chacana) with a
circle in its front and center. The latter element and
the profound symbolism of the architecture give the
precinct of the throne a highly religious character.
It looks like a space that has been deliberately
differentiated into two halves to induce a bipartite
or dual atmosphere that reveals a clear sign of

opposition and complementarity.



Esta drea muestra al centro un pequefio pa-
tio de planta rectangular trapezoidal, de 10 metros
de largo por 8 metros de ancho, emplazado en eje
norte-sur, con acceso al norte a través de un vano
central de 1,20 metros, que permite acceder a través
de una pequefia rampa, la que conduce a una pla-
taforma baja con dos banquetas laterales emplaza-
das al este y oeste, respectivamente. Delante de las
banquetas hay a nivel del piso pequefios cubiculos
cuadrangulares de baja altura enlucidos en barro y
distribuidos simétricamente en un nimero de 17 a
cada lado. Hacia el frente principal de esta platafor-
ma existe un altar a manera de una banqueta lon-
gitudinal en sentido este-oeste, en cuyo centro se
aprecia una estructura de barro finamente enlucida
que presenta la forma de «L», dando la impresién
de un trono adosado a la pared sur del patio (figura
6). El trono muestra hacia la parte delantera un pe-
quefio cubiculo y a los lados aparecen cuatro hoyos
originalmente utilizados para colocar los postes de
lados planos que debieron soportar el techo. Junto
al acceso principal, se aprecian, a cada lado (este y
oeste), dos pequefias estructuras bajo la forma de
pedestales, conformados por dos pequefias plata-
formas superpuestas, con diminuta rampa lateral,
que se articulan a una pared baja cuya planta define
la forma de una media chacana o cruz andina con
circulo central delantero. Este elemento constituye
un rasgo que hace que el recinto del trono adquiera
una connotacién de alto contenido religioso, por el
profundo simbolismo que la arquitectura representa.
Este elemento da la idea de un espacio diferenciado
en dos mitades como un escenario bipartito o dual.
Estos revelan un claro mensaje de oposicién y com-

plementariedad.

Se trata de un conjunto arquitecténico ubi-
cado al sur de Chornancap, definido en dos grandes
sectores: 1) el sector ritual y residencial al norte y 2)
el sector doméstico al sur, ambos separados por un
muro de 3 metros de ancho emplazado en eje este
oeste, como si se tratase de un muro perimetral que
separa dos grandes espacios con funciones diferentes,
pero complementarias, que generan la idea de que la
huaca Chornancap estuvo originalmente delimitada
por un muro perimetral que define su drea principal y
nuclear, distinguiéndola de la periferia. En el espacio
al norte del muro perimetral, se ubica al centro un
altar compuesto por una especie de banqueta elevada
escalonada, con un muro posterior al sur, y ocho co-
lumnas de algarrobo revestidas con barro y de lados
planos, que originalmente soportaron el techo que
por la disposicién de las columnas pensamos que fue a
dos aguas. Este altar mayor o principal presenta hacia
la parte norte un patio pequefio de planta cuadrada
con el cual se conecta a través de una rampa central, a
cuyos lados se han adherido pequefias banquetas. Al
centro del patio se aprecian dos muros divisorios y un
pequeiio pedestal que presenta las mismas caracteris-
ticas que los pedestales hallados en el patio del trono.

Hacia los lados este y oeste del altar principal
se aprecian estructuras con acceso que dependen del
altar principal. Por un lado, al oeste se ubican cuatro
recintos contiguos de planta rectangular a manera de
depdsitos. Uno de ellos destaca por presentar, jun-
to al acceso, improntas de techos con cafa y barro,
donde se depositaron bienes de valor y productos no
comestibles. Al lado este, se evidencia una pequefia
plataforma o altar secundario con seis columnas de
algarrobo revestidas con barro y en forma circular,

que permitié la instalacién de un techo a dos aguas.

_7-:.' —r-—'F = -w:_iﬂﬁr.ﬂ;ﬁl T .-_?‘_.
T e il P

Figura / Figure 6. Imagen del trono, norte de Chornancap. / The throne in the northern area of Chornancap.

This architectural complex is located to the
south of Chornancap, and is divided into two big
sectors: 1) the ritual and residential sector, which
is located in the northern side; and 2) the domestic
sector, which is located in the southern side. Both
sectors are separated by a 3 meter thick wall that
goes from east to west, as if it was a perimeter wall
that separated two big spaces whose functions are
different but complementary. This suggests that the
Huaca Chornancap was in fact originally delimited
by a perimeter wall that separated its nuclear area
from the periphery. In the middle of the space to
the north of the perimeter wall there is an altar that
comprises a kind of elevated terraced sidewalk, with a
back wall towards the south and eight columns made

of carob tree wood that are plastered with mud and

have flat sides; these originally supported the roof,
which in view of the arrangement of the columns,
we believe was gabled. There is a small square yard
on the northern side of the main altar, which can
be accessed through a central ramp that has small
walkways on its sides. At the center of the yard there
are two dividing walls and a small pedestal which
is built like those found in the precinct where the
throne is located.

The western and eastern sides of the main
altar have structures that are accessible through
the altar itself. On the western side there are four
contiguous rectangular precincts that appear to
have been warehouses for the stocking of valuable
and non-perishable goods; one of these precincts is
worth of notice because it shows signs of a roof made
with canes and mud. On the eastern side there is a

small platform or secondary altar that has six circular



Este altar menor tiene una pequefia rampa central. Se en-
cuentra delimitada por un muro con planta en «L» invertida.

Por un corredor angosto que se inicia en este altar
menor, se ubica el drea de los aposentos, compuesta por dos
recintos. Uno de ellos con una banqueta ancha a manera
de cama. Entre ambos altares, el principal y el secundario,
se evidencia un componente arquitecténico inédito, que co-
necta a ambos altares, el de las columnas circulares con el de
las columnas de lados planos. El elemento es una composi-
cién de cardcter dual, definida por un trazo arquitecténico
que describe una ola geométrica o greca, que se articula a un
simbolo escalonado (figura 7), y que genera un recorrido ri-
tual, como si se tratase de un espacio de transformacién, que
debié generar el cambio simbdlico del personaje que recorre
por este elemento. Este elemento simbdlico tiene dos partes,
el que representa al mar ubicado al oeste (ola geométrica)
y el que representa a la montafia ubicado al este (simbolo
escalonado) (Bock, 2003).

columns made of carob wood plastered with mud, which
allowed for the installation of a gabled roof; it has a small
central ramp that is delimited by a wall that has an inverted
“L” plan.

A narrow corridor that starts in the secondary altar
leads to the area of the sleeping rooms, which comprises
two precincts. One of these has a wide sidewalk-like
structure that was probably used as a bed. An unprecedented
architectural element joins the main altar (the one with

the flat-sided columns) to the secondary altar (the one

with the circular columns); it comprises two parts: one is

a geometric wave (or Greek wave) that represents the sea
and lies to the west, and the other one is a terraced symbol
(Figure 7) that represents the mountains and lies to the east
(Bock, 2003). Both parts mingle to produce a ritual course,
a kind of transformational space to symbolically convert the

individual who crosses it.

Figura / Figure 7. Imagen de residencia de élite, sur de Chornancap. /
The residence of the elite in the southern area of Chornancap.




En la residencia de élite fue registrada la
tumba de dos importantes personajes de alto estatus
de la cultura lambayeque. El primero corresponde
a una mujer de aproximadamente 50 afios, envuelta
cuidadosamente en un fardo con todos sus bienes de
prestigio y autoridad, en posicién sentada mirando
al este, acompafada por un sequito de ocho mujeres
jovenes y un pequefio camélido, que rodean el
fardo en direcciones norte, este sur y oeste. A este
personaje denominamos la «gobernante y sacerdotisa
de Chornancap», uno de los mds importantes
personajes femeninos de la cultura lambayeque
documentados cientificamente hasta la fecha.
Sus bienes de prestigio contribuyen a certificar el
alto estatus que representa. Asimismo, aparecen
ofrendas de cerdmica de las culturas lambayeque
y chimui, ademds del estilo Cajamarca-costefio. El
proceso de su enterramiento significé la colocacién
no solo del fardo del personaje, las j6venes mujeres
acompafiantes, sino también sobre el fardo aparece
un ornamento metilico elaborado en cobre y plata,
que representa una mascara funeraria con lagrimones
que caen de los ojos, corona circular y penachos
metdlicos en posicién divergente que en conjunto
constituyen el elemento de identidad y ancestralidad
del personaje femenino del fardo (figura 8).

Luego de cubrir el fardo con una capa de
arena, se elaboré una pequefia poza ovoide donde
se ha colocado agua como parte del proceso del en-
terramiento, para que el agua —elemento sagra-
do— fertilice la semilla representada por el fardo
funerario. Todo este episodio ha dejado sefiales de
su ejecucion, no solo por la evidencia arqueoldgica,
sino también por las pisadas de los cuatro partici-

pantes de este acto que quedaron impregnadas en

la superficie del barro. Sobre esta capa fueron co-
locadas dos telas pintadas, una extendida y la otra
envuelta en tres partes. Ambas muestran en el peri-
metro rectangular la imagen policroma de la ola an-
tropomorfa, y, al centro, 90 discos de cobre cocidos a
la tela. Estos elementos tienen enorme valor simbé-
lico porque aluden a dos escenarios sobre los cuales
se desenvuelve el personaje sepultado: el mar y la
Luna. Ademis, se colocaron ofrendas de cerimica
lambayeque y un entierro secundario probablemen-
te de una mujer joven, asi como ejemplares de fina
vajilla del estilo Cajamarca-costefio, colocada para
reiterar las relaciones entre estos grupos. El contexto
funerario tiene tal repercusién en el tiempo, sobre
todo en la memoria social de la poblacién, que por lo
menos 150 afios después de la sepultura es reabierta
para colocar ofrendas chimi-incas, que representan
individuos llevando cintaros que contenian simbdli-
camente alimentos y bebidas.

Debajo de este contexto funerario, aparece
un enterramiento antiguo, apenas a 0,70 centime-
tros de profundidad de la tumba que hemos descri-
to. Asoma la sepultura de un personaje masculino,
que, bautizado el personaje de los Spondylus (figura
9), ubicado en posicién extendido en eje este-oeste
acompafiado de un conjunto de ofrendas como pec-
torales de concha, perlas, tocado de cobre dorado

con el simbolo del ave mitica y otro en plata y cobre

Figura/ Figure 8. Fardo funerario de
sacerdotisa de Chornancap. / The Funerary
bundle of the Chornancap Priestess.

The residency of the elite hosts the tombs
of two important high-status characters of the
Lambayeque culture. The first one is a woman
that was approximately 50 years of age when she
died; she was buried in a sitting position looking
towards the eastinsideacarefullywrapped funerary
bundle, together with all the goods that indicated

her status and authority, and was accompanied by

an entourage of eight young women and a small

camelid that were placed to the north, south, east
and west of the main bundle. There were also
metal objects, and especially pottery offerings
of Lambayeque, Chimd and Cajamarca-coastal
style. This woman, who we call “the Governess
and Priestess of Chornancap”, was in fact one
of the more important female characters that
have been scientifically documented for the
Lambayeque culture to date. The prestige goods
found at her tomb confirm the high status she
held. The process of her burial implied not only
placing the main bundle
itself, but also placing the
bundles of her young female
companions and the ritual
offerings. Furthermore, a
metallic funerary mask of
copper and silver was placed
on top of her bundle to
represent her identity and
ancestry (Figure 8). It has big
tears falling from her eyes,
as well as a circular crown
and a metallic plume that are
placed opposite one another.

After the bundle was
covered with a layer of sand, a
small oval hole was excavated
in the ground and filled with
water; its purpose was to let
the water —a sacred element—
fertilize the seed that the
bundle represented.  The
archaeological evidence of
this burial also includes the
footsteps of the four people

who actually performed it,



con la escultura en miniatura de un cldsico personaje
lambayeque con sus ornamentos y atuendos que nos
recuerdan a los personajes policromos de los mura-
les de Ucupe. También pares de orejeras de oro con
la representacién de la ola antropomorfa y la Luna,
acumulaciones a cada lado de sus extremidades su-
periores de bivalvos de Spondylus, dos cuchillos (uno
de cobre y otro de plata) a la altura de la mano de-
recha, una botella del periodo Mochica Tardio he-
redada de sus antepasados, guardada como una reli-
quia y en cuya superficie han dibujado el diseno de la
ola antropomorfa con la técnica del «negro fugitivo»
(Zevallos, 1989). Asimismo, un bastén de madera
en la mano izquierda, ollas, platos, cuencos, con cla-

ras sefiales de uso. También dos acompafantes a la

altura de sus pies, jévenes de 18 a 20 afios; un tercer

acompafante, esta vez femenino, que se trata de un
entierro secundario, ofrendas de cerimica fina de
la forma doble gollete divergente y asa puente lla-
mados «tachos», con la imagen del personaje mitico
asociado a Naimlap. Todo este conjunto funerario
permite una reflexién que nos sitda en un contexto
inédito al estar frente a la superposicién de entie-
rros, un hombre en la profundidad y una mujer que
se superpone al primero. Este hecho es clave para
entender algunos elementos que se hayan represen-
tados en el arte. Sin embargo, la relacién que puede
existir a nivel genético entre ambos y sus acompa-
fiantes podria darnos luces sobre la existencia de li-
najes familiares que se encuentran al frente de los
territorios en la regién Lambayeque, especialmente

el linaje de Chornancap.

which remained impressed in the ground after the
process was completed. Two rectangular pieces
of painted cloth were put over the sand layer that
covered the bundle; one was folded in three parts
and the other one was extended. Both show a
polychromatic image of the anthropomorphic wave
in their perimeters, and have 90 copper disks sewn
at their centers. These details have an immense
symbolic value because they allude to two different
kinds of environment over which the deceased
character has influence: the sea and the moon. But
there are also asecondary burial, probably of a young
woman, and offerings of Lambayeque pottery and
fine Cajamarca-coastal style dinnerware (in the

latter case, this offerings were sent as a token of

respect by a society that had a good relationship
with the Lambayeque society). The importance of
this burial was so great in the collective memory
of the Lambayeque people, that the burial site was
opened some 150 years later to place Chimud-Inca
style offerings inside (the offerings symbolically
represented individuals carrying vases filled with
food and drink).

There is an older burial placed just 0,70
centimeters below the burial of the Governess
and Priestess of Chornancap which we just

described; it is the burial of a male individual,

placed in a laying position along the east-west
axis, who has been called “The Man of the
Spondylus” (Figure 9).

Figura / Figure 9. Tumba de personaje de los Spondylus en Chornancap. /
Tomb of "The Man of the Spondylus" at Chornancap.




Dos finos vasos de plata de la cultura lamba-
yeque excavados clandestinamente en la costa norte
del Peru fueron adquiridos en 1969 por el Museo de
Arte de Denver, donde forman parte de su coleccién.
Estos bienes de arte suntuario con complejas image-
nes representadas en la superficie externa constituyen
pruebas de la inigualable iconografia que exhiben los
lambayeques en su refinada orfebreria. Uno de estos
vasos corresponde a una forma tipo quero de 15,5
centimetros de alto y 14 centimetros de didmetro en
la boca, construido en tres piezas unidas a presién y
soldadura, confeccionado principalmente en plata,
cobre y plomo (figura 10). Las imdgenes exquisita-
mente repujadas muestran un complejo relato de esce-
nas pertenecientes al mundo mitolégico de la cultura
lambayeque, plasmadas en una especie de manuscri-
to metdlico para perennizar sus historias (Mackey y
Pillsbury, 2013; Pillsbury y Mackey, 2020 y Narviez,
2014). La recuperacién y el estudio minucioso de los
finos bienes que acompanaban a la gobernante y sa-
cerdotisa de Chornancap revelaron valiosas eviden-
cias que se relacionan con la imagen de una deidad
femenina que precisamente aparece representada en
este magnifico vaso de plata (Wester, 2016 y 2018).

El vaso que usamos como elemento de
andlisis y comparacién con los bienes e iconografia
procedentes de la tumba de Chornancap presenta
en la superficie decorada varios campos que vamos
a separarlos metodolégicamente en dos: la limina
que conforma la forma cilindrica, que denominamos
«campo principal», ylaldmina circular, que constituye
la base, que llamamos «campo secundario» (Mackey
y Pillsbury, 2013). Usamos el campo principal, que

tiene una forma rectangular alargada donde aparecen

varias escenas que estin determinadas por la presencia
de personajes, escenarios, seres sobrenaturales, entre
otros elementos (figura 11). Este conjunto de imédgenes
se trata de una de las mds reveladoras y complejas
escenas del arte lambayeque. Por ello, realizamos
la comparacién con los motivos identificados en la
tumba de Chornancap, asi como con la informacién
proveniente del sitio huaca Las Balsas en Tucume
(Narvéez y Delgado, 2011) y las investigaciones en
Pémac (Shimada, 1995 y 2014).

La tumba de la gobernante de Chornancap
estd definida por la presencia del fardo funerario, so-
bre el cual se registra una mascara metélica, con lagri-
mones, una nariz prominente, un ornamento geomé-
trico decorativo que cae perpendicularmente desde la
altura de la nariz, orejeras delimitadas para cada lado,
apéndices decorativos hacia los lados inferior y supe-
rior de la mdscara con la representacién de cabezas
de serpientes o felinos estilizados. Sobre esta méscara
se registra una corona cilindrica. A cada lado de la
parte superior de esta corona se aprecia un tocado a
manera de liminas perpendiculares que rematan en
una cabeza de serpiente que da la idea de un tocado
divergente. Esta composicién constituye un elemento
diagnéstico para identificar el estatus del personaje
sepultado, su condicién de ancestro, por la relacién
con la imagen del personaje femenino correspondien-
te al vaso de plata (figura 12). Al tratarse de la misma
composiciéon que acompafia a este personaje, significa
que el personaje femenino del vaso aparece en la es-
cena como un ser sobrenatural o ancestro mitico. La
composicion de la mascara, corona cilindrica y tocado
divergente, la identifica como el personaje sepultado
en Chornancap.

En la corona de oro de la tumba de Chor-
nancap, se ha representado la imagen de una mujer

mitica sentada de perfil sobre la luna creciente, con

His burialincluded offerings such as shell pectorals,
pearls, a golden copper headdress with a miniature
sculpture of a classic Lambayeque character (whose
robes remind us of the polychrome characters
depicted at the Ucupe murals), pairs of golden
earflares with the anthropomorphic wave and
the moon represented on them, sets of Spondylus
bivalves that were placed beside his extremities, a
copper and a silver knife that were placed near his
right hand, a bottle of the Late Mochica period
(this Mochica bottle was a relic he inherited from
his ancestors, and the anthropomorphic wave
represented on it surface was designed using the
“fugitive black” technique [Zevallos, 1989]), a
wooden staff in his left hand, fine pottery with
double diverging neck and bridge handle (called
“tachos”) —which bore the image of the mythical
character associated with Naimlap, and finally
pots, dishes and bowls which bore clear signs of
use. There were also three accompanying burials
placed in the area towards his feet: two belonged
to young males of 18 and 20 years of age at the
time of their death, and the third one was a
secondary female burial. This funerary complex
is unprecedented because of the superposition of a
woman’s burial over that of a man’s —a fact that is
key to interpreting the themes that are represented
in some of the objects found at the tomb. The
genetic relationship that may exist between the two
main characters and between the accompanying
ones could reveal they belonged to a local family
lineage that ruled in this part of Lambayeque: the

lineage of Chornancap.

Two fine silver beakers of the Lambayeque
culture that were illegally excavated in the northern
coast of Peru were acquired by the Denver Art
Museum in 1969, and are now part of that museum’s
collection. These beakers were ritual objects that have
compleximageryrepresented on their external surface;
they are a proof of the matchless refinement the
Lambayeque people exhibited in the representation
of their iconography on objects produced with
precious metals. One of the beakers, built mainly in
silver, copper and lead, has a shape known as “kero”
and is 15.5 centimeters tall with a mouth diameter
of 14 centimeters; it was built using three pieces that
were joined by pressing and melting (Figure 10). Its
imagery, exquisitely embossed, tells a complex story
from the mythological world of the Lambayeque
culture, in a kind of metallic manuscript that renders
these stories eternal (Mackey and Pillsbury, 2013;
Pillsbury and Mackey, 2020 and Narviez, 2014). The
detailed study of the fine goods that accompanied the
burial of the Governess and Priestess of Chornancap
revealed valuable evidence of a female deity that is
also represented in this wonderful silver beaker
(Wester, 2016 and 2018).

The decorated surface of the beaker we
studied and compared with the goods and the
iconography from the tomb found at Chornancap
shows several fields which, for methodological
reasons, can be subdivided into two plates: the first
one is the cylindrical plate that gives the beaker its
shape, which we call “main unit”; and the second one
is the plate that forms the base of the beaker, which
we call “secondary unit” (Mackey and Pillsbury,
2013). The first unit has an enlarged rectangular shape



Figura/ Figure 10. Vaso de plata de la cultura
lambayeque, Museo de Arte de Denver. / Silver beaker
of the Lambayeque culture, property of the Denver Art
Museum.

Figura/ Figure 11. Compleja iconografia repujada
en la superficie externa del vaso de plata de la cultura
lambayeque, Museo de Arte de Denver. / Complex
iconography embossed on the surface of the silver
beaker of the Lambayeque culture owned by the
Denver Art Museum.

DDA A ' .
=LA TN

; e 0/ pat - : = o
;- &° ‘Al (& '
’geﬂm )f _an? 00 o5t
PO @ LE R ViR
S S S e T O O Y Y O Y Y Y o S Y o)

2 “&;' =0 "'.,J‘f.'-}:‘_/'?}"":*‘ 2V DB

A 8N Q]['_'.e..
Lt s )

_— LO0Y 5 o) o (e L o 7 o
V& A _ ég

5
i3

- I, 4 = . :
N A 1)y 31 D‘:r ‘ X ; m iy {:, L > ﬁ‘g ( ‘5
= 3 = « — k v K £ ’I== o
P . iiine Vol = fn-'-O ol [oTR /= < : F{9 n $ - ia
— — - . = .-""""_.'_"7'-'-_ /r

A ULLOUD



105

Figura / Figure 12. Lectura del relato del vaso de plata con evidencias en Chornancap. / Connections between the
iconography in the Denver silver beaker and the remains in the tomb found at Chornancap.

Escenario mitico / Mythical setting

Canal de riego / Water channel

Mar: ola antropomorfa /
Sea: anthropomorphic wave

Mascara sepultada en Chornancap /
Mask buried in Chornancap

Desembocadura /
River mouth

Imagen del cuenco de plata /

Image of silver bowl

ﬂvmrmmmmmmmamwmummmr e

..- ..' : s
/[ : »~ DR \, el BT o\ N, T - . 23 %_ oy "““T&“‘b@g B2
ll '3! -. g‘u‘ﬁg hg L C——
ﬁ oD —

("

e '_ W >

i S Ll LT F
Cr T - v — M = -}? ._

ot I

f"’”“ah ®) 2 W!ﬂﬂi

LI
e,

W, ;

Q'Xf::.-.—,sﬁf If

= § L ] A
L@k

VoY oY o e o o

Escenario mitico /
Mythical setting

Cauce de rio / Riverbed

Murales con decapitados / Murals with beheaded Patio de festines con impronta de Spondylus /
Feast courtyard with Spondylus imprint



un telar en forma de una «X» al frente, semejante
al que acompaiia al personaje femenino del vaso de
plata, pero vista de perfil. En el disefio de la corona
de oro el personaje aparece con los mismos rasgos
y elementos que destacan en ambos casos. Es que
el personaje mitico femenino presenta sus manos y
pies representados como cabezas de felinos estiliza-
dos. Junto a su mano derecha, el telar en «X», y a su
cabeza, cae un penacho que remata en una forma
circular y trapezoidal. Esta semejanza es uno de los
elementos que asocian directamente la identidad del
personaje femenino del vaso de plata con la repre-
sentacién de la corona de oro del personaje femenino
de Chornancap (figura 12). En cambio, en el caso
del vaso de plata, el personaje aparece de frente, en
la representacién de la corona de Chornancap estd
sentada de perfil en la Luna creciente, en un templo
definido por el techo con el simbolo del ave mitica,
llamado punta-rectingulo-punta (Zevallos, 1989) o
«alas y cola» (Narviez, 1995).

En la primera «burbuja» de la derecha en el
vaso de plata aparece el personaje mitico femenino
sentado con las extremidades inferiores flexionadas,
recogidas. Presenta los ornamentos que la identifican:
mdscara, corona cilindrica y tocado divergente
similar a la composicién existente sobre el fardo de
la sacerdotisa de Chornancap. Presenta también, a
la altura del cuello, un ornamento con la forma de
serpiente bicéfala que remata en cabezas de felinos
estilizados, ornamento que denominamos «bufanda o
chalina», y que es el mismo ornamento que registra el
personaje representado en el cetro de oro hallado en
la mano izquierda de la sacerdotisa de Chornancap
(figura 13). Asimismo, porta en cada una de sus
manos un vaso alargado acampanulado similar a los
registrados con la sacerdotisa de Chornancap. Esta

relacion refuerza la identificacién y asociacién del

and shows several scenes with different characters,
background, supernatural beings and other elements
(Figure 11). This set of images and scenes is one of
the most complex and revealing offered by the
Lambayeque art. This why we decided to compare it
to the themes that appear in the tomb at Chornancap,
the data coming from the Huaca Las Balsas site at
Tucume (Narvdez and Delgado, 2011), and the data
from Pémac (Shimada, 1995 and 2014).

The funerary bundle of the Governess and
Priestess of Chornancap had a metallic mask on top
of it. The mask has a big nose, big tears, a geometric
ornament that falls perpendicularly from the nose,
specific earflares for each ear, ornamental appendixes
on its top and bottom sides that show representations
of serpent heads and stylized felines, and a cylindrical
crown on its top side; on both sides of the crown,
towards its upper part, there are perpendicular plates
that end in a serpent head, giving the impression
of a diverging headdress. This composition reveals
the status of the buried individual and relates to the
image of a female character that appears in the silver
beaker (Figure 12), which would be a supernatural
being or mythical ancestor —whose mask, cylindrical
crown and diverging headdress are the same as in the
character from the tomb at Chornancap.

The golden crown from the tomb at
Chornancap has an image that shows a profile view
of a mythical woman who is seated over a crescent
moon and has an X-shaped loom in front of her;
her loom is similar to the one that accompanies
the female character in the silver beaker, though
seen from the side. Both characters share the same
features and other notable elements, like for example:
the stylized feline heads which represent her hands
and feet, the X-shaped loom by her right hand, or

the plume that ends in a circular and trapezoidal

Tocado, corona
y mascara /

]
Imagen de la corona de

personaje de Chornancap
/ Image of the Chornancap

character’s crown.

e‘,‘d‘lgs Spondylus /
e Spondylus"

.
.
.
.

Corona de oro /
Golden crown

Multiples ojos /
- Multiple eyes

@@@@@@

@\b!@l ®

Ojos alados /
“Winged” eyes

Botella «tacho» / “Tacho” bottles

£ o




personaje femenino de Chornancap con el personaje
mitico femenino del vaso de plata. Hay que destacar
que el tocado del personaje sentado lleva la simbologia
de la silueta del ave mitica y constituye la misma
representacién que la existente en el cetro de oro
hallado en Chornancap, tanto como la pequefia corona
del cuerpo de ave que reposa sobre la cabeza. Por lo
tanto, el cetro de oro de la tumba de Chornancap se
convierte en un objeto que guarda relacién con toda
esta escenografia proveniente del vaso de plata que se
inspira en elementos de la tradicién oral de Naimlap.

Los penachos que caen a la altura de los hom-
bros de la deidad mitica femenina del vaso de plata
tienen las mismas caracteristicas a los representados
en el vaso bimetilico de la tumba de Chornancap,
donde aparece la figura de perfil izquierdo de una
mujer con la misma forma del penacho que remata en
una figura circular y trapezoidal. Hay también un par
de orejeras de oro de la tumba de Chornancap, donde
aparece un personaje de pie mirando de frente con
las extremidades superiores sosteniendo un bastén a
cada lado, tocado semilunar y corona cilindrica con la
representacion de pequefios circulos. Este ornamento
es similar a la imagen de la misma mujer representada
en el vaso de plata. Debajo del pie derecho del per-
sonaje femenino del vaso de plata aparece la silueta
de un individuo extendido de cubito dorsal, dando la
idea de un personaje sepultado. Por coincidencia, en
la tumba de Chornancap se documenté arqueolégi-
camente debajo de la sacerdotisa un contexto fune-
rario, cuyo personaje central, de sexo masculino, se
encontraba en la misma posicién que el registrado en
el vaso de plata (figura 13). Asimismo, la forma ar-
quitectonica desarrollada en la parte inferior derecha
del vaso de plata alude a una estructura plataférmica
con rampa central, que da la idea de una estructura

de planta en «I», plaza delantera y estructuras en el

entorno izquierdo. Si analizamos la forma de la hua-
ca Chornancap, es exactamente el mismo modelo al
existente en el vaso de plata, con recintos hacia el lado
norte, donde se registra, ademds, una cenefa decora-
tiva con murales policromos en que un conjunto de
personajes en sentido de derecha a izquierda lleva ar-
mas y cabezas de decapitados que forman parte de
un ritual, similar en composicién y contenido al que
aparece en el vaso de plata (figura 13).

Hay dos elementos reveladores sobre los que
hay que reflexionar: por un lado, en las imagenes
repujadas en el vaso de plata de Denver se aprecia
un dibujo que representa a una serpiente mitica
o una forma serpentiforme ubicada en la seccién
media del vaso, que lo atraviesa de lado a lado. En
esta representacién la cabeza de la serpiente asoma
o desemboca en una imagen horizontal conformada
por olas antropomorfas sucesivas. Dan la impresién
que este cauce o rio en forma de serpiente desemboca
en el mar. Nos recuerda, en forma simbdlica, el
relato de Naimlap sobre el lugar del arribo o llegada
que se produce junto a la desembocadura del rio
Faquisllanga en el mar (figura 13). Asimismo, cerca
de esta desembocadura, existe un templo o edificio
cuya rampa se orienta al este. Esta circunstancia alude
a la ubicacién exacta donde habita y es sepultada la
sacerdotisa suprema, representada como un ser
sobrenatural, en la parte superior del vaso de plata, y
que corresponderia al personaje femenino hallado en
Chornancap. Remarcamos esta observacién, porque
en el territorio de la cultura lambayeque se hallan
coincidentemente templos cuyo emplazamiento se
encuentra préximo al litoral del Pacifico, cerca de
la desembocadura de un rio. Por ejemplo, la huaca
Murales de Ucupe, con acceso al este y emplazada en
la margen sur del rio Zafia, cerca de la desembocadura

en el mar. Otro caso es la huaca El Taco, con acceso al

shape. This similarities directly associate the identity
of the female character in the silver beaker to the
representation in the golden crown of the female
character buried at Chornancap (Figure 12). But
while in the silver beaker the female character is
seen from the front, the representation in the golden
crown is a profile view of a female character sitting
over a crescent moon, in a temple that is defined by a
roof having the symbol of the mythical bird —which
is known as “point-rectangle-point” (Zevallos, 1989)
or “wings and tail” (Narvdez, 1995).

In the silver beaker, the first “bubble” of
the right side shows the mythical female character
that appears in a squatting position and wearing the
ornaments that distinguish her: a mask, a cylindrical
crown, a diverging headdress which is similar to the
one that was placed over the funerary bundle of the
Governess and Priestess of Chornancap, and a neck
ornament in the shape of a two-headed serpent that
ends in stylized feline heads. The latter ornament,
known as a “scarf”, is also worn by a character
represented in the golden scepter that the Governess
and Priestess of Chornancap had in her left hand
(Figure 13). The female character represented in the
silver beaker also has a bell-shaped beaker in each
hand, both pieces being similar to those found with
the Governess and Priestess of Chornancap; this new
similarity reinforces the identification or association of
the Governess and Priestess of Chornancap with the
mythical female character shown in the silver beaker.
Moreover, the headdress of the mythical female
character tha appears in a squatting position in the
silver beaker has a silhouette of the mythical bird, a
symbol which also appears in the golden scepter found
at Chornancap. The same is valid for the small crown
of the bird that lies on the head of the mythical female

character in the silver beaker, which also appears in

the golden scepter from Chornancap. Thus, the golden
scepter of the Chornancap tomb is also related to the
scenery in the silver beaker —which is inspired on some
elements of the Naimlap oral tradition.

The plume that falls towards the shoulders
of the female mythical deity in the silver beaker is
similar to those represented in the bimetallic beaker
found at the Chornancap tomb, which show the left
profile image of a woman wearing a plume that has
the same shape and ends in a circular and trapezoidal
figure. Likewise, a pair of golden earflares from the
tomb found at Chornancap shows a female character
standing on foot that looks ahead while holding a
staff on each hand; she has a semilunar headdress,
and wears a cylindrical crown with small circles; this
image is also represented in the silver beaker. Under
the right foot of the female character in the silver
beaker there is a silhouette of an individual lying in
a supine position, which suggests a buried person.
Coincidentally, in the tomb found at Chornancap a
burial was found below the funerary bundle of the
governess and priestess, in which the corpse of a man
was laid in that position (Figure 13). The architectural
figure in the bottom right side of the silver beaker
represents a platform with a central ramp; it appears
to have a T-shaped base with a square in front of it and
some structures to its left. The Huaca Chornancap
has exactly that same plan, with precincts to the
north. In these northern precincts of Chornancap
there is a frieze with mural paintings that represent
a rite in which some individuals carry weapons and
decapitated heads from right to left; this is also
similar to a scene in the silver beaker (Figure 13).

Two revealing elements call our attention.
Firstly, one of the images embossed in the silver
beaker is a mythical serpent or serpent-like shape

that extends across the beaker’s middle section



este y ubicada en la margen sur del rio Reque, préximo
a la desembocadura en el mar. Por ultimo, tenemos
la huaca Chornancap, con acceso al este, ubicada
en la margen sur del rio Lambayeque y préxima a
la desembocadura en el mar. Esta situacién permite
proponer que, en la época Lambayeque, la ubicacién
de un templo importante en la parte baja de los valles
principales tiene como condicién estar emplazado en
la proximidad del lado sur de la desembocadura de
un rio hacia el mar. Asi, el caso de Chornancap no
corresponde a un hecho fortuito, sino a una razén de
naturaleza religiosa, territorial y paisajistica descrita
en la leyenda de Naimlap.

La imagen de la mujer mitica representada
en el vaso de plata, que podria tratarse de la mujer
sepultada en Chornancap, presenta un rasgo
particular, que consiste en que se le han representado
ojos en varias partes del cuerpo y de sus ornamentos
principales. Tiene ojos en el tocado divergente, en
la mdscara, en extremidades superiores e inferiores
(figura 13). Esta reiteracién de la visién resulta un
fundamento que refuerza la sospecha de que se trata
de la deidad principal, de un ser sobrenatural que todo
lo ve, que tiene atributos de un ser omnipresente, con
poder transformativo y que es la médxima de todas
las deidades femeninas. Por lo tanto, su capacidad de
visién se convierte en el rasgo trascendental del rol
religioso y ancestral que este personaje ejercio.

Las evidencias arqueolégicas de la tumba del
personaje femenino de Chornancap y las imagenes
del vaso de plata estin intimamente relacionados.
Es decir, el personaje de Chornancap corresponde al
personaje del vaso de plata, emplazado en el escenario
en el cual desarrolla sus actividades rituales. En
consecuencia, las escenas representadas en el vaso de
plata debieron ser inspiradas en Chornancap, pero

también en la leyenda de Naimlap. Asi, el origen de

este vaso de plata que existe en el Museo de Arte de
Denver pertenece a este territorio. El vaso de plata
se convierte en un objeto clave para identificar al
personaje de la tumba, sobre todo para conocer el
insospechado y hasta ahora desconocido universo
mitoldgico, el ceremonial de la cultura lambayeque,
del que solo pensabamos en el dios Naimlap, deidad

de ojos alados y ser con rasgos ornitomorfos.

from side to side; its head leans towards —or ends
in— successive horizontal anthropomorphic waves.
This scene suggests a riverbed that flows into the
sea, and reminds us symbolically of the place by
a river mouth where the chronicle says Naimlap
disembarked (the river would be the Faquisllanga)
(Figure 13). Secondly, there is a temple or building
near the above river mouth whose ramp looks
to the east, which would allude to the place of
residence and burial of the supreme priestess, who
appears represented as a supernatural being in the
top side of the silver beaker; this supreme priestess
would correspond to the female character found
at Chornancap. We would like to emphasize this
observation, because several temples in the territory
of the Lambayeque culture are placed in the Pacific
coastline near a river mouth. Some examples are the
Huaca Murales de [jcupe, which is on the southern
bank of the Zafa river and has access from the east;
the Huaca El Taco, which is on the southern bank
of the Reque river and has access from the east, and
the Huaca Chornancap, which is on the southern
bank of the Lambayeque river and also has access
from the east. Therefore, we suggest that during the
Lambayeque period the construction of an important
temple in one of the main valleys must have had the
requirement of being placed in the southern bank of
a river mouth, and thus the location of Chornancap
is not fortuitous, but rather, it corresponds to the
religious, territorial and landscape contexts that are
present in the legend of Naimlap.

The image of the mythical woman
represented in the silver beaker, who could be the
woman buried at Chornancap, showsadistinguishing
characteristic: there are eyes represented in various
parts of her body and main ornaments. In fact, there

are eyes in her divergent headdress, in her mask,

and in her upper and lower extremities (Figure 13).
This reiteration of the organ of sight reinforces the
suspicion that she is a primary deity, a supernatural
being that can see everything and has the attributes
of an omnipresent being with transformative powers.
Therefore, she is the most important among all the
female deities. Thus, her capacity of sight is an
extremely important characteristic of the religious
and ancestral role this character played.

'The archaeological evidence from the tomb
of the female character found at Chornancap and
the images of the silver beaker are intimately
related. In fact, the female character found at
Chornancap corresponds to the character in the
silver beaker, when put in the context of her ritual
activities. Consequently, the scenes represented
in the silver beaker must have been inspired by
Chornancap and also by the legend of Naim/lap, and
therefore the origin of the silver beaker currently
owned by the Denver Art Museum is the territory
of Lambayeque.

The silver beaker is a key element for the
identification of the character buried in the tomb
tound at Chornancap, and more importantly, for the
discovery of the unsuspected and so far unknown
mythological universe and ceremonial world of the
Lambayeque culture, which up until now we only
associated with Naimlap —supernatural being with
ornithomorphic features, and deity with wing-

shaped eyes.



El relato del arribo de Naimlap y su corte for-
ma parte de un vigoroso discurso transmitido de ma-
nera consistente en gran parte de la materialidad de
la cultura lambayeque. No solo como mecanismo para
afianzar la identidad y la cohesién social en torno a
esta historia, sino también como elementos suficien-
tes que nos sitdan en el contexto paisajistico donde se
desenvuelven los hechos y que han sido definidos por
razones de cardcter arqueoldgico, etnohistérico, lin-
gtiistico, histérico, iconogrifico e, incluso, bioarqueo-
logico. Lo que queda con mayor claridad es que los
antecedentes de esta tradicién oral hay que encontrar-
los en el universo de las representaciones de los ante-
cesores de los lambayeques, porque este relato debi6
inspirarse con argumentos que tienen su origen en el
mundo ancestral mochica, como ya se ha explicado en
las reflexiones del presente documento con la presencia
del personaje conocido como sacerdote ave (personaje
«B»), que podria tratarse del mds antiguo antecesor de
aquellos que dirigidos por Naimlap arriban a las costas
de Lambayeque.

Los nombres y denominaciones que se usan
en el relato corresponden, a mi juicio, a escenarios
reales, donde suceden acontecimientos marcados por
un estilo peculiar de produccién de bienes artistica-
mente asociados a la imagen cldsica y emblematica
de un personaje o divinidad, que aparece de manera
recurrente en las representaciones de la produccién
material e inmaterial de la cultura lambayeque, que
es adoptada por este pueblo como su lider o fundador,
cuya dinastia se esparce por el territorio que afortu-
nadamente hoy sigue llamédndose Lambayeque.

Con respecto a los argumentos arqueoldgicos
documentados en Chornancap, resulta indiscutible

que la arquitectura del trono y la residencia de

The story of the arrival of Naim/a/) and his
court is part of a robust message that is consistently
present in the greater part of the Lambayeque
culture’s material world. It was intended to reaffirm
and consolidate the population’s identity, social
cohesion, and communion with the landscape. Its
different components have been defined following
archaeological, historic, ethnohistoric, linguistic,
iconographic and even bioarchaeological criteria.
As a result, it is now clear that the precedents of
this oral tradition are to be found in the universe
of the material representations of the Lambayeque
people’s ancestors, because this narrative must have
been inspired on themes from the Mochica world,
as has been explained. In particular, the character
known as the bird priest (character “B”) could be the
older ancestor of those who arrived to the coast of
Lambayeque under the leadership of’]\ﬂfﬂim/a]).

In my view, the names and denominations
used in the Nﬂf777/(lp story correspond to real
landscapes, and the facts that occur in these places
are marked by a peculiar style in the production
of artistic goods that represent the classic and
emblematic image of a character or deity that appears
repeatedly in the material and immaterial realms
of the Lambayeque culture; this character is seen
as their founder or leader, and his dynasty spreads
throughout a territory that, fortunately, is still called
Lambayeque at the present time.

Regarding the archaeological findings
that have been documented at Chornancap, the
architecture of the throne and the area where the elite
resided is at the root of the concept of a palace-temple-
residency-mausoleum, and this concept reflects an

interpretation of function and space as well as the

Orejera de oro con personaje. Cultura lambayeque. Museo Arqueoldgico
Nacional Bruning, Lambayeque. / Golden earflare with anthropomorphic figure.
Lambayeque culture. Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque.




élite configuran los fundamentos de la nocién del
palacio-templo-residencia-mausoleo, que constituyen
elementos que reflejan no solo una lectura espacial y de
funcién, sino un mensaje de la existencia prolongada
de una élite que hoy podemos reconocer gracias al
magistral relato de Naimlap. Todo indica que los
elementos registrados en la tumba de Chornancap
concurren en un mensaje donde el rio, el mar, la
Luna y las aves son los principales emblemas que
articulan un discurso que recoge pasajes del relato
de este fantistico personaje. El acontecimiento del
hallazgo del fardo de la gobernante y sacerdotisa de
Chornancap con el personaje de los Spondylus es un
camino que contribuird a un mejor entendimiento de
esta historia y al acercamiento a los protagonistas.

La tumba de Chornancap y el vaso de plata
existente en el Museo de Arte de Denver provienen no
solo de un mismo contexto mitolégico, sino también
territorial y paisajistico. Su origen e inspiracién gira en
torno a un complejo escenario ceremonial y religioso
que tuvo a la sacerdotisa o soberana de Chornancap
como principal protagonista en su vida y después de
ella. En este contexto, el palacio de Chornancap ad-
quiere un extraordinario valor en la vida religiosa en la
sociedad lambayeque y un escenario con una identidad
asociada a la Luna y al mar, un espacio sagrado don-
de se desarrollan actos litdrgicos trascendentales en
los cuales la religiosidad se expresa publicamente y la
mujer de Chornancap adquiere identidad como deidad
principal, como diosa que desde su sepultura intercede
por su pueblo en el mundo de los ancestros, y con su
poder representada en su visién infinita. Este escena-
rio adquiere hoy mayor protagonismo no solo con los
hallazgos arqueoldgicos, sino también con en el paisaje
circundante (el que se ha construido se inspira en el
inicio de la tradicién oral mds vigorosa que el mundo

moderno conoce desde el siglo XVI).

Finalmente, las evidencias arqueoldgicas acu-
muladas en los dltimos treinta afios han reforzado no
solo el enorme valor de este relato, sino también han
incorporado nuevos elementos de los cuales no tenia-
mos sospecha, como los hallazgos de la tumba de la
gobernante y sacerdotisa de Chornancap, las tumbas
Este y Oeste de Pémac, el guerrero de Tllimo y los
escenarios de Tucume, Ucupe—Murales, Apurlec,
Luya, Cinto, Collique, entre otros, que permiten una
mejor lectura no solo del relato, sino también de la
organizacién politica y territorial de los lambayeques,
asi como de las relaciones que establecen los linajes
emplazados en los valles que encuentran en la simbo-
logia del relato de Naimlap el lazo més profundo para

explicar su origen y destino.

permanence in time of an elite which we can now
identify thanks to the extraordinary story of Naimlap.
The objects in the tomb found at Chornancap concur
in a message that incorporates river, sea, moon and
birds as the main emblems in the narrative of this
fantastic character. The study of the burial of the
“Governess and Priestess of Chornancap” and that of
the “Man of the Spondy/lus” which lies below hers will
result in a better understanding and recognition of
the story of Naim/lap and its protagonist characters.

The tomb at Chornancap and the Denver
Art Museum’s silver beaker come from the same
mythological, territorial and landscape context.
Their origin and inspiration derives from the complex
religious and ritual role played by the Governess
and Priestess of Chornancap, who was the leading
figure in these respects during and after her lifetime.
This explains the extraordinary value the palace
of Chornancap had for the religious life of the
Lambayeque society: associated with the moon and
the sea, it was a sacred space wherein momentous
liturgical acts of public religious manifestation took
place, and in whose context the Governess and
Priestess of Chornancap acquired the identity of a
principal deity and goddess with power and infinite
vision that interceded for her people before the
ancestral world. The greater importance the palace
of Chornancap has now acquired is not only due to
the archaeological findings in it, but also because of
its surrounding landscape; it is a result of the most
vital oral tradition the world has known since the
16th century.

Finally, the archaeological evidence of the
last thirty years has emphasized the great value of
the Naimlap story, and has incorporated new and
unforeseen elements to it. Some examples are the tomb

of the Governess and Priestess of Chornancap, the

east and west tombs at Pémac, the warrior of llimo,
and some locations at Tucume, [jcupe—Murales,
Apurlec, Luya, Cinto and Collique. These have
allowed us to gain a better understanding of the story
of Naimlap, the political and territorial organization
of the Lambayeque culture, and the relationships
between the different lineages of this area — whose
origin and destiny can better be understood through

the symbolism that pervades the Naimlap story.

pp. 116-117. Murales policromos del complejo arqueolégico Ucupe. Muestran 12 personajes con
tocados de plumas y alas, Lambayeque. / Twelve characters showing feather headdresses and
wings, depicted on polychrome murals at the Ucupe archaeological complex, Lambayeque.






El aguila pescadora
lega con vientos

de cambio:
Naimlap, Lambayeque,

Chimor y Huari Capitulo

The Osprey Comes Chapter
on Winds of Change:

Naimlap, Lambayeque,
Chimor, and Wari







Hoy se sabe que no existe ninguna historia
«objetiva». Toda historia se construye a partir
de puntos de vista particulares que tienen como
base la perspectiva de quien cuenta la historia y
de las razones que tienen para ello. Por ello, las
disciplinas histéricas, al igual que las personas,
enfrentan cuestiones epistemoldgicas cuando
intentan entender el pasado. ;(Nuestros términos
tienen algin sentido o cumplen algtin objetivo
util? (Podemos justificar en absoluto nuestras
cronologias o cualquier cosa que manifestemos?
Muchos de nuestros debates surgen a partir
de distintos puntos de vista con respecto a los
principios fundamentales acerca de qué debiera ser
lo que hacemos o la naturaleza misma de los temas
bajo discusion.

Al igual que en cualquier otra disciplina, al
estudiar la prehistoria andina resulta mds facil llegar

a un consenso en torno a ciertas ideas que a otras.

pp- 120-121. Aguilas pescadoras. Ospreys. Pandion haliaetus. /
Osprey (Pandion haliaetus).

Jeffrey Quilter
Peabody Museum of Archaeology & Ethnology
Harvard University

Por ejemplo, los andinistas, por lo general, coinciden
en que Chavin de Hudntar fue un centro ceremonial
extremadamente importante, que ejercié su influencia
en muchas regiones del Pert durante el primer milenio
a. C. Es interesante que exista semejante consenso,
segtn el cual Chavin es el «horizonte» cultural mds
temprano de los Andes centrales. Tal vez esto se deba
a que los grandes cambios que ocurrieron en el Pert
en la época de Chavin sucedieron todos en un solo
lugar. Es asimismo posible que cuanto mds tempranos
sean los acontecimientos del pasado tanto mds ficil
nos serd generalizar y coincidir porque resulta dificil
discutir en torno a los detalles.

Cuando vemos un dleo impresionista, no
advertimos desde lejos las pinceladas y solo vemos la
imagen general. Los colores se ven homogéneos y en
el mejor de los casos podemos ver el contorno gene-
ral de las cosas representadas, del mismo modo que los
detalles de la época chavin nos resultan mas homogé-
neos y percibimos sus contornos mas que en el caso de

culturas posteriores, para las cuales contamos con mds

By now, we know that there is no such thing as
“objective” history. All histories are constructed from
particular points of view based on the perspective of
who is telling the story and their reasons for doing
so. Thus, historical disciplines, as well as individuals,
confront epistemological issues in attempting to un-
derstand the past. Are our terms valid, make some
kind of sense, or, at least, serve useful purposes? Can
we justify our chronologies or anything we decla-
re, at all> Many of our debates arise from different
viewpoints about the very fundamentals of what our
business should be about or the nature of the topics
under discussion.

In the study of Andean prehistory, as in any
other discipline, a consensus of opinion is more
readily reached for some ideas than for others. For
example, Andeanists generally agree that Chavin de
Huantar was an extremely important ceremonial cen-
ter that exerted its influence in many regions of Peru

in the first millennium BC It is interesting that there

is such agreement considering that Chavin is the ear-
liest “horizon” culture in the Central Andes. Perhaps
this is because the great changes that took place in
Peru in Chavin’s day came from a single place. Per-
haps, also, the earlier the events of the past the more
easily we can generalize and agree because it is more
difficult to squabble about the details.

As in looking at an Impressionist oil painting,
from a distance we do not see the brush strokes, only
the general image. The colors appear homogenous
and, at best, we can see general outlines of things re-
presented just as the details about Chavin’s era are
more homogenous and the outlines perceived than
for later cultures for which we have more informa-
tion and, consequently, more difficulty in being clear
about our perceptions. Counter-intuitively, more in-
formation results in less rather than more certainty,
less ability to distinguish the relevant from the irre-
levant, for our purposes, a phenomenon known as
the “noise bottleneck.” Because we can discern more
details, it is harder to gain a general view: we see the

trees, not the forest.



informacién, y con las cuales, por ende, tenemos mds
problemas para tener una percepcién clara. Contra lo
que dicta la 16gica, el hecho de contar con mas infor-
macién conlleva menos y no mds certeza, y una menor
capacidad para distinguir lo que para nuestros fines es
lo relevante de lo irrelevante, un fenémeno al que se
conoce como el «cuello de botella del ruido». Al dis-
tinguir mds detalles, nos es mds dificil tener una vista
panordmica: vemos los drboles, pero no el bosque.

Y asi tenemos el caso de lambayeque y chimd,
dos culturas arqueoldgicas tardias de la costa norte
peruana. Ambas caen bajo la luz del crepusculo, en
las margenes de la historia. Al arribo de los espafioles
en 1532, no quedaba ya nadie vivo que recordara la
vida en el valle de Lambayeque o incluso en el Gran
Chimor. A partir de las crénicas y de la arqueologia
se acepta por lo general que Chimor conquisté a
Lambayeque, y que el Tahuantinsuyo conquisté
al primero. Asi, si aceptamos estas proposiciones
como hechos, podemos afirmar que sabemos algo
acerca del final de las culturas lambayeque y chimd.
¢Pero qué hay de su origen? Para abordar esta
pregunta, contamos con dos fuentes, los relatos de la
tundacién de las dinastias y la arqueologia. Por ello,
en el presente capitulo examinaré ambos tipos de
evidencias, concentrindome fundamentalmente en
el relato de Naimlap para Lambayeque, con algunas

referencias a la leyenda de Tacaynamo para Chimu'.

Le debemos la historia de Naimlap a Miguel
Cabello Valboa (2011), el cronista del siglo XVI que
la narr6 en el decimoséptimo capitulo de su Misceldnea

antdrtica. Los principales elementos de la leyenda son
1 Empleo los términos «relato», «leyenda», «cuento» y «mito»
simplemente para variar el adjetivo empleado con Naimlap.

And so, we have the case of two late archaeo-
logical cultures on the North Coast of Peru Lamba-
yeque and Chimu. Both are in that crepuscular light
on the fringes of history. When the Spaniards arri-
ved, in 1532, there was no one alive who remembered
life in the Lambayeque Valley, or, evem, life in the
Gran Chimor. It is generally accepted, based on the
chronicles and archaeology, that Chimor conquered
Lambayeque and that Tawantinsuyu conquered Chi-
mor. So, for now, if we accept these propositions as
facts, we can state that we know something about the
end of the Lambayeque and Chimu cultures but what
about their beginnings? For addressing that question,
we have two sources, the stories of the establishments
of dynasties and archaeology. In this chapter, then,
I will review both lines of evidence, focusing mostly
on the Naimlap story for Lambayeque and with some

references to the Taycanamo legend about Chimu.!

We owe the story of Naimlap to Miguel Ca-
bello Valboa (2011) the sixteenth century chronicler
who recounted it in the seventeenth chapter of his
Misceldnea antdrtica. The main elements of the legend
are that Naim[ap with his wife, Ceterni, concubines,
and 40 officials arrive in the Lambayeque Valley on a
fleet of rafts establishing a palace at Chot. Yampallec,
a greenstone idol in the likeness of Naim/lap is mentio-
ned. After having many children Naimlap is secretly
buried to disguise his death and the people are told
that he has grown wings and flown away. Naimlap’s
followers then spread throughout the land, his son
Cium, marries and has 12 sons and he too, is buried

to seem immortal. Nine subsequent rulers are named
11 use the terms “story,” “legend,” “tale,” and “myth” simply to
vary the adjective employed with Naim[ﬂp.

Fragmento textil con personajes antropomorfos. The Montreal Museum of Fine Arts, Canada. /
Textile fragment showing anthropomorphic figures. The Montreal Museum of Fine Arts, Canada.




que Naimlap, con su esposa (Ceterni), sus concubinas
y 40 funcionarios llegaron al valle de Lambayeque en
una flotilla de balsas, tras lo cual levantaron un palacio
en Chot. También se menciona a Yampallec, un idolo
de piedra verde. Tras engendrar varios hijos, Naimlap
fue enterrado en secreto para esconder su muerte,
diciéndosele al pueblo que le habian salido alas y que
se fue volando. Sus seguidores entonces se esparcieron
por la tierra. Su hijo Cium se casé y tuvo 12 hijos, y él
también fue enterrado para parecer inmortal. El relato
enumera nueve gobernantes posteriores, los que llegaron
a su fin con Fempellec, quien intenté infructuosamente
mover a Yampallec. El demonio se le aparecié a este
rey en forma de una hermosa mujer y le tenté para que
tuvieran relaciones sexuales. Esto hizo que lloviese
durante 30 dias, tras lo cual el pueblo até los pies y
manos de Fempellec y le arroj6 al mar, poniendo asi fina
la dinastia de Naimlap en el valle, el cual estuvo durante
largo tiempo sin gobernante. El Chimo Cépac (el jefe
de los chimues) conquisté entonces al valle y nombré
gobernador a Pongmass, a quien siguieron su hijo
Pallesmassa y su nieto Oxa. Este fue el primero que tuvo
noticia de los incas, de quienes tuvo temor. Le siguieron
seis sefiores, tras lo cual los espafioles ingresaron al Pera.

Los chimtes también tenian la historia de
Tacaynamo, el fundador de su dinastia, la que fuera
narrada en la Historia andnima de Trujillo, y que fue
escrita en 1604. La versién con la que contamos
(Rowe, 1948) no es sino un fragmento, pero el
relato de Tacaynamo comparte algunos elementos
con la historia de Naimlap: un extranjero llega a la
costa norte a gobernar a la poblacién local. Aunque
no tenemos el inicio de la historia, queda implicito
que al igual que Naimlap, Tacaynamo también
venia de lejos. Sin embargo, el tono es distinto en
varios aspectos importantes. Desde una perspectiva

del siglo XXI nos resulta menos fantdstico.

Tacaynamo vivi6 en una casa durante un afio,
aprendiendo la lengua local. Aunque se sefiala que tenia
unos polvos amarillos a los que usaba en las ceremonias,
el comentario que menciona esto fue hecho por el autor
para minar su pretensién de que venia de una tierra
lejana. De igual modo, sefiala el autor, «las telas de
algoddn que vestian para cubrir sus vergiienzas son bien
conocidas en estas tierras» (Rowe, 1948: 25; n 2), tras
lo cual indica que los troncos de madera balsa también
eran conocidos en las cercanias de Paita y Tumbes, en
la lejana costa norte peruana, «de donde se presume
que vino este indio, y no de un lugar lejano». El cronista
anénimo luego sigue la misma linea que la historia de
Naimlap. En ambos casos, es solo tras la muerte del
fundador que sus seguidores se propagan por la tierra.
Se nombra al hijo del fundador y a continuacién se
presentan los descendientes de este gobernante. Pero
la historia chimi no cuenta con ningin gran pecado
al cual le sigue el castigo con lluvias e inundaciones.
Ella, mis bien, prosigue como una narrativa histérica
directa, presentindose al hijo y al nieto de Tacaynamo
como grandes conquistadores®. Otro artificio literario
empleado en ambos relatos es el tratamiento ligero
dado a la mayoria de los gobernadores posteriores al
tundador, brindindose detalles solo para los tdltimos,
los que fueron muertos en la historia de Naimlap y
conquistados en la leyenda de Tacaynamo®.

Las distintas formas en que se narra ambas
historias probablemente se deban ya sea a la presencia
de dos narradores, ya a que mds de un solo autor

espafiol reaccioné de distinto modo a lo que habria

2 La otra fuente usualmente citada con respecto a la expansion del
Estado chimu es Antonio de la Calancha (1974 [1638-1639]), quien
presenta una historia bastante directa de la conquista del Jequetepe-
que y mis alld por parte de un sefior llamado Chimu Capa, gracias a
la valentia del general Pactanamu (constltese Donnan, 1990: 178).

3 En aras de la brevedad, en lo que resta de este capitulo no exami-
naré la historia chimd salvo al pasar.

ending with Fempellect who attempts to move Yam-

pallec without success. The Devil appears to Fempe-
llec as a beautiful woman and tempts him into sexual
relations. This causes it to rain for 30 days and Fem-
pellec’s people tie his feet and hands and throw him
into the sea, ending the Naimlap dynasty in the va-
lley which was without a ruler for a long time. Chimo
Capac (leader of the Chimu) conquers the valley and
installs Pongmass as ruler who is followed by his son
Pallesmassa and his grandson, Oxa. Oxa is the first to
hear of the Inca and fears them. He is followed by six
lords and then the Spaniards enter Peru.

'The Chimu also had a tale of a dynastic founder,
Taycanamo, recounted in the 4nonymous History of Tru-
Jillo, written in 1604. The available version (Rowe 1948)
is fragmentary, but the Taycanamo tale shares some
features with the Naimlap story: a foreigner comes to
the North Coast to rule over the locals. Although the
beginning of the story is not available, the implication
is that Taycanamo came from afar as did Naimlap. The
tone is different in significant ways, however. From a

twenty-first century perspective, it is less fantastical.

Ornamento de oro,
emblema «ave mitica o
ave en picada». Museo
Arqueoldgico Nacional
Briuining, Lambayeque.
/ Golden ornament
showing the “nose-
diving bird” emblem.
Museo Arqueolégico
Nacional Briining,
Lambayeque.

Columna con imagen
de ave en picada.
Huaca Los Frisos,
Chotuna, Lambayeque.
/ Column showing the
image of a nose-diving
bird. Huaca Los Frisos,
Chotuna, Lambayeque

Taycanamo resides in a house for a year learning
the local language. Although he is noted as having ye-
llow powders that he uses in ceremonies, the comment
that mentions this is made by the writer to undermine
the claim that Taycanamo was from a distant land. In
a similar vein, the author notes, “and the cotton clo-
ths which he wore to cover his shameful parts are well
known in these lands” (Rowe 1948: 25; fn 2) and then
states that the balsa logs also are known from near
Payta and Tumbes, in far northern coastal Peru, “from
which it is presumed that this Indian did not come
from a very distant region.” The Anonymous Chro-
nicler then follows the same editorial turn as in the
Naimlap story, in each case, it is only after the demise
of the founder that his followers spread throughout the
land. The founder’s son is named and the descendants
of that ruler are then presented. But the Chimu story
has no great sin followed by punishing rains and floods.
Rather, the story proceeds as a straightforward histo-
rical narrative with Taycanamo’s son and grandson
presented as great conquerors.” Another literary device

2 The other commonly cited source for the expansion of the Chimu



escuchado a los pobladores indigenas de la costa norte
peruana. El narrador de la historia chimu est4 ansioso
por minar las pretensiones de que Tacaynamo era
un extranjero y con ello desestimar toda la historia,
pero Cabello Valboa no indica si crefa o no en los
fantésticos relatos que giraban en torno a Naimlap.
Su principal interés era indicar que los incas solo
conquistaron y ocuparon la costa norte por breve
lapso, justificando asi la conquista espafiola. Tras
contar esta historia, Cabello Valboa efectia un giro al

comienzo del peniltimo parrafo del capitulo:

...para dar fin a este capitulo quiero
decir la causa porque estos sefiores qlue]
habemos acabado de nombrar duraban
muy poco en el sefiorio y mando, y tan
poco, que afirman no haberlo poseido

ninguno doce afos...

Si bien es cierto que las diferencias observadas
entre las historias de Naimlap y Tacaynamo podrian
explicarse con distintos filtros —en forma de hablantes
indigenas o autores espafioles—, es posible que existieran
diferencias marcadas en las historias originales a las
cuales jamds podremos recuperar’. Se sabe por la
etnografia y por nuestras experiencias cotidianas que los
relatos a los que se transmite oralmente, incluso aquellos
a los que se escribe, pueden variar enormemente, hayan
sido contados por la misma persona o por mas de una.
Ello, no obstante, resulta interesante el que muchos
estudiosos que se han ocupado de estas historias
frecuentemente afirmen que es sumamente probable
que los pueblos de cada valle hayan tenido su propia

historia de origen. Podriamos, sin embargo, cuestionar

4 Lo mas probable es que en las tradiciones orales de la costa norte
peruana no haya existido una sola historia del «origen», salvo que
haya habido alguna versién mds «regia» que cualquiera de ellas.

esta afirmacién aparentemente inocente, pues se
trata de una proposiciéon que no puede ser probada ni
desmentida. Con todo, ambos relatos enfatizan el arribo
y la expansién posterior de un grupo humano a través de

su incremento a lo largo del tiempo.

En el pasado, los intentos realizados para
vincular los mitos con hechos histéricos o con los datos
etnograficos o arqueoldgicos fueron algo bastante comun,
no solo en la mente de los cronistas de la época colonial,
sino también de autores posteriores, como Philip Means
(1931), que fue el primero en presentarle al pablico lector
el relato de Cabello Valboa en inglés, y que escribi6é como
si Naimlap hubiese sido un monarca real. John Rowe
insinué que habia algo de cierto en las leyendas. En Inca
Culture at the Time of the Spanish Conquest (Rowe, 1946)
y en otros lugares, Rowe examiné a los cronistas en
funcién a cudn confiables pensaba que cada uno de ellos
era en lo que respecta a la historia, la religién y otros
criterios mds. En otras palabras, para €l las crénicas eran
tuentes de hechos méds o menos precisos dependiendo
de cudn cerca estuviera el autor a una relacién indigena
original. Es gracias a Rowe que contamos con la historia
de Tacaynamo que ya presentamos lineas antes, pues fue
él quien la compil6 a partir de varias versiones parciales
ofrecidas por distintos cronistas, y que la presenté en
su articulo «The Kingdom of Chimor» (1948). En ese
mismo articulo, Rowe examin6 la historia de Naimlap y
concluyé que Chot casi con toda seguridad era las ruinas
conocidas como huaca Chotuna, y sostuvo que Briining
indicé que el nombre nativo de huaca de la Cruz era
Sioternic, el palacio supuestamente construido por
Cium, el hijo de Naimlap. Mas a pesar de todas estas
sugerencias, Rowe (1948: 38) concluyé que la historia de

Naimlap es «leyenda pura» (Rowe, 1948: 38).

used in both stories is the light treatment of most of
the subsequent rulers after the founder, only providing
details for the final rulers who are killed in the Naim/ap
story and conquered in the Taycanamo legend.’

'The different ways in which the two tales are told
likely are a result of either two tellers of the stories or
more than a single Spanish authors reacting different-
ly to what they heard from indigenous people on the
North Coast of Peru. The teller of the Chimu story is
anxious to undermine the claims that Taycanamo was a
foreigner, and thus dismiss the entire story but Cabello
Valboa does not comment on whether he believes the
fantastical tales about Naimlap. His main concern is to
make the point that the Inca had only conquered and
occupied the North Coast for a relatively brief period of
time thus justifying the Spanish conquest. After telling
the tale, Valboa shifts, at the beginning of the penulti-

mate paragraph of the chapter by stating:

...to end this chapter, I want to say why
these lords who we have just named lasted brie-
fly in their rule and command, and so briefly
that they claim not to have owned if for not

even twelve years....*

While the observed differences between the
Naimlap and Taycanamo tales may be explained by the
different filters, in the form of indigenous speakers or

Spanish writers, there may have been distinct differen-

state is Antonio de la Calancha ([1638—39] 1974) who provides a
fairly straightforward history of the conquest of the Jequetepeque
Valley and beyond by a lord named Chimu Capac through the bra-
very of a general named Pactanamu (See Donnan 1990: 178).

3 I will not discuss the Chimu story other than in passing for the
rest of this chapter for the sake of brevity.

4 ....para dar fin a este capitulo quiero decir la causa porque estos
seriores q(ue) habemos acabado de nombrar duraban muy poco en el
seriorio y mando, y tan poco, que afirman no haberlo poseido ninguno
doce aios. ...

ces in the original stories that we can never retrieve.’

We know from ethnographies and our everyday expe-
riences that tales passed orally or even written down
can vary greatly whether told by the same person or
different ones. It is interesting, nonetheless, that many
scholars who have written about the tales frequently
include a comment to the effect that it is quite likely
that the people of every valley likely had their own ori-
gin story. We might question this seemingly innocent
statement, however, because cannot prove or disprove
this proposition, either. Nevertheless, both stories em-
phasize the arrival and then growth of a group of peo-

ple through the increase in their numbers, over time.

Attempts to link the myths with historical
events or ethnographic and archaeological data have
been fairly common in the past, not only in the
minds of the Colonial Period chroniclers but also
by later writers, such as Philip Means (1931) who
first brought Cabello’s the story in English to the
reading public and wrote as if Naimlap had been a
real king. John Rowe implied that there was some
truth in the legends. In Inca Culture at the Time of
the Spanish Conguest (Rowe 1946), and elsewhere,
he reviewed the chroniclers on the basis of how
reliable he thought each one was in terms of history,
religion, and other criteria. In other words, he viewed
the chronicles as sources of fact which were more
or less accurate depending on how close the writer
was to an original indigenous account. We have the
Taycanamo story, presented above, thanks to Rowe

who compiled it based on various partial renderings

5 Unless there was some “royal” version of either story, it is more
likely that there was no single “original” story in the oral tradi-
tions of the North Coast of Peru.



131

B Personajes en laminas de oro. a) Personaje con corona y tocado plumario lleva un racimo de «frutos» en la mano derecha.
b) Personaje con corona en forma de cuerpo de ave y tocado plumario, acompafado por un individuo al lado izquierdo.
c) Personaje con corona, tocado plumario y alas a los costados. Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque. /
Different characters embossed on golden sheets: a) Character wearing a crown and a feather headdress, and carrying a
bunch of “fruits” in his right hand. b) Character with a crown having the shape of a bird's body and a feather headdress,
accompanied by a second individual (to his left side). c) Character wearing a crown and a feather headdress, and having
wings on his sides. Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque.



Christopher Donnan (1990) hizo uno de
los mds grandes esfuerzos por vincular la leyenda de
Naimlap con acontecimientos prehistéricos a través
de la arqueologia. Luego de presentar la posicién de
Rowe, Donnan sefialé6 que muchas leyendas estin
basadas en hechos histéricos, tras lo cual pasé a
evaluar distintos aspectos de la historia. Asi, llegar
en balsas tiene sentido para un rey extranjero, en
particular dado nuestro conocimiento de que las
costas peruana y ecuatoriana fueron el hogar de
avanzadas comunidades navegantes. De igual modo,
las lluvias torrenciales e inundaciones que sucedieron
hacia el final de la dinastia de Naimlap coinciden con
el conocimiento que tenemos de los severos episodios
de El Nifio que han ocurrido en la costa peruana.

Donnan también calcul6 la duracién de los
reinados de los monarcas en la historia de Naimlap.
Para ello, us6 1470 como la fecha de la conquista incaica
de Chimor y, lo que es mds importante, gracias a las
evidencias arqueolégicas incorporé un severo El Nifo
que sucedib en la costa norte hacia 1100 d. C. Estas
consideraciones le hicieron concluir que Naimlap llegé
a la region ya fuera alrededor de 750 d. C., ya de 1150
d. C. Donnan asimismo excavé en Chotuna, pero no
encontré artefactos que dataran de esta época o que
de algtn otro modo respaldaran arqueolégicamente a
la historia de Naimlap. A partir de su examen de los
mitos y de las evidencias arqueoldgicas, Donnan (1990:
271) concluyé que su trabajo no probaba ni refutaba la
validez histérica de Naimlap.

La evaluacién que Donnan hizo de la
validez de esta leyenda fue presentada originalmente
como ponencia en una conferencia celebrada en
Dumbarton Oaks en 1985 y a la cual se publicé
cinco anos mds tarde en The Northern Dynasties.
Kingship and Statecraft in Chimor (Moseley y Cordy-
Collins, 1990). En este mismo volumen, Geoffrey

W. Conrad (1990) public6 un estudio similar donde
proponia que Pacatnamd, el general chimd que
supuestamente conquisté al reino de Lambayeque,
era un personaje histérico real. Conrad present6
dos perspectivas acerca de la historia dindstica de
Chimor: como una presentacién idealizada de
un ordenamiento cosmolégico y social, y como
propaganda imperial. En otro capitulo, obra esta vez
de Tom Zuidema (1990), se plantea la cuestién de si
alguna de las listas dindsticas puede ser tomada al pie
de la letra, dadas sus complejas historias, asi como su
tendencia a reflejar el principio del dualismo.

Los debates librados en torno a Naimlap y
otras historias discutidas enla conferenciayelvolumen
subsiguiente son tal vez menos apremiantes hoy en dia.
La segunda mitad de la década de 1980 fue una época
en la cual las certidumbres de la nueva arqueologia
y del giro empirico-positivista dado por las ciencias
sociales de las décadas de 1960 y 1970, iban cediendo
el paso a las incertidumbres del posprocesualismo.
La mayoria de los estudiosos andinistas hasta aqui
mencionados no eran procesualistas, pero Moseley,
Donnan y sus circulos siguieron al empiricamente
orientado John Rowe. Zuidema, un estructuralista
neerlandés (Urton, 1996), era el menos convencido
de que las listas de reyes y las leyendas debian ser
tomadas al pie de la letra. Pero sean cuales fueren
las posturas tedricas especificas a las que siguieran,
consciente o inconscientemente, el mundo mds
amplio de la academia estaba ingresando a una fase
en la cual se cuestionaria —y a veces se desafiaria—
la capacidad de una sola teoria, modelo o autoridad
explicativa para brindar respuestas satisfactorias (o
«explicaciones») a lo que sucedi6 en el pasado, o para
el caso también en el presente. Desde esta perspectiva,
la historia de Naimlap podria ser verosimil, mas no

necesariamente la verdad.

by difterent chroniclers, and who presented it in his
The Kingdom of Chimor (1948). In that same article
he reviewed the Naimlap story concluding that Chot
almost certainly was the ruin called Huaca Chotuna,
and claimed that Briining gave the native name of
Huaca de la Cruz as Sioternic, the palace purportedly
built by Cium, Naimlap’s son. Despite these various
suggestions, however, Rowe (1948: 38) concluded that
the Naimlap story is “pure legend” (Rowe 1948:38).
One of the greatest efforts to link the legend of
Naimlap with prehistorical events through archaeo-
logy was undertaken by Christopher Donnan (1990).
After recounting Rowe’s views, he points out that
many legends are based on historical events and then
proceeds to evaluate different aspects of the story.
'Thus, arrival by raft makes sense for a foreign king
especially given our knowledge that coastal Peru and
Ecuador were homes of advanced seafaring commu-
nities Similarly, the torrential rains and floods at the
end of the Naimlap dynasty conform to our knowled-
ge of severe El Nifio episodes in coastal Peru.
Donnan also estimated the lengths of the reig-
ns of the kings in the Naimlap story, using a date of
1470 for the Inca conquest of Chimor and, impor-
tantly, accounting for a severe El Nifio on the North
Coast circa AD 1100, based on archaeological evi-
dence. These considerations led him to conclude that
Naimlap either arrived in the region at about AD 750
or, alternatively, AD 1150. Donnan also excavated
at Chotnuna but did not find artifacts that dated to
these times or otherwise supported an archaeological
link to the Naimlap story. Based on his consideration
of the myths and the archaeology, Donnan (1990:
271) concluded that his work neither proved nor dis-
proved the historical validity of the Naimlap story.
Donnan’s assessment of the validity of the

Naimlap legend was first presented as a paper at a

Dumbarton Oaks Conference in 1985. and published,
five years later, in The Northern Dynasties, Kingship
and Statecraft in Chimor (Moseley and Cordy-Co-
llins 1990). In the same volume, Geoffrey W. Conrad
(1990) published a similar piece proposing that Pacat-
namu, the Chimu general who supposedly conquered
the Lambayeque realm, was a real, historical perso-
nage. Conrad offers two perspectives on the dynastic
history of Chimor, as an idealized presentation of a
cosmological and social order or as a piece of imperial
propaganda. Elsewhere, another chapter, by Tom Zui-
dema (1990), raises the issue of whether any dynastic
lists can be taken at face value given their complex his-
tories as well as their tendency to reflect principles of
dualism.

The debates of whether the Naimlap and
other stories discussed in the conference and sub-
sequent volume are perhaps less urgent today. The
later 1980s was an era when the certainties of the
New Archaeology and the positivist-empiricist
turn of the social sciences of the 1960s and 1970s
were giving way to the uncertainties of Post-Pro-
cessualism. Most of the Andeanist scholars so far
mentioned were not processualists but Moseley,
Donnan, and their circles followed empirically
oriented John Rowe. Zuidema, a Dutch Structu-
ralist (Urton 1996), was the least convinced that
the king lists and legends should be taken at face
value. Whatever specific theoretical stances they
may have consciously or unconsciously adhered to,
the larger world of academe was entering a phase of
questioning, sometimes challenging, a single ex-
planatory theory, model, or authority as adequately
providing satisfactory answers (re: “explanations”)
for what happened in the past or, for that matter,
the present. From this perspective the Naimlap

story may be “truthy” but not necessarily the truth.



Figura / Figure 1. Un aguila pescadora (Pandio halitaetus
carolinensis) volando. Fotografia de lan Hearn. / An osprey
(Pandio halitaetus carolinensis) flying.

Los nombres y nimeros tienen un papel
importante en la historia de Naimlap. «Lambayeque»
podria estar relacionado con «Yampallec»’. Todos los
nombres parecen ser de la lengua moche y muchos
podrian referirse a aves. Urban y Eloranta (2017: 161)
sugieren que Naimlap quiere decir «dguila pescadora»,
un ave de rapifia (Pandio halitaetus carolinensis) que
en invierno se dirige desde Norteamérica y el Caribe
a Sudamérica, la costa peruana inclusive (figura 1).
Por su parte, el nombre de Nina Cala, el funcionario
responsable por el trono y la litera, tal vez quiere decir
«llama del mar» (Salas Garcia, 2012).

Un interesante giro narrativo tiene lugar en las
oraciones finales del relato. Se cuenta que los pobladores
de la costa norte vivieron atemorizados por los incas
durante el reinado de Oxa, que fue cuando tuvieron
por vez primera noticia de ellos. Se dice entonces
que a Oxa le sucedieron Chullumpisan, Cipromarca,
Falenpisan, Efquempisan y, por ultimo, Pecfumpisan,
«en cuyo tiempo los espafioles entraron a este Pirt». Los
vocablos «pong-» y «palles-» son palabras mochicas, en
tanto que la terminacién -massa aparece en los nombres
de los gobernantes de alto rango de otras lenguas de
la costa norte, como las dos variedades de talldn en el
area de Piura y Sechura, alrededor del actual pueblo
del mismo nombre (Urban, 2015).

Todos los nombres de los sucesores de Oxa
terminan en «san» y uno en «marca». La primera
terminacién se relaciona con palabras asociadas con
Chimor, en tanto que la segunda suena marcadamente
como inca®. Por diversas razones, no podemos

5 El examen de los lenguajes en este parrafo se deriva de Urban
y Eloranta (2017), que presenta mucho mds de lo aqui sefialado.

6 Constltese un examen ampliado de muchas de las cuestiones
aqui planteadas en Urban, 2015. En un correo electrénico del 21 de
mayo de 2021, Urban coincide en que las terminaciones «-pisan»

Names and numbers are important in the
Naimlap story. “Lambayeque” may be related to “Yam-
pallec.” All of the names seem to be in the Moche
language and many may refer to birds. Urban and Elo-
ranta (2017:161) suggest that Naimlap means “osprey,”
a raptor (Pandio halitaetus carolinensis ) which arrives
from North America and the Caribbean to winter in
South America including the coast of Peru (Figure 1).
Nina Cala, the official responsible for the throne and
litter, however, may mean “llama of the sea” (Salas
Garcia 2012).

In the final sentences of the tale, an inte-
resting narrational turn occurs. The people of the
North Coast are said to have lived in dread of the
Inca during the reign of Oxa, when they first heard
of them. Then, Oxa is stated to have been succee-
ded by Chullumpisan, Cipromarca, Falenpisan,
Efquempisan, and, finally, Pecfumpisan “in who-
se time our Spaniards entered into this Piru.” The
“Pong-“ and “Palles-“ terms are Mochica words
while the -massa ending is found in the names
of high-ranking rulers in other North Coast lan-
guages such as two varieties of Tallin in the Piura
area, and Sechura, around today’s town of the same
name (Urban 2015).

All the names of Oxa’s successors end in
“san” and one ends in “marca.” The former ending
is related to words associated with Chimor while
the latter sounds distinctly Inca.” We cannot easily
6 The discussion on languages in this paragraph is derived from

Urban and Eloranta (2017) which offers much more than pre-
sented here.

7 See Urban 2015 for expanded discussion of many of the issues
raised here. In an email communication on May 21%, 2021, he
agreed that the “-pisan” endings seem more associated with
Chimor than the north but noted that the “Ef-“in Efquempisan is
likely the Mochica word for “father.” In the same communication



sugerir simplemente que las personas ligadas a estos
nombres eran chimues o incas, entre ellas el hecho
que el quingnam, la lengua probablemente hablada en
Chimor, podria haber sido una versién del quechua
o haber tomado préstamos y recibido la influencia de
esta (consultese Quilter y otros, 2010; Urban, 2019).
Pero ya sea que nos estemos refiriendo a chimues o
incas, lo cierto es que quienquiera le haya contado la
historia de Naimlap a Cabello Valboa probablemente
asumié6 que el oyente sabria que, durante los dltimos
afios antes del arribo de los espafioles, los nombres
indicaban distintos grupos étnicos y politicos. La
crénica, tal como fuera escrita por el espafiol, no afirma
especificamente cuindo o en qué reinado fue que los
incas conquistaron la regién de Lambayeque, solo que
Oxa fue su primer rey que supo de los incas, y que a
partir de aquel entonces los pueblos de la costa vivieron
con el temor de ser conquistados por los cuzqueiios.
Otro aspecto interesante de la leyenda de
Naimlap es la afirmacién de que este llevé a cuarenta
funcionarios. El nimero cuarenta tiene una importancia
especial, y en el contexto del mito probablemente
debiera tomarse como una expresién simbdlica antes que
literalmente. Este nimero tiene una amplia importancia
simbdlica en los mitos, en particular en las tradiciones
judeocristianas, como el nimero de dias que duré el
diluvio de Noé, el ayuno de Cristo en el desierto y la edad
de Mahoma cuando tuvo su primera revelacién. No hay
ninguna razén evidente por la cual el nimero cuarenta
resulta tan atractivo en el tiempo y el espacio, pero es
interesante tener en cuenta que 9x40 = 360, lo cual es

apenas un poco menos que la duracién de un afio solar.

parecerian estar mds asociadas con Chimor que con el norte, pero
anot6 también que el «Ef-» de Efquempisan probablemente es el
vocablo mochica para «padre». En este mismo mensaje, Urban
sefiala que Pong- y Palles- son versiones torpes de clasificadores de
potencias en bases 10 y 100, respectivamente. De modo similar al
uso dado en espafiol a «docena», un «pong» es un grupo de diez
cosas, ocho pongs son 80 cosas, y cuatro pallaec son 400 cosas.

suggest that the people linked to these names were
Chimu or Inca for a variety of reasons including
the fact that Quingnam, the language likely
spoken in Chimor, may have been a version of
Quechua or had loan words and influences from
it (see Quilter et al. 2010, Urban 2019). Whether
referencing the Chimu or Inca, however, whoever
told the Naimlap story to Cabello Valboa probably
assumed that the hearer would know that the
names indicated different ethnic and political
groups in the final years before the arrival of the
Spaniards. The account as written by the Spaniard
does not specifically state when or in whose reign
the Inca conquered the Lambayeque region, only
that Oxa was the first Lambayeque king to hear
of the Inca and that from that time forward the
coastal people lived in fear of being conquered by
the people from Cuzco.

Another interesting aspect of the Naimlap le-
gend is the statement that he brought forty officials
with him. The number 40 has a special significance
and, in the context of the myth, probably should be
taken as a symbolic expression rather than a literal
one. The number 40 has wid espread symbolical
significance in myths, especially the Judeo-Chris-
tian-Islamic traditions, such as the number of days
of the Noaic flood, Jesus’s fast in the wilderness, and
Muhammed’s age when he received his first revela-
tion. There is no apparent reason why 40 has such a
wide appeal in time and space but it is interesting to
consider that 9 x 40 = 360, is just short of a solar year.

While 40 may have served as a reference to a
“great many” in some contexts, it had specific signi-

ficance in at least some Andean cultures. Two sets

he notes that Pong- and Palles- are clumsy renditions of power
classifiers in base-10 and base-100, respectively. Much like the
English use of “dozen,” one “pong” is a group of ten things, eight
pongs is 80 things, and four pallaec is 400 things.

Figura / Figure 2. Una de las ofrendas de Pikillacta con 40 estatuillas de piedra verde, actualmente se conservan 39. Cortesia de la
Coleccion Juan Larrea, Museo de América, Madrid. / One of the Pikillacta offerings of (originally) 40 greenstone statuettes. The inset shows
the original configuration of the offering. Courtesy of the Juan Larrea Collection, Museo de América, Madrid.



Aunque en algunos contextos cuarenta podria
haber sido una alusién a «<un montén», también tuvo un
significado especifico, por lo menos en ciertas culturas
andinas. En el asentamiento huari de Pikillacta
se encontraron dos grupos de cuarenta pequefias
estatuillas de piedra azul, ambas claramente enterradas
debajo del piso como ofrendas (Cook, 1992; Bergh,
2012). En uno de los depésitos, las figuras yacian boca
abajo y estaban asociadas con una barra puntiaguda
de bronce y conchas marinas, en tanto que en el otro
estaban dispuestos en un circulo alrededor de otra
barra de bronce (figura 2). No hay ningun indicio en los
elementos de la ropa de las estatuillas o en alguno otro
de sus rasgos, que justifique la divisién de cualquiera
de los conjuntos en dos grupos de veinte o cuatro de
diez, pero Anita Cook (1992) anota que parecerian
estar emparejadas. Mds importante atin es que ella cita
a diversos investigadores y cronistas que mencionan el
nimero cuarenta como una divisién administrativa en
la organizacién de los gobernadores de segundo y tercer
rango mads altos del Imperio inca, asi como los cuarenta
funcionarios de la corte de la leyenda de Naimlap.
Cook (1992: 358) sugiere que las estatuillas podrian
representar a los cuarenta legendarios antepasados
fundadores de la formacién politica huari, a pesar de
que no contamos con evidencia alguna que corrobore
la existencia de dichos ancestros.

Los cuarenta funcionarios de la historia
de Naimlap ciertamente son los fundadores de la
dinastia de este rey. Dado que contamos con buenas
evidencias de que los moches emplearon un sistema
numérico de base diez (Donnan, 2009), es probable
que el pueblo lambayeque haya empleado el mismo
sistema o algun otro similar, pues vivieron en la
misma regién y descendian de ellos. El documento
de la temprana época colonial hallado en el

pueblo virreinal de Magdalena de Cao Viejo, en el

Complejo Arqueolégico El Brujo, y que al parecer
documenta un sistema numérico quingnam, es
también de base 10 (Quilter y otros, 2010)".

Ello, no obstante, resulta curioso que se diga
que las lluvias torrenciales de la historia de Naimlap
duraron treinta dias y no cuarenta. Esta tal vez sea una
referencia a las fases de la luna, y con ello una referencia
indirecta a una causa femenina de los problemas,
lo cual podria relacionarse con los mdas antiguos
mitos moches de un mundo conducido al caos por el
mal comportamiento de una mujer (;deidad?) y sus
compafieros (Quilter, 1990), pero otras explicaciones
ciertamente debieran tenerse también en cuenta. Otros
nimeros que aparecen en la historia no coinciden
con la preferencia que la lengua moche tenia por los
términos que describen incrementos en multiplos de
diez (Urban, 2015), como los doce hijos de Cium y los
nueve gobernantes subsiguientes. Estos nimeros o bien
tienen significados que no entendemos, representan
una distorsién de significados etnonumeroldgicos, o se

deben mds bien a influencias cristianas hispanas.

Eninglés, la palabra strange (extrafio) se deriva del
latin extraneus, de la cual el espafiol recibié extrafio(a).
Incluso en latin, esta palabra significa tanto «peculiar» o
«extrafio (odd)», como «no pertenecer al lugar en donde
se le hallé». Una cosa que podemos decir con confianza
es que Naimlap fue presentado como un extranjero,
una persona de fuera que llegé al valle de Lambayeque

con su séquito en una flotilla de balsas.

7 La lista, que probablemente fue redactada por un fraile o sa-
cerdote que entrevistaba a una persona indigena, presenta los
vocablos para los nimeros del 1 al 10, luego las palabras para 21,
30, 100 y 200. Veintiuno se escribe marbencorcharilogue, literal-
mente, 2 (marcan) dieces (bencor) uno (chari) loque, y treinta
como tres (apar) dieces (bencor).

of 40 small, blue stone figurines were found at the
Wari site of Pikillacta, both clearly interred under
floors as offerings (Cook 1992; Bergh 2012). In one
cache, the figurines were lying down and associated
with a pointed bronze bar and marine shells and in
the other they were arranged in a circle around ano-
ther bronze bar (Figure 2). There are no indications
based on costume elements or any other features of
the figurines that would justify dividing any set into
two groups of twenty or four groups of ten, althou-
gh Anita Cook (1992) notes that figurines seem to
be paired. More importantly, she cites various other
scholars and chroniclers on matters such as 40 as an
administrative division in organizing the second and
third highest ranking governors in the Inca empire
and she also mentions the 40 court officials of the
Naimlap legend. Cook (1992: 358) suggests that the
figurines may represent legendary 40 founding an-
cestors of the Wari polity although we have no corro-
borating evidence for such Wari ancestors.

The 40 officials in the Naimlap story certain-
ly are the founders of Naimlap’s dynasty. Given that
there is good evidence that the Moche used a 10-base
number system (Donnan 2009) it is likely that the
Lambayeque people, living in the same region and
descended from Moche people, used the same or a
similar system. The early colonial period document
found at the colonial town of Magdalena de Cao
Viejo at the El Brujo Archaeological Complex which
seemingly documents a Quingnam number system, is
base-10 (Quilter et al. 2010).8

It is curious, nonetheless, that the torrential

rains in the Naim[ap story are said to have lasted 30
8 The list, likely written by a friar or priest interviewing an indige-
nous person, provides the words for the numerals from 1 through
ten, then the words for 21, 30, 100, and 200. Twenty-one is wri-
tten as marbencorchariloque, literally, 2 (marcan) 10s (bencor)
one (chari) loque and thirty as three (apar) tens (bencor).

days, not 40. Perhaps this is a reference to moon pha-
ses and thus an oblique reference to a feminine cause
for the troubles which might relate to earlier Moche
myths about world brought into chaos partly through
the bad behavior of a woman (deity?) and her associa-
tes (Quilter 1990) although other explanations cer-
tainly could be considered. Other numbers presented
in the story do not match with a Moche language
preference for terms that describe tenfold increases
(Urban 2015), such as Cium’s twelve sons and nine
subsequent rulers. These numbers either have signifi-
cances that we do not understand, represent a distor-
tion, of ethno-numerological significances, or are due

to Spanish Christian influences.

In English, the word “strange” is derived from
the Latin, extraneus, from which Spanish received
extrafio(a). Even in Latin, the word meant both “pe-
culiar” or “odd,” as well as “not belonging to the place
where found.” One thing that can be said, with con-
fidence, is that Naimlap is portrayed as a foreigner, an
outsider, who comes to the Lambayeque Valley with
a retinue on a fleet of rafts.

“Balsa” is the Spanish word for “raft,”
and came to be used by the Spaniards for the
tree preferred for making rafts in western South
America. According to Matthias Urban (personal
communication), the Mochica word “#p” means
“balsa wood, reed watercraft, totora reed”” The Balsa

9 Urban also notes that the word appears in the lowland Que-
chua dialect of San Martin and Amazonza as fupa, ‘tree from
which rafts are made.” But the word is in no other Quechua
variety so it is likely borrowed from Mochica or another local
Upper Amazon language. It is also interesting to consider that
the Mochica word as recorded by Briining referred to both the
balsa and the reed boat, as well as the reed, itself, yet there are no



Ademisdeserel término espafiol para«lanchén»,
«balsa» también se usa para denominar el drbol preferido
para la construccién de estas embarcaciones en el oeste
de Sudamérica. Segiin Matthias Urban (comunicacién
personal), la palabra mochica «tap» significa «madera
de balsa, embarcacién de junco, totora»®. El arbol balsa
(Ochroma pyramidale) es oriundo de la regién de México al
sur de Brasil, y en las costas del Pacifico se extiende hasta
Ecuador, donde se cultiva gran parte del sfock mundial
de esta madera. No hay ninguna evidencia de que en el
pasado se haya extendido mds al sur del extremo norte
peruano, segun Cabello Valboa’ (figuras 3y 4). Las balsas
muy probablemente fueron inventadas originalmente en
Ecuador, pues este es el hogar de dicha especie de drbol.
El tardio arte moche (hacia 650-900 d. C.) muestra a
personas y deidades en grandes embarcaciones fabricadas
con haces de totora, de modo tal que, si asumimos que
las balsas fueron adoptadas rapidamente como una forma
superior de nave ocednica, esta probablemente habria
sido inventada después de esta fecha, posiblemente por
los tempranos mantefios de la costa ecuatoriana. Es
posible y tal vez hasta probable que para el momento en

que la historia de Naimlap le fue contada a los espafioles,
8 Afiade que esta palabra aparece en los dialectos de San Martin y
Amazonas como «tupa» y con el significado de «planta con la que
se hacen balsas». Pero como la palabra «tap» no aparece en otras
variantes del idioma quechua, probablemente ella fue tomada del
mochica o de algin idioma del alto Amazonas. Ademas, resulta
interesante el hecho de que, aunque la palabra mochica registrada
por Briining denota el junco mismo, las balsas de junco y las em-
barcaciones de madera de balsa, sin embargo, en el arte moche no
aparecen representaciones de embarcaciones hechas de madera de
balsa. Ello sugiere que la palabra mochica «tap» inicialmente se
referfa al junco y las embarcaciones hechas de junco, y que la mis-
ma luego pasé de la gente moche del norte a sus descendientes, los
cuales hablaban el idioma mochica cuando llegaron los espafioles.

9 El guarango (Prospois sp.), el inico otro candidato para troncos gran-
des en el Per, es una madera extremadamente densa que se hunde en
el agua, y que, por ende, resulta initil para una balsa (Beresford-Jo-
nes, comunicacién personal de mayo de 2021). Ignoro si la madera
balsa podria haber sido cultivada por los pueblos del norte peruano.
Pareceria probable que si, pero solo cerca de la frontera ecuatoriana.

muchos pueblos de la costa sudamericana contaban
ya con balsas, pero la referencia a esta embarcacién y
la forma en que Cabello Valboa subrayé que dichos
arboles crecian en el extremo norte del Pera sugiere
vigorosamente un lugar de origen presumiblemente
nortefio para Naimlap y su séquito, quizd en Ecuador. Es
asimismo interesante considerar que las balsas no figuran
de modo prominente en el arte lambayeque, y que los
frisos de Chan Chan que muestran buzos en busca de
Spondylus no dejan en claro la gama de embarcaciones
que podrian haber estado involucradas en la adquisicién
y el trafico de conchas™. En los frisos, los botes de totora

del tipo de los caballitos son las embarcaciones desde las

10 La difunta etnohistoriadora Maria Rostworowski (1970, 1975)
sugirié que la balsa comercial con la que se topé Ruiz, el capitin
de una de las naves de Pizarro, provenia de Ecuador. No hay, sin
embargo, ninguna prueba concluyente en este sentido. Me parece
que es mds probable que la balsa haya sido de Salongo o posible-
mente de Tumbes, en el extremo norte peruano. Para un examen

de Chinchay las teorias en torno a la balsa, constltese Sandweiss y

Reid, 2016, asi como Alcina Franch y otros, 1987 y Szaszdi, 1978.

o\l

Figura/ Figure 3. Dibujo
en linea fina de un caballito
de totora moche. Detalle
de un dibujo en tinta de
una vasija pintada por
Donna McClelland. / Detail
from an ink line drawing by
b Donna McClelland, which
reproduces a Totora reed

raft depicted in a Moche

painted ceramic vessel.

Tree (Ochroma pyramidale) is native to the region
from Mexico to southern Brazil and, on the Pacific
shore, extends to Ecuador where much of the world’s
balsa wood stock is grown today. There is no evidence
that it ranged much farther south in the past than
extreme northern Peru as noted by Cabello Valboa.™
(Figures 3 and 4). The balsa raft very likely was first
invented in Ecuador because it is the native home
of the tree species. Late Moche art, circa AD 650-
900 depicts people and deities in large boats made

from bunches of totora reeds, so, assuming that the

depictions of balsa wood rafts in Moche art. This suggests that
the word tap, itself, first referred to the reed and reed vessel, and
was then borrowed from the language spoken by the northern
Moche by their successors who spoke Mochica at the time of the
arrival of the Spaniards.

10 The only other candidate for large logs in Peru is the huaran-
go (Prospois sp.), an extremely dense wood that sinks in water
and it thus useless for rafts (Beresford-Jones, pers. comm. May,
2021). I do not know if balsa could have been grown by people
in northern Peru. It seems likely that it could but only close to
the Ecuadorian border.

rafts would have been quickly adopted as a superior
form of oceanic vessel, it is likely was invented after
that date, perhaps by the early Mantefio people of
the Ecuadorian coast. While it is possible, perhaps
likely, that other peoples on the South American
coast had balsa rafts by the time the Naimlap story
was told to the Spaniards, the reference to the rafts
and the emphasis by Cabello Valboa that the balsa
tree also grew in extreme northern Peru strongly
points to an assumed northern, likely Ecuadorian,
origin point for Naimlap and his retinue. It is also
interesting to consider that rafts are not prominent
in Lambayeque art and the friezes of Spondylus divers
at Chan Chan do not make clear range of vessels
may have been like involved in the procurement
and trade in the shells.!' Caballito-style reed boats

11 The late ethnohistorian, Maria Rostworowski (1970, 1975)
suggested that the trading raft encountered by Ruiz, the captain
of one of Pizarro’s ships, originated in Ecuador. There is no con-
clusive proof of this, however. I believe it is more likely that the



cuales los buzos se lanzaban en busca de Spondylus, pero
esto no descarta la posibilidad de que se usaran balsas en
los viajes comerciales de larga distancia. Con todo, esto
sugiere que los ecuatorianos mantuvieron el monopolio
de las balsas de madera, y tal vez incluso el del tréifico
de Spondylus, hasta bien entrada la prehistoria tardia
(constltese Pillsbury, 1996 y en este volumen).

Dejando de lado temporalmente la cuestion
de si la historia de Naimlap narra un hecho real o
no, pareceria que el énfasis dado al arribo en balsas
busca indicar que los recién llegados no lo hicieron
por tierra, subrayando asi que los intrusos realmente
eran extranjeros. Su arribo en balsas sugiere que
venian de muy lejos. En el antiguo Pert, era mejor
efectuar el movimiento de grandes cantidades de
bienes ya fuera mediante caravanas de llamas, ya
de embarcaciones. Para comenzar, si Naimlap y su
séquito provenian de una cultura maritima, entonces
la flotilla de balsas tiene mds sentido para la invasién
y colonizacién de una tierra extranjera. Ademads, el
arribo de los extranjeros a pie careceria del impacto
dramitico en la historia que si tiene su arribo a
través del mar. Este énfasis dado al arribo de unos
genuinos extranjeros a la costa norte nos lleva asi a
examinar el concepto de los «reyes extranjeros».

Marshall Sahlins (2008, 2017) escribié
extensamente acercadelos «reyesextranjeros» (Stranger
Kings) e indicé su ubicuidad a través del tiempo y
del espacio. Estos reyes son forasteros y usualmente
transmiten la civilizacién a pueblos autéctonos mas
simples. En una dialéctica estructuralista cldsica, el
forastero contrae matrimonio con una mujer local, de
modo tal que sus hijos median entre estos dos grupos
distintos. Y si bien el forastero es quien gobierna al
pueblo, es la nobleza nativa la que posee la tierra y, por
ende, gracias a su derecho previo a ella, son parientes

de mayor rango con respecto a los recién llegados.

are shown in the friezes as the vessels from which
Spondylus divers worked, although this does not
rule out the possibility of rafts being used for long-
haul trading journeys. Still, this suggests that the
Ecuadorians maintained a monopoly on balsa rafts,
and perhaps, even the Spondylus trade well into late
prehistory (see Pillsbury 1996 and this volume).

Temporarily ignoring the issue of whether the
Naimlap story recounts an actual event, it would seem
that the emphasis on the arrival by rafts is to make
the point that the newcomers did not come by land
and thus emphasizes that the intruders were truly
foreign. Arrival via raft suggests that they that they
came from very far away. In ancient Peru, the mo-
vement of great amounts of goods was best carried
out either via llama caravans or by water craft. If
Naimlap and his retinue were from a maritime cultu-
re, to begin with, then the fleet of balsa rafts makes
even more sense for an invasion and colonization of
a foreign land. Also, the arrival of foreigners by foot
would lack the dramatic punch in the story provided
by an arrival by sea. This emphasis on the arrivals of
true strangers to the North Coast thus leads to a dis-
cussion of the concept of Stranger Kings.

Marshall Sahlins (2008, 2017) wrote exten-
sively about Stranger Kings, noting their ubiquity
through time and space. Stranger Kings are foreig-
ners, usually bringing civilization to simpler autoch-
thonous peoples. In a classic, structuralist dialectic,
the outsider marries a local woman so that their offs-
pring mediate between the two different groups. And
while the foreigner is the ruler of the people, native
nobles are the owners of the land and thus, by their

prior claim to it, are senior kin to the arrivistes.

raft was from Salongo or, possibly, from Tumbes in extreme nor-
th coastal Peru. See Sandweiss and Reid 2016 for a discussion of
Chincha and theories about the raft and also Alcina Franch et
al. 1987 and Szaszdi 1978.

oA : .
Bolinesd < rve de Palo.

X "“‘?‘-ﬁ:
] _Rj::ﬂ quie sirve a'eGua#;j’f
I B Cocing. i
B “liyas&d‘duacﬂz.

nPopeses 9 0beng

Figura / Figure 4. Detalle de una ilustracion de una balsa oceénica del siglo XVIII, obra de Antonio de Ulloa. Se han
reportado balsas mas grandes y mas elaboradas. / Detail of an illustration of an 18th century ocean-going raft by Antonio
de Ulloa. Larger and more elaborate rafts have been reported.



Son numerosas las variantes del tema del «rey
extranjero». Estos pueden ser personas reales llevadas a
la sociedad o nobles locales a los cuales se transformaba
simbdlica o ritualmente en forasteros. Podian arribar
solos o con un pueblo integramente nuevo. Aunque hoy
en dia muchas tribus afirman haber ocupado sus tierras
desde tiempo inmemorial, Sahlins (2017) sostiene que,
en las épocas premodernas, todos los lideres o grupos
gobernantes eran considerados forasteros, factual o
simboélicamente. Pero son forineos que deben depender
de la poblacién local, tal como en el concepto andino
del dualismo asimétrico, en el cual una de las partes
(Hanan) es mayor o mds fuerte que la otra, pero no
puede sobrevivir, funcionar o prosperar sin la presencia
del miembro mas débil (Hurin) (Burger y Salazar-
Burger, 1993; Webb, 2012).

Los incas sostenian provenir de otro lugar
con dos mitos de origen distintos. En uno de ellos,
la primera pareja de incas viajé desde Pacaritambo, el
«lugar de origen» de las tres cuevas, y vivié aventuras
en el camino. En una version del relato Manco Inca, el
primer sapa inca, arrojé una vara de oro que se hundié en
el fértil valle del Cuzco, estableciendo asi su fertilidad
y el derecho sobre la tierra. En la segunda version,
los ancestros miticos viajaron desde Tiahuanaco, el
gran centro ceremonial en el lado boliviano del lago
Titicaca, para fundar una nueva dinastia. Ambas
versiones incluyen a forasteros provenientes de algun
otro lugar y que se fundan al Cuzco.

Tom Zuidema (1964) sugirié que los
primeros cinco sapa inca de la lista dindstica
proporcionada a los espafoles formaban parte de
la mitad inferior Hurin, en tanto que los siguientes
cinco eran de la mitad Hanan, lo que reflejaba una
diferenciacién de grupos tal como lo sugiere Sahlins
para los «reyes extranjeros». De igual modo, los

aztecas méxicas sostenian tanto descender de unos

toscos némadas errantes de los desiertos del norte,
como descender —gracias al matrimonio— de los
gobernantes de la legendaria Tula [Tollan].

Sahlins propone que todos los Estados
preindustriales tuvieron gobernantes a los que se
concebia asi; que las élites de dichos Estados estaban
fundamentalmente interesadas en la adquisicién
de bienes muebles del extranjero; y que estaban
organizados como formaciones politicas galdcticas. La
observacion hecha por Sahlin acerca de la adquisicién
de objetos exdticos se basa en gran medida en la obra
de Mary Helms (1988, 1993, 1998), y su referencia a
las formaciones politicas galdcticas en la de Stanley
Tambiah (1976, 1985). Las idas de Helms son bien
conocidas para los arquedlogos debido a su énfasis en
el poder simbdlico de los objetos exdticos de lejana
procedencia, el poder politico que recae sobre quienes
llevan estos objetos a casa; y el conocimiento esotérico
asociado con ellos. La identificacién de estos bienes
exoéticos con el prestigio y el poder —verbigracia, las
conchas de Spondylus, a las cuales solo se encuentra en
las célidas aguas de las costas ecuatorianas al norte, y
que a pesar de todo se valoraban tanto en el antiguo
Peri— es tal vez el principal ejemplo mediante el
cual los arquedlogos andinistas emplearon las ideas
de Helms para identificar creencias antiguas a través
del estudio de restos materiales.

El concepto de las formaciones politicas
galdcticas de Tambiah fue formulado originalmente
para los reinos del sudeste asidtico a partir de la nocién
de la mandala, un vocablo sdnscrito que quiere decir
«circulo», lo que usualmente alude en Occidente
a las pinturas que tienen a Buda al centro, con
bodhisattvas y otros mds de menor rango dispuestos
de modo concéntrico desde el centro hacia afuera.
Tambiah propuso que los reinos del sudeste asidtico

no eran entidades politicas unificadas a la usanza de la

'There are numerous variations on the theme of
the Stranger King. They may be real people who are
brought into a society or they may be local nobles who
are symbolically or ritually transformed into outsiders.
'They may come solo or they may come with an entire-
ly new population. While, today, many tribes claim to
have occupied their lands since time immemorial, Sa-
hlins (2017) argues that in pre-modern times, all leaders
or ruling groups, were seen, factually or symbolically, as
outsiders. But they are outsiders who must depend upon
locals just as in Andean concepts of asymmetric dua-
lism, in which one partner (Hanan) is larger or stronger
than the other, cannot survive, function, or prosper wi-
thout the presence of the weaker member (Hurin) (Bur-
ger and Salazar-Burger 1993, Webb 2012).

'The Incas claimed to have come from elsewhe-
re with two different origin myths. In one, the first
Inca couple travel from Pacariqtambo, the “origin
place” of three caves, with adventures along the way.
In one version of the story, Manco Inca, the first Sapa
Inca, throws a golden rod that sinks into the fertile
Cuzco Valley, establishing its fertility and a claim to
the land. In the second, the mythical ancestors travel
from Tiahuanaco, the great ceremonial center on the
Bolivian side of Lake Titicaca, to found a new dynas-
ty. Both tales feature strangers from elsewhere who
establish Cuzco.

Tom Zuidema (1964) suggested that the first
five Sapa Incas on the king list provided to the Spa-
niards were of the lower, Hurin moiety while the
latter five were of the Hanan moiety, reflecting a di-
fterentiation of groups such as Sahlins suggests for
Stranger King realms. Similarly, the Mexica Aztecs
claimed to be both the descendants of rude wan-
dering nomads from the northern deserts as well,

thanks to intermarriage, descendants of the rulers of

the fabled Tollan.

Sahlins proposes that all preindustrial states
had rulers conceived in this manner, that the elites of
such states primarily were concerned with the acqui-
sition of movable property from abroad, and that they
were organized as galactic polities. Sahlin’s point on
the acquisition of exotic objects is based greatly on
the work of Mary Helms (1988, 1993, 1998) and his
mention of galactic polities on that of Stanley Tam-
biah (1976, 1985). Helms’ ideas are well known to
archaeologists because of her emphasis on the sym-
bolic power of rare objects from far away, the political
power that accrues to those who bring such objects
home, and the esoteric knowledge associated with
them. Identifying exotic goods with prestige and
power, such as the Spondylus shells, only found in the
warm coastal Ecuadorian waters northward yet so
valued in ancient Peru, are perhaps the prime exam-
ple by which Andeanist archaeologists have been able
to employ Helms’ ideas and to identify ancient beliefs
through studying material remains.

Tambiah’s galactic polity was first formulated
for Southeast Asian kingdoms based on the notion of
the Mandala, a Sanskrit word meaning “circle,” com-
monly referring in the West to paintings of Buddha, in
the center, with bodhisattvas and others of lower-order
importance in concentric arrangements outwards from
the center. Tambiah proposed that Southeastern Asian
kingdoms were not unified polities in the nineteenth
century European sense but more like mandalas, with
power strongest in the center, over local peoples, gra-
dually weakening farther out, and with a hard-to-de-
termine boundary. Prior to the arrival of Europeans in
the mid-nineteenth century, there were many centers
of galactic polities in Southeast Asia which had outer
boundaries that sometimes overlapped. The notion of
galactic polities has been applied to many other re-

gions of the world, as well.



Europa decimonénica, sino que eran, mds bien, como
mandalas, en que el poder sobre los pueblos locales era
mis fuerte al centro y se debilitaba gradualmente hacia
afuera, siendo su frontera dificil de determinar. En el
sudeste asidtico hubo muchos centros de entidades
galdcticas antes del arribo de los europeos a mediados
del siglo XIX, los cuales tenian fronteras exteriores que
a veces se superponian. Esta nocién de formaciones
politicas galcticas también se ha aplicado a muchas

otras regiones del mundo.

Naimlap calza claramente dentro del perfil
del «rey extranjero» examinado por Sahlins. Diversos
detalles difieren de la versién general, ademds de
lo cual podemos también ver patrones culturales
inequivocamente andinos claramente expresados en la
leyenda. Una diferencia significativa entre el mito de
Naimlap y la historia general del «rey extranjero» es que,
enlugar de contraer matrimonio dentro de la comunidad
indigena, de la cual se nos dice muy poco, Naimlap al
parecer llevé consigo a su esposa. Esta podria, una vez
mds, ser también una cuestién lingtistica, en la medida
en que los narradores y oyentes originales de este relato
tal vez no vieron ninguna importancia en los nombres
de Naimlap, su esposa, y otros mis que no podemos
saber. Del mismo modo, es posible que la falta de
toda mencién de los pueblos originarios tal vez quedé
compensada con la afirmacién de que los seguidores
de Naimlap se propagaron por toda la tierra. Ademis,
la atencién prestada a los reyes que descendieron de él
ciertamente que subraya el hecho que €l no solo fue el
fundador de una nueva dinastia regia, sino también
de una poblacién integramente nueva del valle de

Lambayeque y mis alld.

Botella doble cuerpo con personaje ornitomorfo. Museo Arqueol6gico Nacional Brining, Lambayeque. /
Double-chambered bottle with ornithomorphic figure. Museo Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque.

Naimlap clearly fits the profile of a Stranger
King as discussed by Sahlins. Various details differ
from the generalized version and we also may clearly
see distinctly Andean cultural patterns being expres-
sed in the legend. A significant difference between
the Naimlap myth and the generalized Stranger King
story is that Naimlap apparently brings his wife with
him, rather than marry into the indigenous com-
munity about whom we learn very little. Again, this
may be a question of language inasmuch as the ori-
ginal tellers and hearers of this story may have found
significance in the names of Naimlap, his wife, and
others that we cannot know. In like manner, lack of
any mention of indigenous folk may have been com-
pensated for by the statement that Naim/lap’s followers
spread throughout the land and the attention paid to
descendant rulers certainly emphasizes the point that
Naimlap is not only the founder of a new royal dy-
nasty but also of an entirely new population of the
Lambayeque Valley and beyond.

Naimlap is identified with the green stone
that he brings with him. The concept that a stone
idol shared an essence with a living person is dis-
tinctly Andean. The Andean idea of consubstantia-
lity between a person and an idol is perhaps most
clearly expressed in the huaugue, the “brother” ima-
ges of Inca rulers made of portable stones that could
serve as his very presence, such as in battle or after
his death when the image would be venerated by
the Inca’s descendants (Duviols 1977). George Lau
(2021) points out, however, that this is only one ver-
sion of the creation and veneration of stone images
that serve as kin, including the more widespread
and older veneration of ancestors, a distinctly hi-

ghland Andean practice. Indeed, the importance of




Naimlap estd identificado con la piedra
verde que trajo consigo. La idea de que un idolo de
piedra compartia una esencia con una persona viva
es claramente propia de los Andes. La idea andina
de la consubstancialidad de una persona y un idolo
tal vez se expres6 con mayor claridad en el huaugue,
las imdgenes «hermanos» de los reyes incas hechas
con piedras portitiles, las cuales podian hacer las
veces de su presencia misma, como en una batalla
o después de su muerte, cuando la venerarian
sus descendientes (Duviols, 1977). Sin embargo,
George Lau (2021) sefiala que esta no es sino una
version de la creacién y veneracién de imdgenes
de piedra que hacen de parientes, lo que incluye
al mas antiguo y difundido culto de los ancestros,
que era una prictica inequivocamente propia de la
sierra andina. En efecto, la importancia del idolo
de piedra es una referencia no tan costefla, que
estuvo mds asociada en la prehistoria tardia con
las culturas de la serrania peruana, y que, lo que
resulta interesante, fue también comun en la cultura
mantefio-huancavelica de la costa ecuatoriana,
célebre por sus mercaderes comerciantes.

Al igual que en otras historias del «rey
extranjero», Naimlap era algo taimado, pues se
le enterré en secreto para que pareciera inmortal,
e igual tratamiento se le dio a su hijo Cium.
Tras enumerar los nombres de los siguientes
gobernantes, la historia pasa entonces al reinado
final de la dinastia, cuando Fempellec intenté
mover al idolo Yampallec y fracasd, siendo luego
seducido por el demonio en forma de una mujer
hermosa, lo que hizo que lloviera y se desataran
inundaciones, incitando asi una rebelién y un
regicidio. Examinando la historia regresivamente,
su aspecto mds distintivo es el regicidio, en tanto

que el sexo diabdlico que desencadena un evento

de El Nifio pareceria ser mds bien un tropo fécil
al cual emplear para justificar el asesinato de un
gobernante.

El elemento previo de la historia —que
Fempellec intenté mover el idolo y fracasé— podria
leerse como el episodio que marca el momento
en que el gobernante ya no sigue las relaciones
sociales debidas y ordenadas que el fundador
estableciera. El elemento del sexo con el demonio
muy probablemente es un tema desarrollado para
beneficio de los oyentes cristianos. En efecto, gran
parte de la forma en que la historia se desarrolla
podria haberse visto sumamente influida por la
presencia de los espanoles en el Perd, pues la
narrativa se disefla para sugerir una edad de oro
anterior, a la cual eventualmente le siguié la caida
de la casa reinante. Como ya se indicé, el final del
relato, con el ripido reemplazo de los sefiores de
Lambayeque con los chimies y luego los incas,
sirvié de justificacién a la conquista espafiola. Asi,
pues, desde una probable perspectiva indigena,
gran parte de la historia pareceria haber sido
distorsionada para que se adecie a las ideas
europeas, hispanas y cristianas. Tenemos por ello el
reto de detectar las ideas prehispdnicas que podrian

aun yacer escondidas en este relato.

(Acaso un sefior extranjero arribé junto
con su séquito al valle de Lambayeque, donde
fundé6 un nuevo ordenamiento dindstico que
habria de convertirse en lo que hoy conocemos
como la cultura arqueoldgica lambayeque? Una
proposicién como esta podria tal vez evaluarse
mediante el anilisis genético e isotépico. Hay

varios tipos de evidencia que sugieren que diversas

the stone idol is a rather non-coastal reference, more
associated with Peruvian highland cultures in late
prehistory, and interestingly, also common for the
Mantefio-Huancavelica culture of coastal Ecuador,
famous as merchant traders.

As in other Stranger King stories, Naimlap
is not without guile as he is secretly buried so that
he will seem immortal and his son Cium, also is so
treated. After recounting the names of the following
rulers, the story then shifts to the final reign of the
dynasty in which Fepellec attempts and fails to move
the idol, Yampallec, and is then seduced by the Devil
in the form of a beautiful woman causing it to rain
and flood, inciting a rebellion and regicide. Working
backwards, the most distinctive aspect of the story is
the regicide while the diabolical sex that brings on an
El Nifio event seems like an easy trope to employ to
justify the killing of a ruler.

'The prior story element, that Fempellec tries
and fails to move the idol can be read as making the
point that the ruler was not following proper and
orderly social relations established by the founder.
The sex with the Devil element, quite possibly is a
point elaborated for the benefit of the Catholic lis-
teners. Indeed, much of how the story unfolds may
have been strongly influenced by the presence of the
Spaniards in Peru because the narrative is designed
to suggest an earlier golden age that was followed,
eventually, by the downfall of the ruling house. The
end of the tale, with the rapid replacement of the
Lambayeque lords with the Chimu and then Inca.
served as a justification for Spanish conquest, as
previously mentioned. Much of this, then, seems to
be distorted from likely indigenous perspectives to
conform to European, Spanish, and Catholic views
and we are challenged to detect the Prehispanic
views that may yet be embedded in this tale.

Did a foreign lord and his retinue arrive in
the Lambayeque Valley and establish a new dynastic
order that became what we now know as the Lam-
bayeque Archaeological Culture? Perhaps through
genetic and isotopic analysis such a proposition could
be tested. There are several lines of evidence that su-
ggest that various influences from the northern Cen-
tral Andes and beyond did affect people and cultures
on the North Coast of Peru in later prehistory. Then
again, the Stranger King story does not have to re-
fer to an actual event to be culturally potent. Before
concluding with some final thoughts, let us review
what we do know and what we might reasonably infer
about political developments in Peru to contextua-
lize how we might best appreciate the Naimlap le-
gend because the socio-political state of the region
in late prehistory ultimately was the product of prior
circumstances.

Both the Lambayeque and Chimu archaeo-
logical cultures were products of prior cultural dy-
namics. The location of each, on either side of the
Pampa de Paijn, is roughly the same as two major
sixteenth century language regions, Moche (a.k.a.
Muchik) in the north and Quingnam in the south,
that likely existed for several hundred years, pre-
viously (see Urban 2019). The dynamics that led to
the demise of Moche culture and the development
of Lambayeque and Chimu thus may be partly due
to two different linguistic, and likely cultural groups,
that we now recognize as two difterent kinds of Mo-
che (Castillo and Donnan 1994). The added stimu-
lus to the transformation of Moche into these two
other cultures appears to have been the influence of
the Wari Empire (Quilter 2020a, 2020b) increasin-

gly in evidence, archaeologically (Bracamonte 2015,



influencias provenientes de los Andes centrales
septentrionales, y mds alld, si afectaron a los
pueblos y culturas de la costa norte peruana en
la tardia prehistoria. Pero para ser culturalmente
poderosa, la historia del «rey extranjero» no tiene
por qué referirse a un acontecimiento real. Antes de
terminar con algunas reflexiones finales, veamos lo
que si sabemos y podemos inferir razonablemente
acerca del desarrollo politico en el Pert, para asi
contextualizar cémo podriamos apreciar mejor la
leyenda de Naimlap, dado que el estado sociopolitico
de la regién en la prehistoria tardia fue, en ultima
instancia, el producto de circunstancias anteriores.

Tanto la cultura arqueolégica lambayeque
como la chimu fueron el producto de dindmicas
culturales previas. La ubicacién de cada una, a cada
lado de la Pampa de Paijin, es aproximadamente
la misma que la de las dos principales regiones
lingtisticas del siglo XVI —moche (o muchik) en
el norte y quingnam al sur— que probablemente
habian existido hacia ya varios siglos (consultese
Urban,2019). Ladindmicaque condujoalaextincién
de la cultura moche y al desarrollo de Lambayeque
y Chimu podria, por ende, deberse en parte a dos
distintos grupos lingtisticos —y probablemente
culturales— a los cuales hoy reconocemos como
dos tipos distintos de moche (Castillo y Donnan,
1994). El estimulo que se sumé a la transformacién
de moche en estas otras dos culturas pareceria haber
sido la influencia del Imperio huari (Quilter, 2020a,
2020b), cada vez mds evidente arqueolégicamente
(Bracamonte, 2015; Watanabe, 2016). Mas a pesar
de las evidencias del papel que Huari tuvo en la
transformacién de las culturas de la costa norte,
las historias de Naimlap y Tacaynamo sugieren un
origen en otro lugar, pues, si bien es cierto que no

contamos con informacién directa alguna acerca

Watanabe 2016). Yet, despite the evidence of Wari’s
role in transforming the cultures of the North Coast,
the Naimlap and Taycanamo tales suggest origins el-
sewhere for although there is no specific notation of
the origin places of the foreigners, the balsa rafts and
cotton cloths all suggest the north.

'There is a great deal of evidence that the peo-
ples of the north coast of Peru and coastal Ecuador
were great merchants and traders, with goods ex-
changed in both directions. We know, for example,
that metallurgy was so well developed in Lambaye-
que times that forms of “proto-money” existed and
that many everyday tools, such as agricultural imple-
ments, were made of bronze. We also know that the
hairless dog was imported from Mexico or nearby so-
metime in late prehistory (Cordy-Collins 1994) and
new ceremonialism became common such as human
sacrifice by heart extraction For the first time since
the Late Preceramic Period, as well, terraced temples
were built with central ramps. These all suggest con-
tact with regions farther north, perhaps even Mesoa-
merica for which there is considerable evidence (e.g.
Hosler 1995). Alana Cordy-Collins (2001) sugges-
ted, some time ago, as well, that a group of women
may have come to Peru from the north bringing new
styles of adornment and dress. Naimlap’s rafts could
have come from anywhere, but the balsa wood logs
to construct those rafts almost certainly came from
Ecuador, a place where the chiefs of the Mantefio
maritime and merchant culture were so powerful that
they successfully negotiated with the Inca in the cen-
tury before the Spaniards arrived.

Thus, it is quite possible that the Naimlap le-
gend could be based on a real event, but it is not ne-
cessarily so nor was it “necessary” to have served a
purpose in being told so long ago (nor today). Whi-

le we may remain uncertain of many of the details

Textil pintado con una deidad chimU coronada con una serpiente bicefalica. Chancay o Chimu, Perd, 1000-1470 d. C. Algodén; de ligamento
tafetan, pintado, 125x98,5 cm. B79.0846 Museo de Israel, Jerusalén. / Painted panel featuring a crowned Chimu deity with a bicephalic
serpent. Chancay or Chimu, Peru, 1000—1470 CE. Cotton; plain weave, painted, 125x98.5 cm. B79.0846 The Israel Museum, Jerusalem.



del lugar de origen de los extranjeros, las balsas y
sus ropas de algodén sugieren el norte.

Hay bastantes evidencias de que los
pueblos de la costa norte peruana y del litoral de
Ecuador fueron grandes mercaderes y comerciantes,
intercambidndose los bienes en ambas direcciones.
Se sabe, por ejemplo, que la metalurgia estuvo tan
bien desarrollada en la época Lambayeque que
habia formas de «protomoneda», y que muchas
herramientas cotidianas, como los implementos
agricolas, eran hechos de bronce. Sabemos también
que el perro sin pelo fue importado desde México
o algun lugar cercano en algin momento de la
prehistoria tardia (Cordy-Collins, 1994), y que
una nueva forma de ceremonial se hizo comun,
como el sacrificio humano mediante la extraccién
del corazén. Y, ademds, por primera vez desde el
Periodo Precerdmico Tardio se levantaron templos
de terrazas con rampas centrales. Todo esto sugiere
un contacto con regiones mds al norte, tal vez
incluso con Mesoamérica, para lo cual contamos con
evidencias considerables (por ejemplo, Hosler, 1995).
Alana Cordy-Collins (2001) sugirié también, hace
ya algunos afios, que un grupo de mujeres podria
haber llegado al Pert desde el norte, trayendo
nuevos estilos de adornos y vestimenta. Las balsas de
Naimlap podrian haber llegado de cualquier parte,
pero la madera empleada para construirlas casi con
toda seguridad provenia de Ecuador, donde los jefes
de la cultura maritima y comerciante mantefia eran
tan poderosos que negociaron exitosamente con los
incas en el siglo previo a la llegada de los espafioles.

Por ello, es muy probable que la leyenda de
Naimlap tenga como base un hecho real, pero las
cosas no necesariamente fueron asi, ni tampoco es
«necesario» que su narracién haya servido a un fin

cuando se la contaba hace tanto tiempo (ni tampoco

la tiene hoy). Aunque es posible que jamds sepamos
con certeza muchos de los detalles o la historicidad
de los hechos descritos, varios puntos quedan sin
embargo muy en claro con respecto a la existencia
y naturaleza de la historia de Naimlap. Si bien es
cierto que no podemos estar seguros, pareceria, para
empezar, que incluso de descartarse gran parte de la
leyenda como una invencién o invenciones espafnolas
disefiadas para oidos hispanos, la lista misma de los
reyes sugiere que en la costa norte peruana, en el
siglo XV1I, si habia una idea de la historia. Esto no
es poca cosa, pues si bien esta es una presentacién de
parientes sanguineos que se suceden el uno al otro
en el cargo a lo largo del tiempo, se trata de una
de las pocas ventanas que tenemos que nos permite
apreciar como fue que un pueblo de la antigtiedad
de esta parte del mundo interpretaba el pasado. Y al
parecer no fue tan distinta de las formas en que otros
pueblos lo hicieron.

Aunque es poco lo que se dice en este relato
del ancestro fundador, el vinculo entre Naimlap
y Yampallec, el idolo de piedra, es otro aspecto
importante de la historia y casi con certeza es
caracteristicamente andino. Naimlap es el fundador
carismdtico de la dinastia, pero su carisma se
encuentra estrechamente asociado con el idolo de
piedraverde que llevé consigo al valle de Lambayeque
(consultese Geertz,1977). Laimportancia del vinculo
carismdtico existente entre el mando y el objeto
volvié a ser enfatizado con el hecho que Fempellec, el
descendiente de Naimlap, intent6 infructuosamente
mover elidolo. Eseste intento de desalojara Yampallec
de su debido lugar lo que parece haber traido todos
los problemas subsiguientes. La leccién moral aqui es
asi conservadora: los reyes deben respetar los actos de
sus predecesores y no intentar cambiarlos. Al mismo

tiempo, la importancia de los personajes regios

and of the historicity of the described events, several
points are quite clear in the existence and nature of
the Naimlap story. For one, while we cannot be cer-
tain, it seems likely that even as we strip away much
of the legend as Spanish invention or inventions made
for Spanish ears, the king list, itself, suggests a sense
of history was present on the north coast of Peru in
the sixteenth century. This is no small thing, for even
though the history is a presentation of blood relations
succeeding one another in office, through time, this
is one of the few windows we have to appreciate how
the ancients in this part of the world interpreted the
past. And it was not that much different, apparently,
than the ways in which other peoples did so.

While little is told about the apical ancestor
in this tale, the link of Naimlap and Yampallec, the
stone idol is another important and, almost certainly,
a distinctively Andean aspect of the story. Naimlap is
a charismatic founder of a dynasty but his charisma
is closely associated with the green stone idol that he
brings to the Lambayeque Valley (see Geertz 1977).
'The importance of the charismatic tie between ru-
lership and object is reemphasized by the fact that
Naimlap’s descendent, Fempellec, attempts to move
the idol without success. It is this attempt to dislodge
Yampallec from its rightful place that seems to bring
on all of the subsequent trouble. Thus, the moral tale,
here, is conservative: that kings must respect the acts
of their ancestors and not try to change them. At
the same time, the importance of royal personages is
made manifest because Fempellec’s bad action brings
on a flood. Finally, the tale asserts that lords only rule
when they take care of their people and that they can
be punished by those people if they misbehave.

Alterity, foreignness, played a crucial role in
the valuation of lords and peoples as well as things

in prehistoric Peru (see Lau 2013). It is likely that

the idea of strangers as bringers of civilization was a
myth that had been propagated deep in the Andean
past. Perhaps it was what made Chavin missiona-
ries so successful in distant parts of Peru and made
the Wari Empire a success. The ideas of strangers as
civilizers certainly is a kind of history popular with
victors to emphasize their rights of conquest or of
elites explaining why they deserve their high status
compared to lower classes. There are enough deca-
des between the dramatic events that led to the end
of Moche, the influence of Wari, and the emergence
of Lambayeque and Chimor on the North Coast of
Peru that real influences of arrivals of foreigners from
the north could have also occurred.

Then again, the Naimlap story could be nothing
more than a tale told to explain why the osprey arri-
ves in the Peruvian summer time. Or perhaps, like
the osprey, people from the north regularly came on
balsa rafts on trading missions. The osprey’s arrival on
the North Coast is a harbinger of the arrival of the
summer the same time when trading rafts most likely
would have arrived from the north. The comment in
the Taycanamo story that refers to the cotton clothing
is intended to deny that the lord came from a distant
region. But a loin cloth is tropical dress, worn in sum-
mer, perhaps, but not the kinds of clothes worn by
lords of the North Coast for chilly winters. Perhaps
traders from Ecuador or even farther north decided to
come to the North Coast and stay.

Whether or not we may ever be able to defini-
tively link the Naimlap story with the movements of
specific groups of people, in the past, the story will re-
main a rich source for many years to come, and there
is much more to consider in the story than covered in
the present essay. Many of the minor details presented
in the story may take on great importance as we learn

more about the Lambayeque culture through both

pp. 154-155. Botellas lambayeques con representacion de personaje ornitomorfo, conocido
como Huaco Rey. Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque. / Lambayeque bottles
with the representation of an ornithomorphic character, which gives each one the name “Huaco
Rey” (“King Huaco”). Museo Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque.



| =i
Sty

|

1 .q- _nlhn.
:l.f.“._.. |m.m..___1ﬂ.. o



queda manifiesta, pues la mala accién realizada por
Fempellec provoca un diluvio. Por dltimo, el relato
afirma que los sefiores solo gobiernan cuando cuidan
de su pueblo, y que pueden ser castigados por este de
comportarse mal.

En el Pera prehistérico, la alteridad y la
condicién de extranjero tuvieron un papel en la
valoracién de sefiores y pueblos (consultese Lau,
2013). Es probable que la idea de los forasteros
como portadores de la civilizacién haya sido un mito
ampliamente propagado en el pasado andino. Tal vez
tue esto lo que hizo que los misioneros de Chavin
tuvieran tanto éxito en partes tan lejanas del Perd,
y lo que hizo un éxito del Imperio huari. La idea
de los extranjeros como civilizadores ciertamente es
un tipo de historia popular en la cual los vencedores
enfatizan su derecho de conquista, o una élite
explica por qué merece tener un estatus mas elevado
en comparacién con las clases bajas. Varias décadas
mediaron entre los dramaticos acontecimientos que
condujeron al final de moche, la influencia de huariy
el surgimiento de Lambayeque y Chimor en la costa
norte peruana, de modo tal que también podria
haberse producido el arribo de influencias reales con
extranjeros llegados del norte.

Pero la historia de Naimlap podria no
ser otra cosa que un relato contado para explicar
por qué el dguila pescadora llega en el verano
peruano. O tal vez las gentes del norte, al igual
que el dguila, llegaban con regularidad en misiones
comerciales. El arribo de esta ave a la costa norte
anuncia el arribo del verano cuando las balsas
comerciales muy probablemente habrian llegado
desde el septentrién. El comentario en la historia
de Tacaynamo que se refiere a la ropa de algodén
intenta negar que el sefior provenia de una regién

lejana. Pero el taparrabo es una vestimenta tropical,

usada tal vez en verano, pero no el tipo de ropa
llevada por los sefiores de la costa norte en los frios
inviernos. Tal vez los comerciantes de Ecuador,
o incluso de mds arriba, decidieron dirigirse a la
costa norte peruana y permanecer alli.

Podamos o no alguna vez vincular en
forma definitiva la historia de Naimlap con el
desplazamiento de grupos humanos especificos en
el pasado, lo cierto es que este relato seguird siendo
una rica fuente durante muchos afios, y queda mucho
por considerar en ella de lo que hemos cubierto en
el presente ensayo. Muchos de los detalles menores
presentes en ella podrian asumir mayor importancia
cuando sepamos mas dela culturalambayeque, a través
tanto de la arqueologia como del descubrimiento de
nuevos documentos. Podriamos asimismo considerar
cuestiones de cémo nosotros u otros mds nos
relacionamos con la tierra y con nuestros legados del
pasado, sean estos reales o imaginados. Actualmente
el mundo «desarrollado» y las élites del mundo
sienten una creciente preocupacién por la presencia
de demasiadas personas, y porque los inmigrantes y
los recién llegados constituyen una amenaza para la
poblacién local. Y sin embargo en el pasado, cuando
la vida duraba menos y las tasas de mortandad infantil
eran altas, a las tribus y naciones les preocupaba el
peligro de que su grupo desapareciera, precisamente

debido a que no hubiese suficientes pobladores'.

11 Hay, claro estd, lugares donde el temor a la caida demogra-
fica existe, como en el cada vez mds anciano Japén. En cambio,
en otros lugares, lo que predomina mdis bien es el temor a la
sobrepoblacién. Aunque a muchos ciudadanos estadounidenses
les preocupa que la gente que ingresa proveniente de América
Latina y otros lugares sature los recursos y servicios, son muchos
los estudios que indican que, sin dicha inmigracién, Estados
Unidos careceria de fuerza laboral.

archaeology and by the discovery of new documents.
We may also consider issues of how we and others
relate to the land and to our legacies from the past,
whether real or imagined. Today, in the “developed”
world and among the world’s elites there is a concern
that there are too many people and that immigrants
and newcomers are a threat to the locals. Yet, in the
past, with short life-spans and high infant mortality
tribes and nations were worried about the danger of

their group disappearing due to not enough people.'?

12 Of course, there are places where the fear of declining popu-
lation exists, such as in ageing Japan. And elsewhere, the fear
of overcrowding belies the opposite concern. Although many
U.S. citizens worry that people entering from Latin America
and elsewhere will overburden resources and services, any studie
indicate that without such immigration the United States may
lack an adequate labor forces.



Tucume vy el relato
de Naimlap Capitulo

Tdcume gnd the Chapter
story of Naimlap



e e
mﬁ‘i‘x e

A A,
(o Ayt
g )




Uno de los relatos mds interesantes de las
tradiciones orales peruanas es, sin duda, el referido
a Naimlap, «quizd la pagina mds rica que tiene la
historia de la literatura norperuana» (Zevallos, 1989b:
96). Como se sabe, existen dos versiones. La primera,
quizd la mds importante, fue recogida y transcrita por
Miguel Cabello Valboa, en el pueblo de Lambayeque
en 1581 (Cabello Valboa, 1951). La segunda, unos dos
siglos después, registrada de modo independiente por
Justo Modesto Rubifios y Andrade, cura de Mérrope
y Pacora en 1782 (Rubifios y Andrade, 1936). En el
ambito de la arqueologia y la etnohistoria, se lo ha
propuesto como un relato histérico, un mito o una
combinacién de ambos. Sin embargo, hay una tercera
via de comprensién del relato, desde la literatura, que
no ha sido integrada al anilisis, especialmente por los
arquedlogos. Creo que esta perspectiva tiene mucho
valor y la tomaré en consideracién para disponer de

un argumento adicional.

Luis Alfredo Narvaez Vargas

Direccion Desconcentrada de Cultura de Lambayeque

Veamos a los protagonistas. Se sabe que esta
historia fue contada por un indigena bautizado
con el nombre de Martin Farrochumbi, «cacique»
de Lambayeque, que tuvo vinculo familiar con la
élite que ejercié el poder en la época inca, desde el
centro religioso de cerro La Raya o cerro Purgatorio.
Farrochumbi fue uno de los hijos de Pedro Cosqo
Chumbi, cacique de Lambayeque al instalarse los
espafioles en esta region (Zevallos, 1989a; Sala, 1989).
Don Martin debié tener un amplio conocimiento
del territorio y fue una persona muy allegada a los
representantes de la Iglesia y del poder espafiol recién
asentado en Lambayeque y Zafa.

Las fuentes mds importantes han sido
sintetizadas por Glave, que nos da luces sobre el
personaje. De hecho, don Martin fue muy respetado,
tenia poder sobre la poblacién local, servia ala Iglesiay
el Estado colonial en general, incluso como traductor.

El cura Cabello Valboa lo considera como «hombre

pp. 160-161. Vista aérea de sitio arqueoldgico Tucume, Lambayeque. /
Aerial view of the Tucume Archaeological Site, Lambayeque.

One of the more interesting stories of the
Peruvian oral tradition is, without doubt, the
story of Naimlap; “perhaps the richest page in
the literature of northern Peru” (Zevallos, 1989b:
96). There are two versions of this story: the first
and more important one was compiled by Miguel
Cabello Valboa in Lambayeque in 1581 (Cabello
Valboa, 1951), and the second one was compiled
independently by Justo Modesto Rubinos vy
Andrade, priest of the town of Mérrope and
Pacora a couple of centuries later —in 1782 to be
precise (Rubifios y Andrade, 1936). Archaeology
and ethnohistory have categorized the story of
Naimlap as a historical chronicle, a myth or a
combination of both. However, there is a third way
to analyze it that has been omitted, especially by
the archaeologists: the literary perspective. Because
I believe the literary perspective is of much value, I

will use it to propose an additional argument.

To begin with, lets take a look at the main
characters. We know this story was first told by a
baptized native called Martin Farrochumbi, who had
been chieftain of Lambayeque and was a descendant
of the elite that ruled athat domain from the religious
center of La Raya or Purgatory Hill during the Inca
period. Farrochumbi was one of the sons of Pedro
Cosqo Chumbi, who was chieftain of Lambayeque
when the Spaniards settled in that region. (Zevallos,
1989a; Sala, 1989). Mr. Faarrochumbi, who must have
known the territory very well, was well acquainted
with the Spanish authorities and churchmen who
had settled in Lambayeque and Zaia.

'The more important sources regarding this
character have been compiled by Glave, who tells
us that Mr. Farrochumbi was well respected, had
an ascendancy over the local population, and served
the colonial state and church in different ways,

including as a translator. The priest Cabello Valboa



i
L

Ceremonia y escenificacion en sitio arqueolégico Tucume, Lambayeque. /
Staging of a ceremony at the Tucume Archaeological Site, Lambayeque.

muy amigo de la verdad cristiana y favorecedor de
la Iglesia». Construy6 con su peculio el templo de
Lambayeque, al que considera mejor que el de Lima,
comentario que recibié al parecer del propio virrey
Francisco de Toledo, a quien hosped6 en su casa,
como lo hizo con muchos dignatarios y miembros
de la jerarquia eclesidstica, a quienes atendi6
ampliamente. Este personaje incluso acude al rey de
Espafia a través de fray Antonio de la Calancha para
ser beneficiado con diversas «mercedes» a las que se
consideraba con derecho, por toda una vida al servicio
del poder colonial. Esta actitud lo convirtié en un
modelo a imitar por los demds curacas de la region
(Glave, 2021). Sin embargo, en su misiva al rey de
Espana, podria decirse que diversos pedidos pueden
considerarse como reivindicaciones, atendiendo a su

estatus y su probada lealtad al sistema colonial.

El relato de Naimlap forma parte de la Misce-
ldnea antdrtica®, obra que a Cabello Valboa le tomé
escribir unos diez afios, entre 1576 y 1586, como ¢l
sefiala, manuscrito que no pudo publicar en vida. Fue
un clérigo agustino que lleg6 al virreinato del Pera
en 1566, a los 33 afos de edad. Segun sus bidgrafos,
tue ademads un soldado que participé en diversas ba-
tallas en el contexto de los conflictos armados que se
sucedieron entre Espafia y Francia en el siglo XVI
(Castafién, 1941; Rose, 1999). Su obra més conocida
fue concebida y organizada bajo los criterios de una
«misceldnea», género literario que habia comenzado
a tener mucha vigencia en Europa, tendencia que

tiene efecto en América, asumida también por las

1 Antirtica sefialaba el sur, para diferenciarlo del norte o Arti-
co, dominado geograficamente por la estrella polar. El término
«Antirtico», por lo tanto, incluy6 a la América indigena, la cual
tenia en el virreinato del Pert su eje politico.

says he was “a good friend of the Christian truth
and a helper of the church”. He built the church of
Lambayeque out of his own wealth, and thought it
was even better than the one in Lima -a comment
he apparently received from the viceroy Francisco
de Toledo himself. He hosted the viceroy and
many other dignitaries and members of the church
in his house, where he served them promptly. He
once contacted the king of Spain through Brother
Antonio de la Calancha to ask him for some benefits
which he considered himself entitled to after a
lifetime of service to the colonial state. This turned
him into a model that other chieftains of the region
tried to imitate (Glave, 2021). His letter to the king
of Spain shows that one of the benefits he asked for
was the recognition of his social status and proven

loyalty to the colonial system.

The story of Naimlap is included in the
Misceldnea antdrtica, a book that Miguel Cabello
Valboa himself says he wrote in the space of ten
years, between 1576 and 1586. However, it was not
published until after his death. Cabello Valboa was
an Augustine priest who arrived to the Viceroyalty
of Peru in 1566, when he was 33 years old.
According to his biographers, he participated as a
soldier in several battles fought between Spain and
France during the 16th century (Castaién, 1941,
Rose, 1999). His main literary work was written in
the form of a “miscellany”, a genre that had become
very popular in Europe, and was also adopted by the
intellectual creole elites of the American continent.
In the several academies that were created in
the viceroyalty of Peru, local intellectuals met to

present and discuss their literary works, which at



élites intelectuales criollas. Asi, se crearon varias aca-
demias, al formarse espacios para reunirse y exponer
las creaciones literarias, generalmente relacionadas
con la poesia y la miscelinea. Cuando llega el Perd,
Cabello Valboa ingresa a la Academia Antartica, ins-
titucién limena integrada por connotados personajes
de la época, cuya produccién fue reconocida y alenta-
da por sus pares espafioles. Sin embargo, a pesar de la
presencia relevante de personajes como el Inca Garci-
laso de la Vega o Sor Inés de la Cruz en la literatura
virreinal peruana, algunos especialistas consideran a
este grupo, con excepciones, una «pobre imitacién de
la literatura espafola» (Mora Valcdrcel, 1921: 231).
La misceldnea se caracteriza por tratar una amplia y
diversa temitica independiente en una sola obra, tra-
tando de impresionar y entretener al lector, para lo
cual se incluyen asuntos exéticos, extrafios y raros,
un espacio para la narrativa, la poesia, los refranes, la
aventura, el romanticismo o situaciones inverosimi-
les y también la historia. «El afin de saber el espiritu
aventurero y los descubrimientos geograficos facilita-
ron con ayuda de la imprenta la proliferacién de este
tipo de obras misceldneas que tratan de casi todo, sin
parar mientes en apartar lo verdadero de lo falso y
lo esencial de lo anecdético» (Mora Valcarcel, 1921:
237). En su momento, la misceldnea marcé clara dis-
tancia de la historia, por lo que se considera el antece-
dente de la novela propiamente dicha’.

Recordemos que, con la imprenta, los libros
comienzan a tener mayor acogida por las élites ilus-
tradas como parte del prestigio y el refinamiento so-
cial. Una de las mds famosas misceldneas en Espafa
tue Silva de varia leccion, escrita por Pedro Mexia,
en 1540, considerada una obra mediocre, pero de un

éxito inusitado entre la naciente burguesia, traducida

2 Lerner menciona en este propésito el trabajo de Menéndez y
Pelayo: Origenes de la novela (Lerner, 2003: 232).

a muchos idiomas y con mds de cien ediciones. La
mencionamos debido a que esta obra fue una de las
fuentes utilizadas por Cabello Valboa para su Mis-
celdnea antdrtica. Silva influye ademds en Misceldnea
Austral, 1a poco conocida obra de Diego Avalos y Fi-
gueroa, también miembro de la Academia Antartica
limefia. Esta altima fue la primera obra literaria pro-
piamente dicha impresa en Lima en 1602. La obra de

Cabello Valboa nunca logré ser publicada.

trics, ﬁ-wf:éﬂmﬂ i, wum&m
pesie acios Reyes | ufald‘d? el Pirut Wﬁr
Vicran: casiasnetables {MMW
nasiimintes ymiertesyaeled porel Vduers
g~ (nde; dicrantes Jﬁm'
Diriyide :‘.l:!uTrp.fmﬂw For
rrru?‘m _;rq. ﬂmfﬁqﬁtk”

&l g .-{l--"

Por Migucl tabeis wfﬁu clerige pre
f’;ﬂ enel Pru. Naﬁtmffm
*Er Andala, n.-“'

ang e igEE < ~

df- l’J’

Portada de Miscelanea Anchartica, de Miguel Cabello
Valboa. / Frontispiece of Miscelanea Anchartica. Miguel
Cabello Valboa.

that time were mostly written in the Poetry and
Miscellany genres.

When Cabello Valboa arrived to Peru
he entered the Academia Antirtica, a cultural
institution in Lima whose work was supported by the
intellectuals in Spain. Some scholars think that for
the most part this group produced “a poor imitation

of the Spanish literature”, despite the fact that some

renowned figures like Inca Garcilaso de la Vega and

fht S CON,LICENCIA,
e "--‘Elyﬁadrigl.‘i"ar Luis .!'.irq_ .

Portada de Silva de varia leccion, de Pedro Mexia. /
Frontispiece of Silva de varia leccion. Pedro Mexia.

Sor Inés de la Cruz were members of the colonial
cultural institution (Mora Valcircel, 1921: 231).

The genre of Miscellany is characterized by is
treatment of many different and unrelated subjects in
a single unified work; its aim is to entertain the reader
with subjects such as eroticism, strange or rare events,
fiction, poetry, proverbs, romanticism and history
among others.

'The thirst for knowledge, the spirit of adventure,
the geographic discoveries and the printing industry
all concurred to the proliferation of this genre of
literature, which covered all kinds of subjects without
caring to divide truth from falsehood or the essential
from the anecdotal (Mora Valcidrcel, 1921: 237).
Because Miscellany defined itself as different from
history since its beginnings, it is nowadays considered
to be a precursor of modern fiction.

The books published by the developing
printing industry of those days were well accepted
by the intellectual elites, who viewed them as a
sign of prestige and social refinement. The “Silva de
Varia Leccién” (“Silva of Varied Lesson”), written in
1540 by Pedro Mexia, was one of the most famous
miscellanies published in Spain. Though it was
initially considered to be a mediocre work, it became
an unexpected success among the rising bourgeoisie,
with translations into several languages and more than
a hundred editions or reprints. We mention it because
it was one of the sources Cabello Valboa used for his
“Misceldnea antartica”. Moreover, Pedro Mexia’s
book also influenced the “Miscelinea Austral”, a
little known work by Diego Avalos and Figueroa,
another member of the Academia Antdrtica of Lima.
While the “Misceldnea Austral” was the first strictly
literary work published in Lima (in 1602), Cabello
Valboa’s “Misceldnea antartica” was never published

in that city.



Misceldnea antdrtica trata de muy diversos te-
mas, incluido debates y teorias eruditas y fundamen-
tadas, con la informacién de su tiempo, respecto de la
poblacién de América considerada descendiente del
profeta Ophir, lejano descendiente de Noé, haciendo
gala de su reconocida retérica literaria. En cambio,
al tratar temas relacionados con la historia preinca e
inca, los especialistas han expresado dudas de la cali-
dad de sus textos a consecuencia de su escaso rigor de
informacién (Porras, 1986). Siguiendo esta opinidn,
desde el punto de vista literario, son muy interesantes
las investigaciones que permiten identificar espacios
en su texto, en que la ficcién y la historia se funden,
con argumentos propios de tendencias literarias de la
época (Lerner, 2003; Alcald Galan, 1996). Uno de
los mds interesantes, entre otros, es la mencién épica
de un episodio amoroso y trigico que recurre a una
figura literaria romantica muy difundida en su época,
que se traslada a la guerra entre Hudscar y Atahualpa.
Sus protagonistas proceden de los bandos en conflic-
to. Se menciona a la bella Curicuillor disfrazarse de
varén para ir en busca de su amado Quilaco Yupan-
qui, encontrindolo herido en el campo de batalla.
Este tema se origina en la literatura morisca y se tras-
lada a América, como Guacolda y Lautaro, los héroes
mapuches, en la famosa La Araucana (1569-1589), de
Alonso de Ercilla, y la conquista del actual territorio
de Chile (Lerner, 2003: 231-232).

Por estas razones, el uso literal de un tex-
to como el de Cabello Valboa, para la época inca y
preinca, tiene diversas implicancias. Requiere, sin
duda, mayor y mejor informacién, especialmente en
el campo de la arqueologia y la etnohistoria, para sa-
carle el mayor provecho posible a su obra. Sin embar-
go, para el caso que nos ocupa, las coincidencias con
lo registrado doscientos afios después por Rubifios y

Andrade hacen ver la «objetividad» del registro y su

especial valor en este territorio. Esto pone en la ba-
lanza el importante rol de estos cronistas, que, ante la
falta de libros de referencia sobre Ameérica, debieron
recurrir a las fuentes orales de las poblaciones indi-
genas. La aspiraciéon de Cabello Valboa era publicar
sus manuscritos, dirigidos para un publico criollo y
europeo creciente y dvido de nueva informacién. Tal
vez por eso las genealogias y dinastias se explicaron
en la forma europea, para facilitar la comprensién del
texto. Es evidente que Martin Farrochumbi tenia fa-
miliaridad con la historia de Naimlap. Su memoria
guardaba un relato ancestral transmitido de genera-
cién en generacién. Aunque, finalmente, aparece en
la forma en que el cronista decide, dejando de lado,
seguramente, mucho del conocimiento que el infor-
mante tenia. Aun asi, Cabello Valboa tuvo buen cri-
terio al decidir tomar el testimonio y convertirlo en
un texto, de mucho valor.

Nuestras reflexiones sobre el relato se basan
en nuestro trabajo de investigacién en Tucume, en el
sentido estrictamente arqueoldgico, cuyas principales
conclusiones han sido publicadas (Narvdez Vargas,
1986 y 2014). El segundo aspecto se refiere a nuestro
interés por el estudio de diversas tradiciones actua-
les, especialmente la tradicién oral, las abusiones, las
tecnologias y los saberes, la prictica religiosa popular
y campesina, que forman parte de una cosmovisién
que tiene lineas de continuidad importantes con las
sociedades prehispanicas. Unos afios antes del regis-
tro de Cabello Valboa, Tcume habia pasado por una
sucesion histérica de conquistas (chimd e inca) y, se-
guramente, de imposiciones diversas, que los restos
materiales de la sociedad de este tiempo atestiguan a

través de la arqueologia.

LA ARAVCA
nadedon Alonfode Er-

alla y cufiiga.

DIRIGID A A LA SACRA
Catholica Real Mageitad del Rey
don Philippe nueftro Senor.

Eraa iy 1o i i

EN SALAMANCA,
Encafade DomingodePo rtonarijs,impref=!
for defu Catholica Mugeftad.

Con prinilegio deCaftilla,yde Aragon. ] =]

Acoftade Vicente,y Simon de Porto narijd
Efla taffado s marausdis el pliege.

Portada del poema épico La Araucana, de Alonso de
Ercilla. / Frontispiece of the epic poem La Araucana, by
Alonso de Ercilla.

Cabello  Valboa’s “Miscelinea antdrtica”
treats very different subjects, including debates and
sophisticated theories supported by the information
available in his day, in which he displays his renowned
rhetoric and literary ability to argue that the native
population of the Americas descended from the
prophet Ophir, himself a far descendant of Noah.
Scholars have expressed doubts about the quality of
his texts on the histories of the pre-Inca and Inca

periods, mainly because of the scarce reliability

of his sources (Porras, 1986). However, some very
interesting literary analyses emphasize parts of those
texts where fiction and history mingle in ways that
are characteristic of the literary tendencies of those
days (Lerner, 2003; Alcald Galin, 1996). One of
the more notable of these cases is when the author
adapts the theme of a very popular love-and-tragedy
epic to the war between Hudscar and Atahualpa; its
protagonists belong to the opposing sides in the war:
the beautiful Curicuillor dresses herself up as a man
and enters the combat field in search of Quilaco, her
lover, who she finds wounded on the ground. This
theme comes from the Morisco literature of Spain
and is also used by Alonso de Ercilla in his famous
book “La Araucana” (1569-1589), where Guacolda
and Lautaro are the two “Mapuche” characters who
interpret it in the context of the spanish conquest of
Chile (Lerner, 2003: 231-232).

Cabello Valboa’s text does not offer much
that can be used as a source for the pre-Inca and
Inca periods, because of its lack of sufficient and
reliable sources of information -especially as regards
archaeology and ethnohistory. However, his text
does show many coincidences with the one Rubifos
y Andrade wrote two hundred years later, a fact
which confersitadegree of “objectivity” that makes it
valuable for the study of those periods in the Andean
region. This in turn emphasizes the important role
played by the Spanish chroniclers, who used oral
sources of the native Andean populations in view of
the absence of any previous reference works about
the Americas. Cabello Valboa’s manuscripts were
written and printed for a growing European and
a creole public that was avid for new information.
Thus for example, the reason why they described
the local dynasties and genealogies in European

terms was so that they could be easily understood.



Tdcume

Arqueoldgicamente hablando, la ocupacién del
sitio de cerro Purgatorio en Tdcume se inicia alrede-
dor del siglo XI y continué de modo ininterrumpido
hasta la llegada de los espaiioles. Sin embargo, la época
mids antigua corresponde con el final de la civilizacién
moche (700-800 d. C.) en huaca Pintada, un peque-
fio sitio a unos 3 kilémetros, de distancia del centro
urbano de cerro Purgatorio. Asi, un proceso de largo
aliento que corresponde con la cultura lambayeque se
prolongé por unos tres siglos, hasta la llegada de los
conquistadores chimus, a mediados del siglo XIV.
Luego los incas (1470-1532) y los espaiioles (1532-
1821). El momento culminante de la cultura moche ha
sido registrado también en huaca Bandera, en la vecina
localidad de Pacora, en un momento contemporineo
con huaca Pintada y San José de Moro, en el valle
del Jequetepeque (Curo, 2014). Esta es una época
de colapso del estilo moche, que ingresa en una fase
«transicional» alrededor de la que confluyen muy di-
versas expresiones culturales (Pachacimac, Huari,
Cajamarca, Nieveria, entre otros). Luego del aban-
dono de huaca Bandera, aparece la cerimica Lam-
bayeque Medio, como una injerencia invasiva del
«Estado» lambayeque a partir de 950 d. C., como ha
sido propuesto también en San José de Moro, donde
las tumbas lambayeque rompen los contextos moche
transicional previos (Castillo, 2000).

Los fechados mas tempranos en cerro Purgato-
rio corresponden a entierros lambayeques del siglo X,
que se asocian con cerdmica del tipo «Huaco Rey» y el
estilo tricolor, en un cementerio del sector sudeste del
sitio, que asumimos como parte de los inicios de una
gran actividad constructiva que conformé el centro
urbano de élite mds extenso e importante a la llega-

da de los conquistadores (chimus, incas y espafioles).

Evidently, Martin Farrochumbi knew the story of
Naimlap because this ancient narrative had been
orally transmitted from generation to generation.
However, the story was written down the way the
chronicler chose, and he surely decided to leave aside
much of his informant’s original version. Anyway,
Cabello Valboa did well in taking the post and
writing the story down, in what would later become
a very valuable text.

Our views on the story of Naimlap derive
from our strictly archaeological research work at
Tudcume, whose main conclusions have already been
published (Narviez Vargas, 1986 and 2014). We
also have an interest in the modern-day traditions of
this area, including its oral traditions, superstition,
technology, popular knowledge and religion of the
urban area and the countryside, all of which are
part of a cosmic vision that clearly shows continuity
with that of the prehispanic societies. A few years
before Cabello Valboa wrote his chronicle, Ttcume
had been subjected to a succession of conquests,
especially by the Chimuds and the Incas. The
different demands they doubtlessly were obliged
to comply with have left material remains in the
ground which are direct witnesses of those days,

and can be recovered through archaeology.

Archaeologically, the occupation of the site
called Purgatory Hill in Tdcume began around the
11th century AD and continued uninterruptedly
until the arrival of the Spanish conquerors. However,
the oldest date of occupation in the surrounding area
corresponds to the end of the Moche (or Mochica)
civilization (ca. 700-800 AD) at Huaca Pintada,

a small site located about 3 kilometers from the

Vista aérea dell complejo arqueoldgico de Tucume con el cerro Purgatorio. /
Aerial view of the Tucume Archaeological Site with the Purgatorio hill.



Ya antes, algunos fechados de radiocarbono habian
sefialado una antigiedad de 900 afios para los espa-
cios mds antiguos del complejo arqueolégico (Trim-
born, 1979). Por otro lado, edificios como huaca I o
huaca Larga son consecuencia de una superposicién
constante de notables remodelaciones que pueden ser
entendidas como expresién de la renovacién del po-
der. Es posible que los momentos iniciales de estos
grandes edificios coincidan con el siglo X.

Uno de los casos mds conspicuos de superposi-
cién arquitectdnica es el de huaca Larga, donde docu-
menté una secuencia estratigrafica que incluye mate-
riales constructivos y aspectos formales distintos. Las
construcciones primigenias corresponden a la cultura
lambayeque. Se utilizé adobe plano convexo, lo que
permitié la construccién de muros de base ancha que
van adelgazdndose paulatinamente hasta concluir en
punta. Estas construcciones, ademids, utilizaron, de
modo consistente, un enlucido que da a la construccién
una coloracién «verduzca», comun a varios edificios en
el sitio (huaca I, huaca de las Balsas, huaca Las Abejas,
templo de la Piedra Sagrada, Sector Vivienda, la Plaza
Central y cementerios). Ain no tenemos fechados ra-
diocarbénicos de estas construcciones.

Luego, un conjunto de estructuras se superpo-
ne, cubre las primeras con grandes rellenos y a veces
reutilizdndolas. Estas nuevas edificaciones usan ado-
bes planos y muros construidos a plomo, con enluci-
dos grises y pintura mural tricolor, rojo, blanco y ne-
gro. El motivo reiterado es el del ave en picada, tema
de mucha popularidad en la costa norte durante este
tiempo. Figura, ademads, en objetos de metal, tejidos,
tallas de madera, huesos, conchas, entre otros. El ave
en picada es uno de los sellos culturales mds intere-
santes que separan el Viejo Mundo de los mochicas,
de las nuevas tradiciones chimus al sur, cerca del valle

de Moche, y al norte, en Lambayeque. Esta nueva

arquitectura permite, ademds, la aparicién de estruc-
turas en forma de U en la Plataforma II de huaca
Larga, que expresan un «aire» chimd, pues no tiene
las hornacinas tan caracteristicas de Chan Chan y sus
sitios administrativos rurales.

La secuencia en esta plataforma culmina con
el relleno de las estructuras chimus, dando paso a un
conjunto de cuatro recintos —dos hacia el norte y dos
hacia el sur— intercomunicados. Estos recintos fue-
ron construidos en piedra, con enlucido de barro gris,
pero disefiados con hornacinas amplias, de forma cd-
bica, cubiertas con un techo elaborado con madera
de algarrobo, superpuesta por hiladas de adobe. En
el contexto de abandono, estos recintos fueron re-
llenados, destruidos e incendiados. Todo el material
cultural asociado a este enterramiento del edifico era
inca. Al concluir la excavacién de los rellenos, se ob-
servaron perforaciones amplias en el piso, que moti-
varon el hallazgo de un personaje principal, acom-
pafiado por conchas de Spondylus, tocado de plumas,
orejeras, pectoral, tocado de plata, y otros implemen-
tos selectos. Fue acondicionado en posicién sentada,
enfardelado con un complejo conjunto de telas de alta
calidad, todas de estilo y materiales locales. Estuvo
acompafado de dos varones, todos ubicados en el re-
cinto nordeste. Hacia el recinto suroeste, encontra-
mos 18 entierros de mujeres, con implementos texti-
les y ornamentos selectos. Es decir, durante la época
inca y antes del abandono del sitio, se enterrd, bajo
el piso de este edificio, a un personaje interpretado
como cabeza de gobierno local, acompafiado por dos
individuos masculinos, y 17 mujeres.

Entre los materiales de relleno, fueron encon-
trados pendientes de cristal, de época colonial y evi-
dencia de lluvias torrenciales antes de producirse el
incendio, que dejaron una notoria capa de sedimen-

tos. Dada la evidencia inca y colonial, se dedujo que

center of Purgatory Hill’s urban. Thus, the initial
development of the Lambayeque culture lasted
for about three centuries, and then this culture
continued its development until it was conquered
by the Chimus in the middle of the 14th century.
Then came the Incas (1470-1532) and finally the
Spanish (1532-1821). The end of the Moche culture
has also been dated at Huaca Bandera, a site near
Pacora that was contemporary to Huaca Pintada and
San José de Moro in the Jequetepeque valley (Curo,
2014); it corresponds to the collapse of the Moche
pottery style, which then becomes “transitional”
and incorporates several different cultural influences
(like Pachacimac, Huari, Cajamarca, Nieveria and
others). The Middle Lambayeque pottery, which
appears after the abandonment of the Huaca
Bandera site, corresponds to an invasive interference
on the part of the Lambayeque state that began in
about 950 AD. The same has been proposed for the
San José de Moro site, where the Lambayeque tombs
interrupt the previous transitional Moche styles
(Castillo, 2000).

The earlier datings at Purgatory Hill belong
to Lambayeque burials of the 10th century, which
are associated with the “Huaco Rey” pottery and the
tricolor pottery style. These burials were found at a
cemetery located in the southeastern side of the site,
which we assume was built during the initial phase of
a period of great building activity that produced what
became the biggest and more important elite urban
center in the area before the arrival of the foreign
conquerors (Chimus, Incasand Spanish). Radiocarbon
datings have given an age of 900 years for the older
areas of the archaeological site (Trimborn, 1979). On
the other hand, buildings such as the Huaca I or the
Huaca Larga reveal superimposition and remarkable

remodeling that can be interpreted as the expression

pp. 174-175. Vista aérea de Huaca Larga en el complejo arqueoldgico de Tucume,
Lambayeque. / Aerial view of Huaca Larga at Tucume Archaeological Site, Lambayeque.

of a renewal of power. Their construction probably
began during the 10th century.

One of the most conspicuous cases of
architectural superimposition is that of Huaca Larga,
asite for which I documented a stratigraphic sequence
that includes building materials and different formal
elements. In its older buildings, which belong to the
Lambayeque culture, the use of plano-convex mud
bricks allowed for the construction of wide-based
walls that rose up gradually thinner until they ended
in a pointed top. A particular plaster that was used
in several of these buildings gave them a greenish
color (e.g. Huaca I, Huaca de Las Balsas, Huaca Las
Abejas, Templo de la Piedra Sagrada, Sector Vivienda,
Plaza Central and the cemeteries). We don't yet have
radiocarbon datings for these buildings.

A later stage presents an assemblage of
architectural structures that superimpose to the
earlier ones, usually covering them with big fillings,
but sometimes reusing them. This new architecture
introduces U-shaped platforms like the one found
in Platform II of the Huaca Larga, which have a
Chimu look because they lack the niches that are
an important characteristic of Chan Chan and its
related inland administrative sites.The walls of the
new buildings are plumbed and have plane mud
bricks, grey plasters, and tricolor red, white and
black paints. A nose-diving bird is a recurring
decorative theme. Also appearing in textiles, metal
objects, carvings (of wood, bone and shell and the
like), the nose-diving bird was much used motif in
the northern coast of Peru during this period, and
is one of the most interesting cultural markers that
divide the old world of the Mochicas from the new
traditions of the Lambayeque culture (to the north)
and the Chimu culture (near the Moche valley to
the south).






este contexto se asocia a la campafia de conquista es-
pafiola y la toma de Cajamarca. Es decir, los dltimos
dias de la ocupacién mostraron a un centro urbano de
élite que se abandona en medio de un gran incendio
que afecté al sitio en su conjunto, sumdndose lluvias
torrenciales y las noticias de la muerte del inca en ma-
nos de los espafioles «viracochas». Todo ello generé6
un contexto de seria crisis, que dio pie al desencade-
namiento de la conquista europea y sus prontas con-

secuencias.

¢De dénde procede Naimlap, Nam La o Naim
La? Es una pregunta atn sin respuesta. La referencia a
la parte «suprema» de Cabello Valboa no tiene acuerdo
entre los estudiosos, que han especulado diversas
hipétesis al respecto. Rubifios y Andrade, en cambio,
se refiere a «unas yslas», de donde el personaje procede,
lo que genera propuestas que consideran territorios
al norte de Lambayeque. Atendiendo argumentos
etnohistéricos, la parte «suprema» ha sido entendida
geograficamente en referencia al sur (Rowe, 1948;
Alarco, 1975), que algunos investigadores hacen suyo
(Kauffmann Doig, 1989: 192) y, a veces, se menciona
como desde «arriba» (Lumbreras, 2013: 242). Esta
versién no calza necesariamente con la procedencia
de Naimlap desde alguna isla, pues hacia el sur no
tenemos en la costa peruana islas con poblacién
asentada, sino utilizadas como espacios de indole ritual
por sus connotaciones mitolégicas o fuentes para la
extraccién de guano o recursos ictiolégicos (Mac Kay
y Arana, 1999). Hacia el norte, comenzando por las
del golfo de Guayaquil, hay islas pobladas, como Puna,
que se ha propuesto como como lugar de procedencia
de Naimlap (Fernandez, 2004; Vargas, 2016). Si bien
los registros de Cabello Valboa y Rubifios y Andrade

Mapa de Guayaquil, del Compendio histérico de la provincia de Guayaquil por don Dionysio
de Alsedo y Herrera (Madrid, 1741). / Map of Guayaquil, from Compendio Histérico de la
Provincia de Guayaquil por Don Dionysio de Alsedo y Herrera (Madrid, 1741).

tienen elementos comunes, la mencién de islas es una
diferencia, que resulta trascendente. Puni o La Puni
fue una isla sobre la cual hay muy diversos testimonios
coloniales, los que refieren a una gran poblacién en un
lugar abastecido de agua dulce, muy fértil. Alllegar los
espafioles, tenia una poblacién de 20 mil habitantes,
a cargo de un seflor que controlaba varios pueblos y
siete jefes subalternos. Disponian de una flota de miles
de embarcaciones de todo tamafio, usando velas latinas
(triangulares). Comerciaban con esmeraldas, Spondylus.
Tenian cobre, oro y plata; laboraban la chaquira de
conchas. Han sido identificados como pertenecientes
al grupo étnico huancavilca, dentro del cual hubo un
culto ornitomorfo conocido, identificando al pelicano
como un elemento central. Su iconografia muestra
aves, olas, sapos y peces de modo predominante,
incluidos felinos, nonos y serpientes. Fueron grandes
navegantes, con amplios contactos con el norte del
Perd y mis al sur, con Chincha y Atacama en el actual
territorio de Chile. Del mismo modo, contactos a larga
distancia los debieron reunir con poblaciones costeras
de Panami, Costa Rica y México (Zevallos, 1986).
Efectivamente, como se ha sefialado de modo resumido:
comercio de Spondylus, presencia de «naipes» de cobre
en su rol de moneda, entierros en tumbas en forma de
bota y embarcaciones de palo de balsa hacen del golfo
de Guayaquil un escenario propicio de contacto. Sin
embargo, como lugar de procedencia, requiere mayor
informacion.

Elsignificado de la parte «suprema» en tiempos
coloniales hace pensar en la posibilidad de un vasto
territorio, que podia incluir la costa norte contigua
a Lambayeque, la costa central alrededor de Lima, o
llegar hasta las costas entre Moquegua y Atacama, tal
como lo propone Eugenio Alarco, quien se entusias-
ma, ademis, con la idea de su origen tiahuanaco, por

su probada relacién con la costa sur del Per, a partir

'The sequence of Platform IT ends with a filling of
the Chimu structures that gives way to a series of four
communicating precincts, two of them facing towards
the north and the other two towards the south. These
precincts were built in stone with a grey mud plaster,
and included ample cubic niches with roofs made of
carob tree wood that were superimposed with rows
of mud bricks. At the time of their abandonment,
these precincts were destroyed, burned and filled.
All the remains found in these buried buildings were
of Inca origin. When the excavation was about to be
completed, some wide holes were discovered in the
ground, and one of these holes yielded an individual
of high-rank that was surrounded by Spondylus
shells, a feather headdress, a silver headdress, a pair
of earflares, a pectoral and other select implements.

He was buried in a sitting position inside a complex

funerary bundle made with high-quality textiles, all

of them made with local materials and in the local
style. Two male individuals who accompanied him
were buried in the northeastern precinct, while
the southwestern precinct yielded the burials of
seventeen women that had textile implements and
select ornaments. In sum, during the Inca period and
before the site was abandoned, an individual who was
probably a local ruler was buried in the floor of this
building, accompanied by two male and seventeen
female individuals.

The excavation of the precincts also yielded
some crystal earrings that dated from the colonial
period, as well as evidence of torrential rains that
happened before the site was incinerated and left a
distinctive layer of sediment. The mixture of Inca and
colonial evidence has led to the assumption that this
site is related to the Spanish conquest and the capture

of Cajamarca. The last days of this site’s occupation




de fines del siglo XI. Por otro lado, embarcaciones de
totora o balsas propiamente dichas se encuentran en
todo el litoral, incluido el litoral sur (Alarco, 1975).

Respecto del desembarco de los navegantes,
otra diferencia entre Cabello Valboa y Rubinos y
Andrade estriba en la distancia desde la linea de
playa, para establecer su asentamiento. Mientras
Cabello Valboa indica media legua, Rubifnos y
Andrade sefiala dos leguas. Si se usa literalmente
la dltima mencién, el escenario podria cambiar de
multiples formas. Por ejemplo, la interpretacién de
Alarco incluye la mencién de Faquisllanga, como
un brazo del rio Jequetepeque, sefialado por Vargas
Ugarte (mencionado en Alarco, 1975, 24: nota
53). Varios investigadores han discutido respecto
del desembarco y la fundacién de Chot, aceptan
la posibilidad de que el texto haga referencia
al actual sitio de huaca Chotuna, al partir de la
propuesta de Brining (Donnan, 1989; Kauffmann,
1989; Wester, 2010). Sin embargo, Chornancap
ha sido también parte de las especulaciones
(Shimada, 1990). A partir de estos criterios, se
organizaron investigaciones arqueoldgicas en
busca de Naimlap, su desembarco, la fundacién de
Chot y la identificacién del palacio de Ceterni. Sin
embargo, la Fase Temprana en Chornancap (entre
750y 1100 d. C.) no tuvo evidencia de arquitectura
representativa (Donnan, 1989: 112-113; 1990).
Las investigaciones mds recientes indican que la
ocupacién corresponde a fases tardias (Wester,
2010), contempordneas con Tucume. Sobre estos
asuntos volveremos mds adelante.

Vayamos al relato nuevamente. En ¢l se
menciona una «copiosa» descendencia, a partir de
Cium, el primogénito, que tuvo 12 hijos varones.
En una primera instancia, el relato de Cabello

Valboa menciona a Escufiain, luego una linea

dindstica, que continia con Mascuy, Cuntipallec,
Allascunti, Nofan Nech, Mulusmuslam, Llamecoll,
Lanipatcum, Acunta y Fempellec. Con este tltimo,
culmina la dinastia iniciada por Naimlap y su
primogénito, para iniciar un periodo de interregno,
que no se puede decir cudnto tiempo duré. Luego, el
relato menciona la presencia chimd, seguida por la
inca. Un poco mis adelante, se sefiala que los hijos
de Cium «se apartaron [...] a ser principio de otras
familias, y poblaciones», entendiéndose que, de los
12 hijos, se menciona a Nor, que se asentd en el valle
de Sinto, y Cala, que fue a Ticume. La crénica indica
que «otro fue a Collique y otros a otras partes». Con
la mencién a Nor y Cala, a los que podriamos sumar
a Escufaim, que lo sucede luego de su muerte,
tendriamos tres de los 12 hijos de Cium con nombre
propio. Como se sabe, el relato menciona, ademis,
que uno de los oficiales que arribé inicialmente
con Naimlap, el noble Llapchululi, especialista en
tejidos de pluma, emigré a Jayanca, hecho que debié
producirse, por asuntos generacionales, antes de la
separacién de los hijos de Cium de su asentamiento
en Chot. Es decir, Jayanca deberia ser de fundacién
anterior a Tdcume y Sinto.

Con Fempellec, culminé la primera «dinastia»,
por un contexto de crisis, pues se desaté un periodo
de Iluvias torrenciales que destruyeron todo a su paso.
Esta situacién desencadené una sublevacién en el
seno de la élite, que origina la muerte de Fempellec,
pues, seialado culpable, termina prisionero y luego
arrojado al mar atado de pies y manos.

Después del interregno, el relato continda
refiriéndose a la presencia del Chimo Cépac, con una
dinastia de tres gobernantes, y, luego, de los incas, con
una dinastia de seis gobernantes. En este contexto, a
partir de la evidencia arqueoldgica, podemos decir, al

intentar una explicacién del relato:

show that its people abandoned it during a period
when important events took place: torrential rains, a
big fire that affected the whole site, and the death
of the Inca at the hands of the Spanish “viracochas”.
This resulted in a serious crisis that facilitated the

Spanish conquest and its consequences.

Where did Naim/ap, Nam-La o Naim-La
came from? This question has not been answered yet.
Cabello Valboa’s indication of a “supreme part” has
sometimes been interpreted to mean “from the top”
(Lumbreras, 2013: 242), but several scholars have
rejected it as an indication of Naimlap’s place of origin
and have proposed different hypothesis instead.
Rubifios y Andrade mentioned “some islands” from
whence the character would have departed, an idea
some think points to the territories to the north of
Lambayeque. Ethnohistoric considerations led other
researchers to believe that Cabello Valboa’s “supreme
part” corresponded to the south of Lambayeque
instead (Rowe, 1948; Alarco, 1975), an opinion
that was later shared by others (Kauffmann Doigg,
1989: 192). The present study does not necessarily
assume that Naim[ap came from an island, mainly
because the islands in the Peruvian coastline to the
south of Lambayeque were not populated and were
only used as ritual places (because of their mystical
environments), for the extraction of guano, or as
fishing bases (Mac Kay and Arana, 1999). On the
contrary, there are some populated islands to the
north, starting by those at the Gulf of Guayaquil. Of
these, Pund has been proposed as the place of origin
of Naimlap (Ferndndez, 2004; Vargas, 2016). Even
though the texts of Cabello Valboa and Rubifios

y Andrade have some elements in common, the
mention of the islands by the latter is an important
difference between them. Several different colonial
testimonials affirm that the island of Punid or La
Puna was a very fertile place that had an abundance
of fresh water and a big population —which has been
identified as belonging to the Huancavilca ethnic
group. When the Spaniards arrived there, they found
a population of 20,000 people that was divided in
several towns, all ruled by a single chieftain and
seven subordinate chiefs. They made shell necklaces
and bracelets; practiced the commerce of emerald
stones and Spondylus shells; and used copper, silver
and gold. As regards their religiosity, they had
an ornithomorphic cult at which center was the
pelican; their iconography shows predominantly fish,
but also birds, waves, frogs, fish, felines, monkeys
and serpents; and they buried their death in boot-
shaped tombs. They were great sailors, with a fleet
of thousands of boats of all sizes which were made
of balsa wood and used Latin (triangular) sails; they
sailed to the Peruvian north, south (Chincha), and
even to Atacama in modern-day Chile. Likewise,
their long distance travels must have taken them
to the coastal regions of Panama, Costa Rica and
México (Zevallos, 1986). Its commerce of Spondylus
shells, the presence of copper “cards” used as coins,
and its big fleet no doubt made the Gulf of Guayaquil
an attractive region to have relations with, but more
information is needed before the island of Pund can
be established as the place of origin of Naimlap.

'The meaning of the phrase “supreme part” in
colonial times suggests the possibility of an ample
territory which could comprise the northern coast
of Lambayeque, the central coast around Lima, or
even the coast between Moquegua and Atacama

in the south, as has been proposed by Eugenio



a) Si las primeras evidencias de ocupacién en
Ttcume han sido fechadas hacia el afio 1000 d. C,
tendriamos que adscribirlas a Cala como fundador.
En estas circunstancias, es importante considerar a
cerro Purgatorio como hito en el paisaje cultural, que
define la razén fundacional de este gran centro urba-
no de élite.

b) La arqueologia en Pémac indica que este
proceso posmoche se inicia hacia el afio 700 d. C,
en la Fase Sicin Temprano (Shimada, 1990). Si
queremos hacer un correlato con la narracién de

Naimlap, el personaje que podria tener relacién con

este territorio es Llapchiluli, el sastre de Naimlap,

que, segin la crénica, se asenté en Jayanca. Este
territorio debié abarcar Pémac, Pacora y Mérrope
(Elera, 2020). Por pertenecer este personaje a la
primera generacién del relato, hay sentido, enton-
ces, que el conjunto de Pémac sea mds antiguo que
Tucume, que estuvo en pleno desarrollo a la llegada
de los chimus y, luego, de los incas y espafioles. P6-
mac se abandona hacia el 1100 por la ocurrencia de
largas sequias y un fenémeno El Nifio de grandes
dimensiones, que originé una crisis severa (Shima-
da, 1990, 1995, 2009, 2014). En este contexto de
abandono, se produjo el incendio de las construc-

ciones principales. Es claro que las sequias y lluvias

Alarco, a scholar who enthusiastically studies
another possibility: a Tiahuanaco origin of Naimlap.
This is because of the proven relationships that the
Tiahuanaco culture maintained with the southern
coast of Peru since the end of the 11th century, and
because another element in common, the Totora reed
rafts, can be found all along the Peruvian coastline,
including the southern coast (Alarco, 1975).

Another difference between the chronicles of
Cabello Valboa and Rubifios y Andrade regards the
distance from the beach at which the newcomers built
their settlement after they disembarked; while Cabello
Valboa says it was only half a league, Rubifios y Andrade

says it was two leagues. The resulting environment
could change in several important ways if one or
the other distance is accepted. Among the differing
opinions, Alarco considers the Faquisllanga as an arm
of the Jequetepeque river, as suggested by Vargas Ugarte
(Alarco, 1975, 24: Note 53); several other researchers who
have studied the disembarkation and the founding of
Chot accept Brining’s proposal that the text may indicate
the modern site of Huaca Chotuna (Donnan, 1989;
Kauftmann, 1989; Wester, 2010); and also Chornancap
has been proposed (Shimada, 1990). These differences
of opinion paved the way for some archaeological
expeditions that were organized to identify and/or study
the locations of Naimlap’s disembarkation, founding of
Chot and the Palace of Ceterni. The earlier phase of
Chornancap (between 750 and 1100 AD) shows no
evidence of representative architecture (Donnan, 1989:
112-113; 1990), and more recent research indicates that
its occupation took place during a later phase (Wester,
2010), which was contemporary to Tucume. We will
talk more about this subject further ahead.

Turning back to the story of Naim/ap by Cabello
Valboa, it mentions a copious progeny that started
with Cium, his firstborn son, who in turn had twelve
male sons. Then the line continued with Escufiain,
Mascuy, Cuntipallec, Allascunti, Nofan Nech,
Mulusmuslam, Llamecoll, Lanipatcum, Acunta and
Fempellec. After Fempellec Naimlap’s line of descent
ended and an interregnum of unknown duration took
place. After that, the area was occupied first by the
Chimds, and then by the Incas. The chronicle says
that Cium’s sons “moved away to found new dynasties
and towns”. Of Naim[ap’s twelve sons, Nor settled in
the Sinto valley, Cala settled in Tucume, “another
one went to Collique and the rest went to different
places”. If we include Escufain, who succeeded Cala,

we have three of Naimlaps sons being mentioned

Vista aérea del Santuario Historico Bosque de Pémac,
Lambayeque. / Aerial view of the Bosque de Pomac
Historic Sanctuary, Lambayeque.



torrenciales debieron afectar al territorio en su con-
junto, incluido Tucume, y los demds asentamientos
contempordneos de los valles lambayecanos.

¢) Si esto es correcto, podriamos colegir que
los personajes del relato relacionados con la conquista
del Chimo Cipac tuvieron en Tdcume su centro de
poder mds importante. Pongmasa, Pallesmasa y Oxa
quiza vivieron en Tudcume. El templo del Ave Miti-
ca, en la plataforma central de huaca Larga, delimi-
tado por grandes plazas al norte y al sur, asociadas

con hornacinas de estilo chimd, y una estructura en

Mural en templo del ave mitica en Huaca Larga, Lambayeque. /
Mural from the temple of the Mythical Bird in the Huaca Larga site, Lambayeque.

forma de U, recuerda la arquitectura de los grandes
conjuntos de Chan Chan, como lo habian propues-
to tempranamente Kosok (1965), Schaedel (1951) y
Trimborn (1979).

d) No tenemos evidencia de un centro urbano
de poder mds importante que el de Ticume, desde el
abandono de Pémac hasta la conquista inca. El ha-
llazgo de arquitectura, de entierros y de objetos de
élite nos permite sostener la hipétesis de que Tdcume
tue asiento del poder politico inca mds importante en

territorio lambayecano. Los hallazgos se vinculan a

by their proper names. The chronicle also tells us
that the noble Llapchiluli -one of the officials that
arrived with Naimlap and was a specialist in making
feather garments- emigrated to Jayanca. Considering
generational timings, this must have happened before
Cium’s sons moved away from Chot, which would
mean that the foundation of Jayanca took place before
that of Ticume and Sinto.

The first “dynasty” ended in the context of
torrential rains that devastated the territory and
caused a rebellion of the elites; Fempellec was found
guilty of a crime, taken prisoner, and killed by being
thrown into the sea with his hands and feet tied.

The chronicle says that the resulting
interregnum ended with the presence of Chimo
Capac, who founded a new dynasty that had three
rulers. Then came the Incas, whose dynasty had six
rulers. In attempting to interpret the chronicle, the
archaeological evidence allows us to establish the

following facts:

a) Because the first pieces of evidence that
show the occupation of Ttucume have been dated to
circa 1000 AD, we must establish that Cala was the
founder of this settlement. Importantly, Purgatory
Hill stands as a landmark in the context of the area’s
ancient religious life and is clearly associated with the
foundation of the big elite urban center at Tcume.

b) The archaeology of Pémac has determined
that this post-Moche settlement dates to the year 700
AD, during the Early Sicdn period (Shimada, 1990).
If we correlate this to the story of Naimlap, we find
that the character we can associate to this territory
is Llapchiluli, Naim[ap’s tailor, who the chronicle
says settled with his people at Jayanca - a territory
that must have included Pémac, Pacora and Mérrope
(Elera, 2020). Because Llapchiluli belonged to the
first generation of Naimlap’s settlers, it follows that
the complex at Pémac is older than Tucume, which
was fully developing when the Chimus arrived

(followed by the Incas and the Spaniards some time

Detalles policromos del ave en picada, el ave mitica. Huaca Larga, Lambayeque. / Polychrome details of the nose-diving
bird, or mythical bird, Huaca Larga, Lambayeque.



huaca Larga, el edificio mds extenso de la region y
uno de los mds grandes del Pert prehispanico. Por
ello, hemos sugerido que el entierro principal descu-
bierto alli debi6 ser uno de los gobernantes de la épo-

ca inca que se mencionan en el relato.

En el relato, se mencionan a cuarenta «oficia-
les» que acompafiaron a Naimlap, considerados como
los mds valiosos: «mds lo que entre ellos tenia mas
valor eran sus oficiales que fueron cuarenta». Ade-
mis, se sefiala con nombre propio a un selecto grupo
de ocho especialistas muy cercanos de Naimlap: Pita
Zofi, «su trompetero y tafiedor de unos grandes cara-
coles»; Ninacola, «el que tenia cuidado de sus andas
y silla»; Ninagintue, el maestro de la bebida; Fonga
Sigde, «que tenia cargo de derramar polvo de con-
chas marinas en la tierra que su Sefior auia de pisar»;
Occhocalo, su cocinero; Xan Muchec, que tenia «cui-
dado de las unciones y el color con el que el Sefior
adornava su rostro»; Olloc Copoc, que «tenia a su
cargo banar al Senor»; y Llapchiluli, el que «labrava
camisetas y ropas de plumay.

Siusamos literalmente el relato, tendriamos un
grupo de 48 «oficiales», nimero que pareceria tener
importancia en el terreno mitico del territorio andino,
como lo sugiere Arturo Paredes (2021, comunicacién
personal), pues se repite en algunos contextos icono-
gréficos relevantes, como la portada de Tiahuanaco,
donde los seres alados a ambos lados del personaje
central de los biculos son precisamente 48, nimero
coincidente con los guerreros que se asocian a la fa-
chada de huaca de la Luna. Por ello, esta mencién en
el relato de Naimlap puede significar una expresion
particular de un tema mayor en la cosmovisién andi-

na, en relacién con el 4mbito de las élites.

Esto permite pensar en una organizacién que
podria incluir a otros especialistas, como adivinos,
magos, joyeros, sacerdotes, médicos, constructores,
pintores, ceramistas, danzantes, acrébatas, entre otros.

Algunas evidencias arqueolégicas nos indican
que en Tdcume se elaboraron maquetas, como
modelos de las grandes construcciones (Sandweiss,
1885). Tenemos evidencia de talleres de fundicién
de metales, de elaboracién de cuentas de chaquira,
arte mural, dreas de cocina e indicios de talleres de
textiles. Del mismo modo, polvos de conchas y polvos

de color de origen mineral que se usaron en rituales

Recinto lambayeque. Ethnologisches Museum der
Staatlichen Museen zu Berlin. / Lambayeque miniature precinct.
Ethnologisches Museum der Staatlichen Museen zu Berlin.

later). Pémac was abandoned towards the year 1100
AD because of a series of prolonged droughts and a
severe crisis caused by the occurrence of a big El Nifio
event (Shimada 1990, 1995, 2009, 2014). The main
buildings were incinerated during the abandonment.
These droughts and torrential rains must have affected
the whole of the territory, including Ttdcume and the
rest of the settlements in the valley of Lambayeque.
c¢) We can infer that the characters related
to the conquest by Chimo Capac mentioned in the
chronicle had Ttucume as their main center of power,

and thus Pongmasa, Pallesmasa and Oxa maybe lived

Botella lambayeque. Museo Banco Central de la
Reserva del Perd. / Lambayeque bottle. Museo Banco
Central de la Reserva del Perd.

there. The Temple of the Mythical Bird, located in the
central plaza of the Huaca Larga, is delimited by two
big squares, one to the north and one to the south.
With a U-shaped structure and Chimd-style niches,
its architecture resembles that of the big complexes at
Chan Chan, as proposed by Kosok (1965), Schaedel
(1951) and Trimborn (1979).

d) There is no evidence that a urban center of
power bigger than the one at Ticume existed between
the abandonment of Pémac and the Inca conquest.
The architecture, burials and elite objects found at
Huaca Larga -the most extensive building in the
whole region and one of the biggest in prehispanic
Peru- allow us to hypothesize that Tdcume was the
main center of power in the territory of Lambayeque
during the Inca period, and that the main burial
discovered at the site was probably that of the ruler of

the Inca period mentioned in the chronicle.

The chronicle says that of all the people that
arrived with Naz’mlap, the ones he considered the most
valuable were his forty officials: “of all his people, the
ones he valued the most were his officials, which
were forty in number”. Moreover eight specialists
that constituted a select group close to Naimlap are
mentioned by their proper names: “Pita Zofi his
trumpeter, who blew very big snails; Ninacola, who
was in charge of his litters and chairs; Ninagintue,
who was in charge of his beverages; Fonga Sigde,
who scattered marine-shell dust over the ground
he walked on; Occhocalo, who was his cook; Xam
Muchec, who took care of his anointments and the
colors he used to adorn his face; Olloc Copoc, who
was in charge of his baths; and Llapchiluli, who

made feather shirts and clothes”.



en el templo de la Piedra Sagrada, donde ademas se
registraron sacrificios de animales y seres humanos
que exigian los sacerdotes. Una plaza principal en
huaca Larga se vincula con un gran patio de cocina,
que, por su magnitud, debié estar a cargo de un
especialista y gran nimero de personas. Del mismo
modo, el contexto funerario de tejedoras en huaca
Larga, muy jévenes y una mujer mayor, que debe
expresar la relacién entre maestro y aprendiz.

El conjunto de miniaturas de metal en torno a
la Piedra Sagrada de Tucume nos habla, ademis, del
trabajo especializado de plateros y ofrece una mejor
idea de otros especialistas que demandan una produc-
cién especifica que los represente frente a la deidad
en el templo, mediante instrumentos musicales, or-
namentos, vajillas, armas, peces, crusticeos, arafias,
maiz y diversos frutos, legumbres y tubérculos, te-
lares, hamacas, andas, sombrillas, sandalias y botas,
tocados, pectorales, orejeras, cetros, remos, crisoles,
punzones, hachas y armas, entre otros.

Hubo, como lo comprueba Rostworowski
(1983), una compleja organizacién de comunidades
especializadas, la que requeria del abastecimiento
de productos de subsistencia, que se acopian y re-
distribuyen. La existencia de grandes almacenes con
productos diversos, ubicados estratégicamente en la
Plaza Central del complejo de Ttcume, contribuye a

explicar este modelo.

Si partimos de consideraciones iconogrificas,
a partir del siglo VIII o IX, parece haber necesidad
de representar de modo resaltante y recurrente
el mundo ornitomorfo, a partir del estereotipo de
un ave en picada como imagen simbdlica y sello

icénico en estos tiempos. Asi, un rasgo distintivo

metonimico toma lugar, denominado «punta-
rectingulo-punta» (Zevallos, 1970), que luego
definimos conceptualmente como «alas y cola»,
haciendo referencia simbdlica a la representacion
de un ave en picada, considerada como «ave mitica»
(Narvdez Vargas, 1997). Efectivamente, muy
diversos elementos representativos de la cultura
lambayeque (tocados que adornan a los dioses,
vestidos, ornamentos arquitecténicos de los templos,
ornamentos aplicados a las vasijas de cerdmica, entre
otros) reproducen, de modo recurrente, el simbolo
«alas y cola». De hecho, una de las representaciones
mds conocidas es la de una deidad antropomorfa que
no muestraboca, sino pico y alas. Las manifestaciones
ornitomorfas son bastante comunes y tipicas de esta
region, mucho mas entre los siglos IX y XVTI.

Nos referimos a este tema, pues —segun la cré-
nica de Rubifios y Andrade— su nombre remite a dos
voces de la lengua «yndica» o mochica: 7iam (‘ave’) y /a
(‘agua’), coincidiendo con el atributo mitico de ser ala-
do al momento de su muerte y su procedencia marina.
Hemos concluido, ademids, que este mundo de las aves
se complementa con el de los felinos y serpientes. Asi,
comparte esta visién andina de tres mundos y animales
totémicos que los representan. El mundo celeste, como
un elemento protagdnico, se complementa con el infra-
mundo y nuestro mundo terreno.

Los hallazgos en Tdcume contribuyen de di-
versas maneras con este argumento: la pintura mural
de huaca Larga atestigua la presencia protagénica del
ave en picada, con una alternancia simbélica entre el
rojo, el blanco y el negro. En la cima de huaca I, la re-
presentacién de una secuencia de aves y olas reitera el
concepto Nam-La, proporciona un sello de identidad
a tan importante recinto. En este contexto, debemos
mencionar los voladizos a lo largo de varias hileras

paralelas de las grandes construcciones piramidales

If we interpret the text literally, we have a total
of 48 officials, a number that seems to be important in
the mythical realm of the Andean world, as suggested
by Arturo Paredes (2021, personal correspondence).
In fact, it appears repeatedly in some relevant
iconographic representations, such as the Tiahuanaco
portal (where precisely 48 winged beings appear on
both sides of the central main character with the
sticks), and the Huaca de la Luna (where 48 warriors
appear in the facade). Thus, the mention of the 48
officials in the story of Naimlap may represent the
introduction of a mayor theme in the cosmic vision of
the Andean elites.

Moreover, Naimlap’s organization probably in-
cluded other specialists such as soothsayers, magicians,
jewelers, priests, doctors, builders, painters, pottery
makers, dancers, acrobats and others.

The Archaeological evidence indicates that at
Ttcume the architects used scaled models of their
bigger building projects (Sandweiss, 1885). There is
also evidence of metal-melting shops, bead-making
shops (used for necklaces and bracelets), mural art,
cooking areas and textile workshops. Similarly,
there are remains of shell dust and dust pigments of
mineral origin that were used in rituals at the temple
of the Piedra Sagrada (“Sacred Stone”), where the
priests also practiced animal and human sacrifices.
In the Huaca Larga, one of the main squares is
connected to a big cooking yard which, judging by
its size, must have hosted many people that worked
under a specialist officer. Likewise, the funerary
finding of several young women working under an
elder woman suggests a relationship between master
and apprentices.

The metal miniatures found around the Piedra
Sagrada of Tucume reveal the work of specialized

smiths, especially silversmiths. They also give us

a better understanding about the work of other
individuals specialized in different fields, who
produced or prepared specific items and offerings to
be presented to the gods at the temple. These included:
musical instruments, ornamental pieces, dinnerware
sets, weapons, fish, crustaceans, spiders, corn, difterent
fruits, tubers and legumes, looms, hammocks,
portable platforms, litters, umbrellas, sandals and
boots, hairdresses, pectorals, earflares, scepters, oars,
crucibles, burins, axes, weapons and others.

As has been proven by Rostworowski (1983),
there was also a complex organization of specialized
communities which required the provision of basic
goods. 'This need was met by collecting all the
necessary goods and storing them in big warehouses
which were strategically placed in the Central Plaza

of the Tcume complex.

From the standpoint of the iconography, a
need to represent the ornithomorphic world seems
to emerge during the 8th or 9th centuries, when the
basic stereotype was a nose-diving bird -an image
that was used both as a symbol and an iconic seal. This
constitutes a metonymic distinctive characteristic
called “point-rectangle-point” (Zevallos, 1970), which
is also defined as “wings and tail” in reference to the
representation of the nose-diving bird, or “mythical
bird” (Narvdez Vargas, 1997). In fact, many different
elements that represent the Lambayeque culture
(like hairdresses for the gods, dresses, architectural
ornaments of the temples, decorations on ceramic
dinnerware and others) repeatedly reproduce the
“wings and tail” symbol; one of the better known

iconographic representations of this culture is an



truncas en Tucume, que les otorga un atributo «ala-
do», que simboliza este vinculo conceptual de los edi-
ficios de élite con el mundo ornitomorfo. Por ello, nos
hemos visto tentados a escribir el nombre de Cala,
fundador mitico de Tucume, en dos palabras separa-
das: Ca-La, para dar a entender esta relacién con las
voces Nam-La.

En huaca Las Balsas, es reiterado el comple-
jo Ave-Agua, con una pareja mitica remando sobre
embarcaciones de totora, con una red de pesca en
el centro. Podriamos estar tentados a decir que esta
pareja de navegantes refiere a Naimlap y su espo-
sa, Ceterni. Este tema se reitera en dos de las fases
arquitecténicas y ha sido representado tridimensio-
nalmente en cerdmica del mismo estilo, procedente
de las excavaciones en el sector oeste del sitio (Sand-
weiss, 1986). Lo mas destacable es la reiteracién del
personaje masculino, en la forma de un ave, con
gran tocado. Literalmente, podriamos decir que se

trata de un Nam-La. Al considerar que este pdjaro

Relieves
en huaca Las
Balsas, Tucume,
Lambayeque.
/ Reliefs from

Huaca Las
Balsas, Tucume,
Lambayeque.

navegante tiene un tocado masculino, la pareja, en
frente de ella, ostenta un tocado bipolar o partido,
de forma escalonada, que tiene connotacién femeni-
na (Narvdez Vargas, 2014). En ambos casos, los dos
tienen atributos de ave, pues la pareja femenina tie-
ne pico. Todo este conjunto de evidencias confirma
la gran importancia de un «ave mitica». Esta pareja
sobre una embarcacién de totora marca la diferen-
cia respecto de las representaciones moches, en las
que un personaje femenino adquiere mayor jerarquia
respecto de su acompafiante.

La fuerza de estas expresiones simbdlicas fue
tan grande en tiempos prehispdnicos que, al parecer, ha
pervivido hasta hoy en diversas expresiones de la vida
cotidiana de la poblacién rural en esta parte del valle La
Leche y que hemos considerado como una «ornitoma-
nia», por la cual los animales silvestres se toman como
«pédjaros» (Narviez Vargas, 1998) o el uso de huevos
para uso terapéutico. Al ser de origen espafiol, se adapta

muy bien a este territorio (Ydoyaga, 2013).

anthropomorphic deity with wings and a beak
instead of a mouth. Ornithomorphic representations
are very common and typical in this region, especially
between the 9th and 16th centuries.

According to the chronicle of Rubifios y
Andrade, the name of Cala (the son of Naimlap’s
son Cium) derives from two words belonging to the
“Yndica” or Mochica tongue: “Nam” (“bird”) and
“La” (“water”). This correlates to his coming from
the sea and his becoming winged at the time of his
death. We have also concluded that the Lambayeque
iconographic world of birds is complemented by their
representations of felines and serpents, which means
it shares the Andean vision of three worlds and the
totemic animals that represent them. Moreover, the
celestial world is a protagonist world that complements
itself with the infra-world and our own earthly world.

The findings at Tdcume reinforce this
argument in different ways: The mural paintings at
Huaca Larga testify to the protagonist presence of

the nose-diving bird (which symbolically alternates

between three colors: red, white and black). At the top
of the Huaca I, the representation of an alternating
sequence of birds and waves reiterates the concept of
Nam-La (bird-water), providing a distinctive identity
mark to that important precinct. In this context,
we must recall the cantilevers that are placed along
several parallel rows in the big truncated pyramids of
Tucume, which give these elite buildings a “winged”
attribute that symbolizes their conceptual relationship
with the ornithomorphic world. We therefore think
it would be adequate to write the name of Cala, the
mythical founder of Tucume, using two separate
syllables: “Ca” and “La”, as a way to emphasize its
relationship with the words “Nam” and “La”.

At Huaca Las Balsas the bird-water duality is
found repeatedly in the shape of a mythical couple that
rows a Totora reed raft with a fishing net in between
them. We would be tempted to think that the couple
represents Naimlap and his wife Ceterni. The theme

can be found in the two different architectural phases

of the site, and is also reproduced tridimensionally




Desde el momento fundacional, Tcume de-
bi6 funcionar bajo un sistema de administracién de
la fuerza de trabajo, controlado por el poder desde el
centro urbano. El prestigio de un liderazgo fuerte,
fue capaz de movilizar a gran nimero de personas.
En este sentido, hay dos aspectos que se relacio-
nan: a) la expansion de la frontera agricola a conse-
cuencia de la ejecucién de grandes obras publicas,
basada en un sistema de riego compartido, y b) un
sistema planificado de caminos. Ambos debieron
traer consigo notorios cambios en el paisaje, pues
los otrora grandes bosques cedieron masivamente
hacia su conversién en campos agricolas, afectan-
do el ambiente y sus ecosistemas, especialmente a
los bosques de algarrobo. El sistema de riego y su
interconexién entre los valles de Chancay-Reque y
el valle La Leche debe ser entendido por su inter-
conexién desde Tucume con los grandes sitios de
Pétapo y La Puntilla, espacios de manejo y gestién
de las bocatomas del sistema de riego. Ticume y
esta parte del valle La Leche no podrian haberse
beneficiado del sistema de riego sin un adecuado
vinculo politico con Sinto, asiento de Nor, herma-
no de Cala. Esto nos lleva a una familia que tuvo
bajo control estos valles, tomé decisiones conjun-
tas y vinculantes, lo que favorecié un modelo de
asentamiento que evolucioné como un archipiélago
(Ramirez, 1981). Esto permitié el florecimiento
de un conjunto muy importante de asentamientos
vinculados, pero independientes, que dieron for-
ma a un periodo de franco desarrollo, crecimiento
poblacional, incremento de la produccién, grandes
proyectos hidrdulicos, comercio a larga distancia e
ingreso a una intensa exploracién minera y activi-

dades metalargicas de gran envergadura.

Aunque la conquista de la costa norte desde
Chan Chan ain no la comprendemos de modo su-
ficiente, en Tucume disponemos de una evidencia
contundente en la superposicién arquitecténica regis-
trada en la Plataforma II de huaca Larga. Como lo
mencioné al inicio, un nuevo tipo de adobe, nuevas
formas en la arquitectura, incluidos recintos en forma
de U, se fusionan con la decoracién mural tricolor con
aves en picada, que no fueron ajenas a la evolucién del
estilo lambayeque. Justamente, el estilo cerdmico tri-
color rojo, blanco y negro ha sido documentado, con
mayor fuerza en los territorios surefios de los valles
Moche y Vird, donde Chan Chan es el centro de ma-
yor importancia, y también en la fase mds temprana
de ocupacién en Tucume. Sin embargo, la presencia
chimd en Lambayeque ha sido mucho mayor en el
valle Chancay-Reque, con numerosos asentamientos,
donde la arquitectura expone patios, muros con hor-
nacinas, estructuras en forma de U y rasgos defensivos
muy pertinentes para el momento (Tschaunner, 2014).

Finalmente, el relato refiere a seis gobernan-
tes durante la época inca: Llempisan (hijo de Oxa),
Chullumpisan, Cipromarca, Fallenpisan, Efquem-
pisan y Secfunpisan, todos miembros de una misma
familia. Considerando unos sesenta afios de gobierno
antes de la llegada de los espafioles, cada uno tuvo un
periodo de poco tiempo, pues tenian una vida muy
dedicada a ayunos y sacrificios, como lo menciona
Cabello Valboa. Dadas las insignias y el lugar del ha-
llazgo del gobernante inca de Tticume, hemos dicho
que este personaje podria ser uno de los mencionados
en la crénica, y, tal vez, el dltimo de ellos. Es decir,
Secfunpisan, pues, luego de su entierro, el sitio fue
destruido, incendiado y abandonado, y no volvié a ser
habitado nunca mis. El estudio de antropologia fisica
de este individuo nos dice que se traté de un personaje

de fuerte insercién muscular, cicatrices y lesiones que

in pottery that was found during the excavation of
the western side of the Huaca (Sandweiss, 1986). The
repetition of the male character in the shape of a bird
with a big headdress is most remarkable. Literally,
it represents Nam-La. While one of the sailor birds
wears a typically male headdress, his partner wears
a bipolar or parted and layered headdress which
denotes her female sex (Narvdez Vargas, 2014).
Both characters have beaks, which obviously reveals
they are both birds. Taken as a whole, this evidence
confirms the great importance of the “mythical bird”.
Moreover, this figure at Huaca Las Balsas is difterent
from the Moche representations, in that in the latter
the female character has a higher status than her male
companion.

'The power of these prehispanic symbolic
expressions was so great, that it has survived until our
own time, and is nowadays manifested in different
ways in the daily life of the rural population of the
La Leche valley. We see it as an “ornithomania” in
which, for example, domestic animals are seen as
“birds” (Narviez Vargas, 1998) or eggs are used for
therapeutic ends (the latter tradition is of Spanish

origin, but it has adapted well to this territory)
(Ydoyaga, 2013).

From the time of its foundation, Tticume must have
been organized under a system of workforce management
that was controlled by state officials who were based at
the urban center. This gave its leadership the prestige of
being strong and capable of mobilizing a great number
of people for work on two related types of projects: a) the
expansion of the agrarian frontier which resulted from
the building of big public works, and b) a planned system
of roads. Both of these must have produced notorious
changes in the landscape. The massive conversion of the
formerly big forests into agricultural lands affected the
environment and the local ecosystems, especially that of
the carob tree forests. Their irrigation system linked the
valley of Chancay-Reque with the valley of La Leche,
and the management of the waters was performed at the
big water intakes that were placed at Tucume, Pitapo
and La Puntilla. Tdcume and its surrounding area could
not have benefited from the interconnected irrigation
system without a proper political relationship with Sinto,
which was the domain of Nor, one of the brothers of
Cala. Thus a distinct dynasty ruled over these valleys and
took shared and binding decisions, which favored the
development of a settlement model that worked as a kind
of archipelago (Ramirez, 1981). The model comprised
a series of settlements that were independent but kept
some important links between them,; it enjoyed a period
of sustained development that brought about population
growth, productivity growth, the building of big water
management works, long distance commerce, and big
mining activities.

Even though the process of conquest of the
northern coast by the power center based at Chan
Chan is not yet well understood, at Platform II of the
Huaca Larga in Tdcume we have conclusive evidence

of architectural superimposition.



sugieren antecedentes guerreros. En la actualidad,
venimos trabajando la hipétesis que lo relaciona con
su papel de cercenador de cabezas y protagonista de
los sacrificios humanos que ocurrieron en el templo
de la Piedra Sagrada, durante la época Inca (Narviez
Vargas, en preparacion).

a) Llegados a este punto, es evidente que el
relato expresa momentos, acontecimientos y lugares
existentes y reconocibles. Por ello, nos genera cier-
ta resistencia considerarlo solo un mito, como lo han
propuesto Rowe (1948), Netherly (2009) y Zuidema
(2009). Sin duda, ciertos acontecimientos se inscri-
ben en este terreno, como el lugar de origen, la sacra-
lizacién del lugar fundacional, su muerte, su conver-
sién en ave, su desaparicién, el contexto relacionado
con Fempellec (mudar el idolo, cépula con una mujer
«demonio», diluvio, su condicién de prisionero y su
muerte al ser arrojado al mar). Otros investigadores
creen que «Nam-lap no es evidentemente un perso-
naje real, pese a que pudo haber existido alguien con
ese nombre en la vieja dinastia de Lambayeque» o,
al referirse a los dinastas, se dude de que constitu-
yan «personajes reales» (Lumbreras, 1990: 278-279).
En este sentido, se percibe la imagen de un personaje
ornitomorfo, convertido en un simbolo, un estereoti-
po, un argumento de consolidacién del nuevo orden
en un territorio mochica tradicional, una historia de
navegantes COmMo Un recurso narrativo, que recuerda
su origen divino mds que como un hecho histérico
propiamente dicho (Rucabado, 2008).

Podriamos estar tentados a decir, por lo tan-
to, que Nam-La es también un concepto (principio
y origen de la vida, mundo celeste), un arquetipo que
se traduce en imdgenes que lo perennizan: embarca-
ciones con una pareja de remeros, el mar, en forma
de olas simples y las aves que se vinculan con el agua,

que también viene del cielo. En este orden, las aves

debieron tener jerarquias y roles distintos, en especial
las aves marinas. Sin embargo, sus representaciones se
vinculan con un mito de origen con un discurso mds
complejo. El estudio de los relieves de la huaca de las
Balsas nos condujo a buscar elementos comparativos
que encontramos en la copa del Museo Larco y los
vasos A 'y B del Museo de Arte de Denver (Narvéez
Vargas, 2014), de los cuales el tema marino y el de las
embarcaciones son parte importante. Buzos, embar-
caciones y recolecta de Spondylus son, desde mi punto
de vista, un diagnéstico, un marcador de tiempo que
deslinda claramente con el mundo moche y podria
relacionarse con el origen y la procedencia de estos
navegantes, por lo menos viniendo desde septentridn,
como lo hizo en su momento el dios Con o Kon, de
muy antigua data (Rostworowski, 1983). A propésito,
llama la atencién la raiz con en el nombre de los he-
rederos de Naimlap, como Cuntipallec, Lanipatcun,
Allascunti y Acunta. Como se sabe, el término kon
no ha sido identificado como parte de lengua alguna
en los Andes centrales. Este es un asunto que podria
conducir a la discusién respecto del lugar de origen
del personaje, que requiere, como se sabe, mayores
argumentos. Algunos investigadores han propuesto
los relatos de Kon y Naimlap como mitos que tienen
origen septentrional, por lo menos desde Ecuador
(Pease, 2014 [1973]) y tal vez mis al norte.

En resumen, el estudio de los vasos lambaye-
canos del Museo de Arte de Denver, complementado
con la iconografia de la copa del Museo Larco, iden-
tificé un mito de origen, en el cual los navegantes son
un episodio integrado. Sin embargo, sugiero que las
raices de este discurso deberian buscarse en tiempos
previos, pues el mural moche de la huaca de La Luna
tiene un poco mds de una veintena de personajes se-
mejantes, a pesar de las distancias en el tiempo. Los

dioses costefios y nortefios posmochicas, por lo tanto,

As has been mentioned before, a new type of
mud brick and new architectural designs (including
U-shaped precincts) produced buildings whose walls
were decorated with tricolor mural paintings that
show nose-diving birds -a motif that was not alien
to the evolution of the Lambayeque style. In fact,
even though the tricolor red, white and black pottery
style has been documented mainly for the southern
territories of the Moche and Vira valleys (were Chan
Chan is the main urban center), it has also been found
in the earlier phase of occupation at Ticume. However,
the Chimu presence at Lambayeque was much bigger
at the Chancay-Reque valley, with several settlements
whose architecture shows yards, walls with niches,
U-shaped structures and defensive works that were
very appropriate in their time (Tschaunner, 2014).

'The chronicle mentions six governors during the
Inca period: Llempisan (the son of Oxa), Chullumpisan,
Cipromarca, Fallenpisan, Efquempisanand Secfunpisan,
all of them members of the same family. Considering
a total of 70 years of Inca presence before the Spanish
conquerors arrived, each one of these rulers stayed in
power for a short time; Cabello Valboa says in this
regard that their lives were devoted to fasting and other
sacrifices. Given the place where the Inca governor of
Ttcume was found and the emblems he had with him,
this individual could probably be Secfunpisan, the last
governor mentioned in the chronicle, after whose death
the site was destroyed, incinerated and abandoned not
to be inhabited ever again. The physical-anthropologic
study of this character revealed strong muscles, scars
and injuries that indicate he lived a warrior’s life before
he became a ruler, and we are currently working on the
hypothesis that he may have also been a head cutter
and performer of the human sacrifices that took place
at the temple of Piedra Sagrada during the Inca period

(Narvéez Vargas, in print).

At this point, it becomes clear that the moments,
facts and places mentioned in the Naimlap chronicle
were real and are actually recognizable. We therefore
find it hard to see it as a mere myth, as proposed by
Rowe (1948), Netherly (2009) and Zuidema (2009).
No doubt certain facts do belong to that category:
Naimlap’s place of origin, the sacredness of the place of
settlement, his death and disappearance by becoming
a bird, and some aspects of the life of Fempellec (like
moving the idol from the sanctuary, copulating with a
daemon woman, the deluge, his detention and his death
by being thrown into the sea). Some researchers think
that “Naimlap is evidently not a real character, even
though someone by that name might have existed in the
old dynasty of Lambayeque”, or that the members of his
dynasty “were not real” (Lumbreras, 1990: 278-279);
they see Naimlap as the ornithomorphic character of a
symbol or stereotype which is used to represent a new
order in a traditionally Mochica territory, or as a story of
sailors of divine origin to be used as a narrative resource
rather than a historical fact (Rucabado, 2008).

We could say that Nam-La is also a concept of
beginning and origin of life and the celestial world;
an archetype whose imagery renders it perennial:
boats carrying a male-female couple of rowers, the sea
shown as simple waves, and birds that are linked to the
water (and water also comes from the sky). Birds, and
especially marine birds, must have also had hierarchies
and different roles, and yet their representations link
them to an even more complex myth of origins. While
studying the reliefs of the Huaca de Las Balsas, we
found comparative elements in the ceremonial vessel
owned by the Larco Museum and the A and B beakers
of the Denver Art Museum (Narvdez Vargas, 2014):
the marine and sailing theme which is common in
these objects is relevant. In my view, divers, boats and

the gathering of Spondylus shells are a diagnosis, a time



Copa ceremonial de plata con escena de recoleccion de conchas Spondylus. Ademas, personaje antropomorfo con tocado
de media luna y Spondylus, orejeras de cabeza de serpiente y personaje de tocado con penachos. Cultura lambayeque. Museo
Larco, Lima. / Lambayeque silver ceremonial cup that shows a scene of the gathering of Spondylus shells; an anthropomorphic
figure that wears serpent-head earflares and a headdress with a crescent moon and Spondylus shells; and an anthropomorphic
figure with a feathered headdress. Museo Larco, Lima.



tienen raices muy profundas y abarcaron territorios
mucho mds amplios de los que podriamos pensar, re-
basando las divisiones que la arqueologia ha estable-
cido metodolégicamente para diferenciar culturas y
estilos nortenos. Ya antes este asunto ha sido sugerido
por Kauffmann Doig, que senalé: «Estas circunstan-
cias conducen a considerar la posibilidad que el mito
de Naylamp sea uno muy antiguo en los Andes, refor-
mulado una y otra vez» (1989: 196).

Lo mismo podriamos decir de las divinida-
des asociadas a las estrellas, capaces de influir en la
produccién de granos y tubérculos esenciales para
la vida, o la diosa tejedora de cuya cabeza emanan
serpientes, lo que remite a temas muy antiguos que
se remontan por lo menos a la época Chavin. En el
sustrato del conjunto superior del vaso B de Denver,
una gran serpiente llena de peces protagoniza el esce-
nario, dentro de otra en la forma de un gran canal o
conducto alimentado por espacios aledafios dentro de
los cuales hay una mujer que pare huevos, peces, crus-
ticeos, hombres y reptiles. A la vera de este portento,
surge la vida: arbustos, plantas mayores y drboles, al-
rededor de los cuales aves, hombres, venados, llamas,
guerreros y un paisaje urbano fantdstico completan
la escena. Por ello, considero complicado entender
por separado las representaciones de navegantes, solo
como expresion del desembarco de Naimlap y las

consecuencias de su acto fundacional.

El mito muestra a un grupo migrante y
desplazado, que llega a Lambayeque desde un
territorio  desconocido. Algunos investigadores
proponen el hecho hacia el siglo XI o XII (Zevallos,
2010) o entre el 700y 900 d. C. (Moseley, 2001: 262),

lo que corresponde con lo que se ha llamado Sicin

Temprano. El arribo en una «gran flota» de balsas y
diversos simbolos de poder da al personaje la jerarquia
necesaria para ejercer su capacidad de instalacién en
un territorio ajeno y luego hacerlo suyo.

Los estudios genéticos demuestran que los se-
fiores Sicdn, asociados con tumbas sumamente ricas,
tienen una mejor relacién con el ADN procedente de
los territorios entre Guayaquil y la seccién surena de
América Central (Shimada y otros, 2004; Shimada
y otros, 2005). Sin embargo, esto mismo se aplica a
las poblaciones mochicas. Aunque se pueda hablar de
una «cultura sicin» y una «cultura mochica», es evi-
dente que tienen origenes comunes (Shinoda, 2014).

En este contexto, quisiera extrapolar el arribo
por mar de los espafioles. Dada la guerra civil en el
seno del Imperio cusquefio, el arribo por mar de estos
extranjeros generd, ademads, una esperanza de libera-
cién para los pueblos nortefios, por la liberacién. El
nominativo de «viracochas» para los recién llegados
es notable, por ser un término quechua y hacer refe-
rencia a un complejo mitico incaico, cuyo discurso lo
vincula con el mar por donde la deidad Viracocha se
fue con la promesa del retorno. Al margen del debate
respecto del origen espafiol (Pease, 1985) o indigena
(Vega, 1969) del apelativo, los recién llegados fueron
adjetivados asi en lengua local por poblacién aborigen.

Considerando que se usa vocablos mochicas
(Nam-La) para un personaje que procede hipotéti-
camente de algun territorio lejano al norte o al sur,
¢cémo lo conocemos con un nombre mochica? Po-
drifamos plantear al respecto dos alternativas: a) El
personaje usa su propia lengua. Por lo tanto, viene de
un territorio mochica cercano. b) Si viene de un lugar
lejano que usa otra lengua, como el caso de los espa-
fioles, el nombre le fue otorgado por el grupo étnico
que lo recibe, refiriéndose a un mito local. Si esto fue-

ra asi, el término Nam-La deberia ser comprendido

marker that clearly distinguishes this area from the
Moche world and could indicate a northern origin of
Naimlap, the same way the god Con or Kon did in very
ancient times (Rostworowski, 1983). In this regard, the
root “con” in the name of the heirs of Naimlap such as
Cuntipallec, Lanipatcun, Allascunti and Acunta draws
our attention. Because the term “kon” does not belong to
any language of the central Andean region, this matter
could become a central point in the discussion about the
place of origin of the character —a discussion which at
the moment, as is known, lacks enough information.
Some researchers have suggested that the myths of Kon
and Naimlap both originated in the north, at least in
Ecuador if not farther north (Pease, 2014 [1973]).

To sum up, the study of the iconography in
the beakers of the Denver Art Museum and the
ceremonial vessel at the Larco Museum suggests
that the story of Naimlap is a myth of origin of the
Lambayeque culture in which the sailors are an
integrated episode. However, I suggest its roots can
be found in previous times, because the Moche mural
paintings at the Huaca de la Luna already show about
twenty similar characters, despite the lapse in time.
As a result, the pre-Mochica coastal and northern
deities have very deep roots that comprised far bigger
territories than could be expected, which go beyond
the divisions archaeology has set to distinguish the
northern cultures and styles. This concept has already
been suggested by Kauffmann Doig, who said: “These
circumstances make us consider the possibility that the
myth of Naimlap be a very old myth from the Andes,
which was reformulated time and again” (1989: 196).

We could say the same about those divinities
that are associated with the sky, which can influence the
harvests of essential agricultural products like tubers or
grains, or about the weaver goddess with serpents coming

out of her hair; these deities refer to very old themes that

date at least to the Chavin period. The top scene in the
Denver Art Museum’s vase B is dominated by a big
serpent which is filled with fish; another serpent has the
shape of a big canal or conduct with an adjacent space
where a woman gives birth to eggs, fish, crustaceans, men
and reptiles; life flowers beside this portent in the shape
of bushes, big plants and trees, the scene being completed
by birds, men, deer, llamas, warriors and a fantastic
urban landscape. Interpreting the scenes of sailors in
an isolated manner and only as representing Naimlaps
disembarkation (and the consequences of his foundational

act) is an approach that I consider problematic at best.

'The myth talks about a migrant group of people
thatarrived to Lambayeque from an unknown location.
Different researchers think this event happened
between the years 700 and 900 AD during the period
known as Early Sican (Moseley, 2001: 262), or around
the 11th or 12th centuries AD (Zevallos, 2010). The
fact that the chronicle mentions “a great fleet” of rafts
and also different tokens of power denotes Naimlap’s
high rank and explains his capacity to take possession
of an alien territory and settle in it.

Genetic studies have shown that the DNA of
the Sicdn lords —who were found in very rich tombs—
is closely similar to the DNA found in the territories
comprised between Guayaquil and the southern part of
Central America (Shimada and others, 2004; Shimada
and others, 2005). But because the same can be said
for the Mochica people, even though there is a “Sicin
culture” and a separate “Mochica culture”, evidently
both peoples have common origins (Shinoda, 2014).

Also the Spaniards arrived from the sea, and
because the empire of Cuzco was in the midst of a civil

war when they did, their arrival produced —among



Mascara funeraria de oro, plata y cobre, una de las méas grandes que se conocen. Cultura lambayeque. Museo
Metropolitano de Arte (The Metropolitan Museum of Art), Nueva York, Estados Unidos. / Funerary mask made of copper,
silver and gold. This is one of the bigger masks from the Lambayeque culture. Metropolitan Museum of Art, New York, USA.

como parte de una cosmovisién mochica regional, en
nombre de la cual se asigna el nombre de una deidad
a un personaje que llega por el mar. Esto nos lleva
a preguntar si los nombres de los descendientes de
Cium tienen raices mochicas y cémo evolucionaron
en el tiempo, como ha sucedido con la onomdstica
mochica, pues muchos apellidos han prevalecido has-
ta nuestros dias. Lo mismo podemos preguntarnos
respecto de los nombres de los dinastas chimus e, in-
cluso, incas. Una excepcién es el caso de Cala, que se
sugiere pudo haberse derivado hacia términos como
Calan, Calannec, Callanec, Calanseque, Calansi-
que, todos como topénimos (Ramirez, 2017: 279). Es
evidente que este es un tema pendiente. Si nuestra
propuesta es correcta, un estudio de este tipo podria
contribuir a argumentar mejor el contexto cultural
mochica, superpuesto por una nueva élite forinea li-
derada por Naimlap que no logra romper con diver-

sos aspectos ancestrales anclados y alimentados por

la lengua local. Esto tampoco pudo modificarse, aun
en tiempos de los incas. Al margen de la pervivencia
de la lengua, quizd uno de los aspectos mis relevantes
del viejo espiritu mochica sea la persistencia de las
tradiciones de entierro, en posiciéon dectbito dorsal,
con la cabeza hacia el sur, que siguié manteniéndo-
se, por lo menos, hasta la época Chimu en Tucume,
como lo fue también en San José de Moro. El nuevo
patrén funerario sentado y flexionado que adoptan las
élites debe atribuirse a las injerencias forineas, como
sucede en Chornancap y huaca Las Ventanas o huaca
Cao. Este hecho indica la presencia de diversos nu-
cleos de poblacién de raices mochicas que siguié uti-
lizando de modo conservador un patrén de entierro
ancestral, rechazando las nuevas formas introducidas
por tradiciones culturales distintas, que tal vez se per-
sonifican en Naimlap.

Es muy interesante la presencia de cerdmica de

estilo tricolor (rojo, blanco y negro), atribuida al Chimu

other feelings— an expectation of liberation on some of the populations
of northern Peru. The name “viracochas” that was given to the Spanish
invaders is remarkable, because it is a quechua term that evokes an Inca
mythical tradition involving the god Viracocha’s departure and his
promise to return from the sea, and also because the Spanish newcomers
were thus called by the native population using a word in their own
language. However, there is debate about the Spanish (Pease, 1985) or
indigenous (Vega, 1969) origin of the word “viracocha”.

Turning back to the story of Naimlap, why is it that a character that
supposedly arrived from some far away territory in the north or the south
was called using the Mochica term Nam-La? We can answer this question
in two different ways: a) The character calls himself in his own tongue —and
this would imply that he came from a nearby Mochica territory; or b) If
he came from a distant territory where a different tongue was spoken, his
name was given to him by the ethnical group that received him, in which
case his name would refer to a local myth. If the latter was the case, the
term Nam-La should be interpreted in the context of a regional Mochica
cosmic vision in which the name of a divinity is given to a character that
arrives from the sea. Next, we can ask ourselves whether the names of the
descendants of Cium have Mochica roots and how these evolved over time,
given that in the Mochica onomastics many surnames have survived until
the present day (the same question can be made about the Chimt and
even the Inca dynasties). The case of Cala, however, is an exception: it has
been suggested that his name led to some toponymic terms such as Calan,
Calannec, Callanec, Calanseque and Calansique (Ramirez, 2017: 279).
'This is evidently a pending argument, but if our assumptions are correct,
a study on this subject could contribute to clarify the context in which
the Mochica culture lived the arrival of a new foreign elite that imposed
itself in Lambayeque under the leadership of Naimlap, but did not manage
to cancel several ancestral elements that are reflected and accentuated in
the local tongue. Not even during the Inca period could these Mochica
cultural elements be canceled, and beyond the survival of their terminology,
probably one of the more revealing aspects of the old Mochica spirit was the
persistence of their burial method, wherein the corpse was laid in a supine
position with the head pointed towards the south. It survived in Tucume
and San José de Moro at least until the Chimu period. On the other hand,

the new burial method (in which the corpse was placed in a seating position

Textil lambayeque. Textil Lambayeque. Algoddn y lana (camélido), tejido de tapiceria con hendiduras. 77,5x23,5 cm. Art
Instituto de Arte de Chicago, Fundacion Kate S. Buckingham. / Textile Lambayeque. Cotton and wool (camelid), slit tapestry
weave. Art Institute of Chicago, Kate S. Buckingham Endowment.



Temprano (Donnan y Mackey, 1978; Mackey, 1985)
en el valle Moche, estilo que tiene muy claros atributos
lambayeques. De hecho, lambayecanos y chimus tuvie-
ron un largo tiempo de comunicacién e intercambio,
que generd por varios afios muchas confusiones, «chi-
muizdndose» el estilo lambayecano. En otros trabajos,
he sefialado que uno de los elementos identitarios que
los distinguen es el atributo de orejas en punta y I6bulos
redondeados, que expresan el motivo ornitomorfo em-
blemitico y simbdlico del ave en picada. Las estructuras
templo se diferencian justamente por este atributo: las
lambayecanas lo tienen como principal ornamento. En
cambio, las chimus son llanas. Menciono esto para sefia-
lar mi entusiasmo al ver las maquetas chimus descubier-
tas en huaca de la Luna (Uceda, 2008), que albergaba
tres «bultos» con cabeza antropomorfa de madera, uno
de los cuales tenia el atributo de orejas en punta y 16bulo
redondeado, hechos en concha Spondylus, que acreditan
el estilo lambayeque. Estos bultos, interpretados como
fardos funerarios, tienen sentido en un contexto ritual
que representa con pulcritud la arquitectura chimua de
Chan Chan. Este argumento es uno entre varios, que
demuestran la presencia constante y reiterada de los
lambayeques en Chan Chan, antes de la formacién del
Imperio chimu, compartiendo iconografia muy seme-
jante que muchas veces puede resultar bastante semejan-
te, como los relieves de Chotuna o huaca de las Balsas de
Tucume, que, sin embargo, son quiza de estilo lambaye-
cano, como lo he sefialado en otros trabajos.

Para concluir, podemos decir que, a la polémica
respecto de lo mitico o histérico del relato, habria
que anadir a la mirada arqueoldgica o etnohistorica,
el factor literario por si mismo, cuyo andlisis aporta
argumentos significativos. El suceso romdntico que
incluye la Misceldnea antdrtica en la descripcién de la
guerra entre Hudscar y Atahualpa, que protagoni-

zan Curicuillor y Quilaco Yupanqui, es un ejemplo

bien estudiado de cémo se inserta un motivo literario
muy conocido durante el renacimiento europeo, en el
contexto de la guerra civil inca. Del mismo modo, la
mencién de una mujer-demonio que seduce a Fempe-
llec puede ser indicador de lo mismo, pues en el arte
renacentista el demonio tenia rostro de mujer. De he-
cho, habria que profundizar en este tema, pues podria
relacionarse de algin modo con el culto mariano a la
Inmaculada, considerando la asociacién de la Virgen
con 12 estrellas en la iconografia renacentista. A par-
tir de ello, se entiende su condicién de mujer apoca-
liptica (Castelli, 1983: 130). Recordemos que Cabello
Valboa no solo tiene formacién teolégica y doctrinal.
Se vincula con la Academia Antértica limefia, un es-
pacio que tenia prominentes personajes de raices sevi-
llanas, uno de los principales focos de devocién mili-
tante en el marco de la Contrarreforma. «Sevilla es la
‘ciudad Mariana Inmaculista’ por excelencia [...]. Su
dogma esencial serd el de la Inmaculada» (Castells,
1983: 131). Como se sabe, el nimero 12 es un niimero
solar que se relaciona con el Imperio romano y el ni-
mero de emperadores, como ya lo habia mencionado
Pease, para entender por qué los cronistas promueven
una lista de 12 incas (Pease, 1999: 31-32). De hecho,
la relacién dindstica puede ser muy cuestionable, pues
hay un lapso de tiempo muy grande, hacia 500 afos
entre el registro de Cabello Valboa y los eventuales
hechos. Asi, se asume la sucesién al estilo europeo,
sin tomar en cuenta la estructura del poder estudiada
por la etnohistoria en el Perd. Este tema lo han hecho
saber, con mucha razén fundamentada, Rostworows-
ki, Netherly y Zuidema (Moseley y Cordy-Collins,
1990). En este sentido, no podemos emplear el relato
de forma literal, como lo ha hecho notar Shimada re-
petidamente (Shimada, 1990, 2009). Se espera nueva
informacién arqueoldgica, con mejores y mds afiata-

das cronologias, por cada valle y mayores evidencias

with its knees flexed) that was adopted by the elites can
be attributed to foreign influences, as was the case in
Chornancap, Huaca Las Ventanas and Huaca Cao. The
persistence of the Mochica burial method suggests the
presence of several populations with Mochica roots that
conservatively kept using their ancestral burial method
and refused to adopt the new burial method introduced
by a different cultural tradition —which was probably
personified by Naimlap.

Interestingly, there is tricolor pottery (red, white
and black) in the Moche valley. This pottery has been
attributed to earlier Chimu (Donnan and Mackey,
1978; Mackey, 1985), but it has clear Lambayeque
characteristics. In fact, the people from Lambayeque
and Chimu kept close relationships for a long time, and
this caused a “Chimuzation” of the Lambayeque style. I
have said in other studies that one of the attributes that
differentiate the Lambayeque identity from the Chimu
one is that the Lambayeque symbolic and emblematic
ornithomorphic motif of the nose-diving bird presents
pointed ears with rounded lobes. This attribute is also
prevalent in the ornaments of the Lambayeque temples,
but not in those of the Chimu ones. This observation
was at the root of the enthusiasm I felt when I first
saw the three Chimd models of funerary bundles
with anthropomorphic wooden heads that were
discovered at the Huaca de la Luna (Uceda, 2008);
one of the three wooden heads had pointed ears and
rounded lobes made in Spondylus shell, which denoted
the Lambayeque style. The three bundles were part
of a ritual context that is cleanly represented by the
Chimu architecture of Chan Chan. This is one of the
many pieces of evidence that prove the constant and
repetitive presence of the Lambayeque people at Chan
Chan before the formation of the Chimu empire; the
iconography is shared and is very similar sometimes, as

in the case of the reliefs at Chotuna or Huaca de Las

Balsas at Tuicume, even though the latter might be of
Lambayeque style, as I have said in another paper.

We reiterate that the literary perspective should
be added to the archaeological or ethnohistoric elements
in the debate about the mythical or historical character
of the Naimlap chronicle. The reason is because it
contributes important considerations. The success of
the Misceldnea antirtica’s romantic description of the
war between Hudscar and Atahualpa, as represented by
the story of Curicuillor and Quilaco Yupanqui, is a well
studied example of the way in which a popular literary
motif of the European renaissance can be inserted in
the context of prehispanic Peru, and in particular, of
the Inca civil war. The mention of a daemon woman
that seduces Fempellec in the Naimlap chronicle may
be another example, if we consider the fact that in the
art of the renaissance the devil was represented with a
woman’s face. This subject should be further analyzed,
because it could somehow be related to the Marian cult
of the Immaculate, if the link of the Virgin Mary with
the twelve stars of the renaissance iconography is taken
into account. This would in turn explain her status of an
apocalyptic woman (Castelli, 1983: 130).

Cabello Valboa did not only have a theological
education; he joined the Academia Antirtica of Lima,
an institution that had prominent members of Sevillian
roots, and Seville was in those days one of the main spots
of Counter-Reformation militant devotion: “Seville is the
‘Marian Immaculist’ city par excellence (...). Its essential
dogma will be the one of the Immaculate” (Castelli,
1983: 131). Moreover, the number 12 is a solar number
that relates to the Roman Empire and the number
of emperors, as mentioned by Pease while trying to
understand why the Spanish chroniclers promoted a list of
twelve Incas (Pease, 1999: 31-32). The dynastic succession
in the chronicle can be very questionable, considering that

much time had passed between the actual facts and the



Seccion de mascara funeraria. Algodén, fibra de camélidos, plumas, hojas
de plantas. Donacion de Ernest Erickson Foundation. Brooklyn Museum,
Estados Unidos. / Section of funerary mask that shows cotton, camelid fibers,
feathers and plant leaves. Donation by the Ernest Erickson Foundation,
Brooklyn Museum, USA.

etnohistéricas, lo que podrd aclarar paulatinamente
este relato, que tiene un extraordinario valor para el
territorio lambayecano. Varios otros elementos re-
lacionados con los contactos a larga distancia desde
Centroamérica, las costas de Ecuador y Colombia,
como desde la costa central o sur, deberdn aportar
con informacién que contribuya a entender el posible
origen de un personaje de gran importancia.

Dejo aqui mis reflexiones, consciente de un
tema que forma parte esencial del proceso cultural
e histérico de Lambayeque, superpuesto a las viejas
tradiciones de los mochicas, que tienen en Sipan un
referente fundamental. Los elementos que este com-
plejo mitico Ave-Agua trajo consigo, forman parte de
una cosmovisién andina, que se expresa en la cultura
ancestral de los viejos mochicas, a consecuencia de un
proceso intercultural notable. Esta historia ha conti-
nuado hasta nuestros dias, tras un largo y duro paso
por la Colonia. Los apellidos Farrofidn, Chapofidn,
Inofidn, Nanfufiay y muchos otros son una muestra
de que —aun cuando se considera su lengua una len-
gua muerta— el espiritu del viejo pueblo mochica
ain estd entre nosotros. Forma parte de un paisaje
cultural magico, con playas, desiertos, rios y viejas
montafias, como encantos vivos, y diversos saberes

que se adaptan a los nuevos tiempos.

moment Cabello Valboa wrote his text (about 500 years);
it is assembled in European terms, without taking into
account the power structures of the time —a subject that
has been studied by the field of ethnohistory in Peru. This
matter has been well argued by Rostworowski, Netherly
and Zuidema (Moseley and Cordy-Collins, 1990). The
Naimlap chronicle can not be followed literally, as pointed
out insistently by Shimada (Shimada, 1990, 2009). Only
new archaeological information with better and more
consolidated chronologies for each valley in the region,
as well as more ethnohistoric evidence, will allow us to
gradually clarify Cabello Valboa’s chronicle —which is of
great value for the modern communities of Lambayeque.
Likewise, more information about any long distance
contacts originating in Central America, the coasts of
Ecuador and Colombia, and/or the central and southern
coasts of Peru, and having the Lambayeque region as
destination, may shed more light on the origin of such an
important character as Naimlap.

I end my thoughts here, mindful that this
subject is an integral part of the history and culture
of Lambayeque, and that it superimposes on the
ancient Mochica traditions that have Sipin as their
essential point of reference. The bird-water mythical
couple is a reflection of an Andean cosmic vision that
the ancestral culture of the Mochicas manifests in a
remarkable intercultural process.

'The Mochica tradition has continued to the
present day after a hard and long journey across
the colonial period. Farrondn, Chapofidn, Inofidn,
Nanfufiay and many other modern family names prove
that even though the Mochica tongue is now deemed a
dead tongue, the spirit of the ancient Mochica people
is still with us, with its magical landscape of beaches,
desserts, rivers and ancient mountains that are living
wonders, and its rich knowledge and culture that adapt

to the modern times.



En la corte
de Naimlap Capitulo

At the Court Chapter
of Naimlap







A comienzos del siglo XX, el antropélogo Arthur
Maurice Hocart se ocupé del origen de la realeza y
de la importancia que el ritual tuvo en su creacién y
conservacion, dejindonos entonces esta llamativa frase:
«El primer monarca debe haber sido un rey muerto»'.
Su argumento era que la realeza y el gobierno tuvieron
su origen en la organizacién ritual y se desarrollaron a
partir de ella. Sin embargo, una de las caracteristicas
notables de la relacién que Cabello Valboa hizo en 1586
del arribo de Naimlap?, el legendario fundador de la
dinastia Lambayeque, es que este y su corte llegaron
plenamente constituidos. Al igual que muchos otros
reyes legendarios de «de afuera» que se conocen en todo
el mundo’, este espléndido arribo evade la cuestién del
origen y la legitimidad, e impulsa el establecimiento de
una dinastia y una real corte de esplendor sin parangén
en la costa norte peruana hacia el final del primer
milenio de la era comun.

El corolario 16gico del argumento de Hocart
sobre el papel fundamental que la préctica ritual
tuvo en la fundacién y la conservacién de la realeza

es que la posicion del gobernante tuvo su origen en,

1 Hocart, 1954: 77. Constltese también Schnepel, 2021,
capitulo 7.

2 Cabello Valboa, 2011: 393-395.

3 Con respecto a los «reyes extranjeros» consultese Sahlins,
2014; Graeber y Sahlins, 2017; Quilter, en este volumen.

Joanne Pillsbury
The Metropolitan Museum of Art

y se desarrollé a partir de, su posicién en la cima del
desempefio ritual. Este capitulo gira en torno a la
prictica ritual, especificamente la pompa de la corte
de Naimlap, y lo que podemos aprender —a partir
de una lectura detenida de su mundo visual— acerca
de la actuacién del poder en las dinastias nortefias
del Pert en los siglos previos al surgimiento del Im-
perio inca en el siglo XV.

La breve descripcién que Cabello Valboa hace
de Naimlap cuenta su arribo por mar en una flotilla
de balsas en compaiiia de Ceterni, su esposa, nume-
rosos cortesanos y un idolo de piedra verde llamado
Yampallec, que el autor traduce como «figura y es-
tatua de Naimlap». Se establecieron en Chot, en el
lugar hoy conocido como Chotuna-Chornancap*. La
crénica enumera 12 gobernantes y culmina con el de-
sastroso reinado de Fempellec. Este —se nos dice—
fue tentado por una hechicera para que moviera el
idolo de piedra verde, lo que provocé treinta dias de
lluvias torrenciales e inundaciones, a lo que siguié un
afio de esterilidad y hambruna. Sus seguidores enton-
ces se levantaron y le echaron al mar. Tras un lapso no
precisado, la region fue conquistada por los chimds.

Tal como otros autores han indicado en este

volumen, Cabello Valboa recurrié a muchas fuentes,
4 Donnan, 1990, 2012; Fernindez Alvarado, 2004; Wester,
2016, 2018.

The early twentieth-century, anthropologist A.
M. Hocart wrote about the origins of kingship and
the importance of ritual in its creation and mainte-
nance, leaving us with the striking phrase, “the first
king must have been a dead king.”! Hocart’s argu-
ment here was that kingship and government origi-
nate in and develop from ritual organization. One of
the notable features of Cabello Valboa’s 1586 account
of the arrival of Naimlap,? the legendary founder of
the Lambayeque dynasty, however, is that he, and his
court, arrive fully formed. As with many other legen-
dary kings “from away” known across the globe,® this
magnificent arrival sidesteps the question of origins
and legitimacy, and jumpstarts the establishment of a
dynasty and a royal court of unprecedented splendor
on Peru’s North Coast at the end of the first millen-
nium of the Common Era.

The logical corollary of Hocart’s argument
about the fundamental role of ritual practice in the
foundation and maintenance of kingship is that the
position of the ruler originates in and develops from

his position at the apex of ritual performance. This

1 Hocart 1954, 77. See also Schnepel 2021, chapter 7.
2 Cabello Valboa 2011, 393-395.

3 On ‘stranger kings,’ see Sahlins 2014; Graeber and Sahlins,
2017; Quilter, this volume.

chapter focusses on ritual practice, specifically the
pomp of Naimlap’s court, and what can be learned
from a close reading of his visual world about the
performance of power in Peru’s northern dynasties in
the centuries before the rise of the Inca Empire in the
fifteenth century.

Cabello Valboa’s brief description of Naimlap
describes his arrival by sea on a fleet of balsa rafts,
accompanied by his wife, Ceterni, numerous cour-
tiers, and a green stone idol called Yampallec, which
the author translates as “figura y estatua de Naimlap.”
They established themselves at Chot, the site now
known as Chotuna — Chornancap.* The account lists
twelve rulers, ending with the disastrous reign of
Fempellec. Fempellec, according to the account, was
tempted by a sorceress to move the green stone idol,
thus bringing on thirty days of torrential rains and
flooding, followed by a year of sterility and famine.
His followers rose up against him and cast him into
the sea. After an unknown period of time, the area
was conquered by the Chimu.

As other authors have noted in this volume,
Cabello Valboa drew from many sources, including

the account of 2 man who claimed to be a descendant
4 Donnan 1990, 2012; Fernindez Alvarado 2004; Wester 2016,
2018.

pp- 206-207. Pectoral de plata con disefios antropomorfos. Cultura lambayeque. Museo
Arqueologico Nacional Briining, Lambayeque. / Silver pectoral with anthropomorphic
figures. Lambayeque culture. Museo Arqueol6gico Nacional Briining, Lambayeque.



Figura / Figure 1. Mascara funeraria. 900-1100 d. C. Lambayeque; PerU, costa norte. Oro, revestimiento de cobre-plata, cinabrio. /
Funerary Mask. AD 900—-1100. Lambayeque; Peru, North Coast. Gold, silver-copper overlays, cinnabar. The Metropolitan Museum of Art.

entre ellas la relacién dada por un hombre que sostenia descender
de los reyes chimus’, esto es, una persona que potencialmente se
encontraba bien situada para hablar de los asuntos de la real cor-
te. Una de las caracteristicas notables de la relacién que Cabello
Valboa hizo del arribo de Naimlap es el nivel de detalle contenido
en la lista de los cuarenta cortesanos. Dada la relativa brevedad de
la descripcién, los titulos de los funcionarios que acompafaban a
Naimlap y su esposa nos brindan una vivida imagen de la corte,
con todos sus placeres sensoriales. Entre los cortesanos, se encon-
traban Pita Zofi, el que tocaba el pututu o trompeta de concha;
Ninagintue, el abastecedor de bebidas; Occhocalo, el proveedor de
comida; y Olloc Copoc, el encargado de bafiar al sefior.

Cuatro de los cortesanos eran particularmente importantes
en la presentacion visual apropiada del cuerpo del rey. Podemos dis-
cernir indirectamente el trabajo de Xan Muchec, quien cuidaba de
su pintura facial, a través de los patrones en las espectaculares mas-
caras de ldmina de oro pintadas con cinabrio (figura 1). Llapchiluli

suministraba las exquisitas ropas de plumeria que el sefior vestia,

5 Cabello Valboa, 1951 (1586): XXVII.

of Chimu kings,’ an individual thus potentially well-positioned to
speak to matters of the royal court. One of the remarkable features
of Cabello Valboa’s account of Naimlap’s arrival is the detail embe-
dded in the list of 40 courtiers. Given the relative brevity of the
description, the titles of the officials who accompanied Naimlap
and his wife provide a vivid picture of the court with all of its sen-
sorial delights. The courtiers include Pita Zofi, player of the conch
shell trumpet; Ninagintue, purveyor of beverages; Occhocalo, the
lord’s caterer; and Olloc Copoc, master of the bath.

Four courtiers were particularly instrumental in the appro-
priate visual presentation of the royal body. The work of Xam Mu-
chec, keeper of the royal facepaint, can be indirectly discerned
through the patterning on the spectacular masks of gold sheet,
painted with cinnabar (Figure 1). Llapchiluli provided the exquisite

5 Cabello Valboa 1951 [1586], xxvii.



y que debido a los problemas de la conservacién se
conocen fundamentalmente solo a través de las repre-
sentaciones de la ropa y los tocados en otros medios.
Fonga Sigde estaba a cargo de derramar el polvo de
conchas dondequiera que Naimlap fuera a pasar, ha-
biéndose obtenido el polvo muy probablemente mo-
liendo el muy valorado bivalvo marino Spondylus. Por
ultimo, y tal vez mds importante, estaba Ninacola, el
cortesano responsable por el trono y la litera del sefior.
Naimlap y su corte practicaron una estrategia
politica muy conocida por los lideres de todo el
mundo y en todo tiempo: las procesiones y el
especticulo que las acompafa. Las literas eran
un componente esencial de esta pompa con la
cual el gobernante literalmente se desplazaba por
encima de la tierra. Asi, establecia formalmente
su dominio sobre los demds y era visible desde
una gran distancia. El uso de la litera quedaba
limitado a quienes ocupaban la cima misma de la
jerarquia politica, con el empleo de las elaboradas
vasijas de oro y plata. Varias literas decoradas han
sobrevivido hasta el presente, entre ellas los notables
ejemplares del Museo Briining®, el Museo de Oro
de Lima’ y uno que fue excavado en huaca Loro®.
En Chornancap, se excavé una maravillosa litera en
miniatura hecha de concha con incrustaciones de
turquesa, completa con una figura y su almohada’.
También se las representé bidimensionalmente en
la cerdmica y las piezas de metal. Por ejemplo, dos
literas figuran de modo prominente en un notable
vaso de plata que actualmente se encuentra en las
colecciones del Museo de Arte de Denver (figuras
2y 3). Se las represent6 con el asiento tejido y unas
6 MB-00003; Wester, 2018: 35, figura 4.
7 Carcedo, 1985: 68, figura 7.
8 Shimada, 1995: 62, figura 35.
9 Wester, 2018: 182, figura 153.

teather garments the lord wore, which, due to issues
of preservation, are seen primarily only through re-
presentations of clothing and headdresses in other
media. Fonga Sigde was charged with scattering
shell dust wherever Naimlap was to pass, the dust
most certainly ground from the highly valued marine
bivalve Spondylus. Finally, and perhaps most impor-
tantly, Ninacola was the courtier responsible for the
lord’s throne and litter.

Naimlap and his court practiced a political
strategy well known to leaders worldwide and across
time: processions and their attendant spectacle. Lit-
ters were a crucial component of this pomp, the ruler
literally riding above the earth, formally establishing
dominance over others, and visible from great distan-
ces. Along with elaborate vessels of silver and gold,
the use of a litter was restricted to those at the very
top of the political hierarchy. Several embellished
wood litters have survived to the present day, inclu-
ding notable examples in the Museo Briining,® the
Museo de Oro, Lima,” and one excavated at Huaca
Loro.® A marvelous miniature litter made of she-
1 with turquoise inlays, complete with a figure and
a pillow, was excavated at Chornancap.” Litters are
also represented two-dimensionally in ceramics and
metalwork. For example, two litters feature promi-
nently on a remarkable silver beaker vessel now in the
collections of the Denver Art Museum (Figures 2 and
3). They are shown with a woven seat and horizontal
bars terminating in animal heads, adjacent to objects
characteristic of the Lambayeque region, such as
cylindrical headdresses and double-spout and bridge
bottles (Figures 4 and 5).

6 MB-00003; Wester 2018, 35, fig. 4.
7 Carcedo 1985, 68, fig. 7.

8 Shimada 1995, 62, fig. 35.

9 Wester 2018, 182, fig. 153.

Figura/ Figure 2. Vaso con decoracion repujada (el vaso del medallén) 1100-1470 d. C. Chimu;
Perq, costa norte. Plata. / Beaker with Repoussé Decoration (The Medallion Beaker) AD 1100—-1470.
ChimU; Peru, North Coast. Silver. Alt. 17.8 cm. Denver, Denver Art Museum, 1969.303




215

m Figura / Figure 3. Desarrollo del dibujo del vaso del medallén (Denver 2). El dibujo original fue preparado por Héléne
Bernier; revisado por Wilson Santiago. / Rollout drawing of the Medallion Beaker (Denver 2). Original drawing prepared by

Héléne Bernier; revised by Wilson Santiago.



barras horizontales que rematan
en cabezas de animales junto a
objetos caracteristicos de la regién
de Lambayeque, como los tocados
cilindricos y las botellas de doble
pico y asa puente (figuras 4 y 5).
Sumamente visibles y alta-
mente portitiles, las literas eran
fundamentales para establecer y
conservar el poder en un territorio
extenso. Su ventaja particular era
su portabilidad: el poder del go-
bernante no se encontraba simple-
mente ligado a un edificio o com-
plejo, sino se le podia desplegar a
lo largo y ancho del paisaje. Las
literas se hallaban al centro de los
rituales disefiados para invocar a
los poderes divinos y ligar a las comunidades; eran
de tan crucial importancia para el arte de gobernar
que las fuentes quinientistas documentan la amarga
protesta de los sefiores locales cuando las autorida-
des hispanas revocaron estos privilegios en el periodo
colonial. Y si las literas eran esenciales en vida, su
importancia perduraba también en la muerte. En el
manuscrito de Felipe Guamdn Poma de Ayala, de co-
mienzos del siglo XV1II, ellas a menudo aparecen re-
tratadas en procesiones funerarias u otras ceremonias
en que se rendia culto a los reverenciados ancestros'.
Los objetos que las personas de estatus elevado
usaban y los materiales con los cuales se fabricaban a
estos ornamentos reflejaban el poder manifestado en
la litera. Todas las insignias transmiten activamente
ideas acerca del género, el estatus, la riqueza, el
10 Ogburn, 2004.
11 Cummins, 2007, 2011.
12 Guamin Poma, 1615: 377 [379].

Vavy

XN
%%0%%:

Figura / Figure 4. Detalle de la figura B. / Detail of Figure B.

parentesco y las identidades comunales, pero la
ornamentacién regia se distingue por la presencia
de ciertos elementos emblemiticos de la autoridad
divina, lo que incluye materiales ricamente simbélicos,
un trabajo superlativo e imédgenes que subrayan el
poder y la distincién del soberano. La invocacién del
poder divino en los rituales e insignias regios servia
para distinguir el cuerpo del monarca del de sus
subditos, y la circulacién de los materiales y formas
de estos ornamentos, por ende, probablemente estaba
asimismo restringida. El uso de ciertos tipos de
insignias, fabricadas con materiales especificos, era
indudablemente una prerrogativa regia.

Estas obras excepcionales transformaban el
cuerpo regio, y en el transcurso del desempefio con-
ducian tanto al portador como al espectador a una
experiencia sensorial intensificada. Queda claro que
gran parte de las insignias fue disefiada para el movi-

miento, desde la cegadora luz del sol que centelleaba

Figura / Figure 5. Detalle de la figura D. / Detail of Figure D.

Highly visible and highly portable, litters were
fundamental to establishing and maintaining power
across an extended territory. The particular advanta-
ge of a litter is its portability: the ruler’s power is not
simply tied to one building or one complex—it can be
deployed across the landscape. 1 Litters were at the
heart of rituals designed to invoke divine powers and
bind communities together; so crucial were litters to
statecraft that sixteenth-century sources document the
bitter outcry from local lords when Spanish authori-
ties revoked these privileges in the colonial period."
Essential to statecraft in life, the importance of litters
also endured in death. In the early seventeenth-cen-
tury manuscript of Felipe Guaman Poma de Ayala, li-
tters are often depicted in funeral processions or other
ceremonies where revered ancestors are venerated.'?
10 Ogburn 2004,

11 Cummins 2007, 2011.
12 Guaman Poma 1615, 377 [379].

'The power manifested in the litter is echoed
in the objects worn by individuals of high status,
and in the materials from which these ornaments
were made. All regalia actively transmits ideas
about gender, status, wealth, kinship, and com-
munal identities, but regal ornamentation is di-
fterentiated by the presence of certain elements
emblematic of divine authority, including richly
symbolic materials, superlative workmanship, and
imagery underscoring the power and distinction of
the sovereign. The invocation of divine power in
royal ritual and regalia served to distinguish the
monarch’s body from those of his or her subjects,
and the materials and forms of such ornaments
were therefore likely restricted in circulation. The
donning of certain types of regalia, made of speci-
fic materials, was undoubtedly a royal prerogative.

These exceptional works transformed the royal

body and, in performance, elevated both the wearer



218

B Respaldar de litera elaborado en madera de algarrobo,
incrustaciones de oro, plata, piedras semipreciosas
y plumas. Muestra dos filas de edificios, seis recintos
principales y dos laterales. Cada uno contiene tres
personajes miniatura. Los laterales llevan un solo
personaje. Cultura lambayeque. Museo de Oro del Peru,
Armas del Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima.
/ Lambayeque litter back piece made of carob wood with
decorations in gold, silver, semi-precious stones and

feathers. It is composed of six main miniature buildings
which are placed three on a top row and three on a bottom
row, and two smaller lateral buildings which are placed
on the sides of the bottom row. The six main miniature
buildings contain three miniature characters each, while
the two lateral miniature buildings include only one each.
Museo de Oro del Pert — Armas del Mundo, Fundacién
Miguel Mujica Gallo, Lima.




en la titilante superficie de la vestimenta de un sobe-
rano y sus vasijas rituales hasta las literas elaborada-
mente decoradas en las cuales se habria desplazado.
El sonido indudablemente era un aspecto importante
de este funcionamiento™. Ciertamente que ademds
de ver al sefior y sus insignias, le habriamos escucha-
do a ély a su tintineo.

Por encima de todo, los adornos del cuerpo re-
gio indicaban el control sobre los recursos, ya fuera
en los raros y costosos materiales con los cuales se les
fabricé, o la mano de obra altamente calificada nece-
saria para crearlos. Los materiales se seleccionaban a
partir de ciertas propiedades fisicas inusuales, entre
ellas la capacidad de captar la atencién —superficies
reflectivas, colores resplandecientes— que tan esen-
cial es para animar los objetos en el desarrollo del ri-
tual cortesano. La gama de los materiales que han
satisfecho estos criterios es muy amplia. Ademds de
su rareza y brillo, las cualidades reflectantes amari-
llas y la incorruptibilidad del oro —su inmunidad a la
corrosién— hicieron de este un simbolo efectivo del
poder duradero, eterno y efectivamente divino.

Pero hubo otros materiales, muchas veces sor-
prendentes, que tuvieron también un papel funda-
mental en la conservacién del poder en la costa norte
peruana durante el milenio anterior al arribo de los
espafioles en el siglo XVI. Como ya se indicé, Fonga
Sigde, el cortesano encargado de esparcir el polvo de
conchas por donde quiera que Naimlap fuera a pa-
sar, probablemente era el proveedor del Spondylus, el
altamente valorado bivalvo marino. Esta concha, ala
cual se llamé en la época colonial las «hijas del mar,
la madre de todas las aguas», estuvo estrechamente
ligada al poder divino y a las nociones de agua, fer-
tilidad y abundancia. El manuscrito de Huarochiri
13 Hosler, 1994.

14 Pillsbury, 1996.

and viewer to a heightened sensorial experience. It is
clear that much of the regalia was designed for mo-
vement, from the blinding sunlight glinting off the
shimmering surfaces of a ruler’s costume and ritual
vessels, to the elaborately decorated litters in which
he would have traveled. Undoubtedly, sound was a
major feature of this performance.”® You would cer-
tainly have heard the lord and the clinking sounds
of the regalia’s dangles as much as you would have
seen them.

Above all, the adornments of the regal body
spoke to control over resources, whether the rare and
costly materials from which they were made or the
highly skilled labor necessary to create them. Ma-
terials were selected on the basis of certain unusual
physical properties, including the capacity to draw
the eye—reflective surfaces, dazzling color—so es-
sential to animating the objects in the performance
of court ritual. The range of materials that have met
these criteria is quite broad. In addition to its rarity
and bright, yellow reflective qualities, the incorrup-
tibility of gold—its imperviousness to corrosion—
made it an effective symbol of enduring, eternal, and
indeed divine power.

Yet other, often surprising, materials were
also fundamental to the maintenance of power on
Peru’s North Coast in the millennium before the
arrival of the Spanish in the sixteenth century. As
stated above, Fonga Sigde, the courtier charged with
scattering shell dust wherever Naimlap was to pass,
was likely the purveyor of the highly valued marine
bivalve Spondylus. Called the “daughters of the sea,
the mother of all waters” in the colonial period, the
shell was closely linked to divine power and ideas
of water, fertility, and abundance.™ The sixteenth-
13 Hosler 1994,

14 Pillsbury 1996.

Botella lambayeque con representacion de Spondylus y personaje llevado en litera. Cultura lambayeque. Museo Arqueoldgico
Nacional Briining, Lambayeque. / Bottle with the representation of a Spondylus shell and an individual being carried on a litter.
Lambayeque culture. Museo Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque.



del siglo XVI nos dice que las conchas eran el ali-
mento de los dioses y el sustento de lo divino®. Las
evidencias provenientes del registro arqueolégico
revelan que las valvas del Spondylus frecuentemente
se incluyeron en los entierros de alto estatus, entre
ellos los que fueron hallados en Chornancap®. Es-
tas conchas fueron también convertidas en cuentas
para fabricar elaborados ornamentos (figura 6). As,
se creaba un fogonazo de brillante color en la paleta,
por lo demads pélida del paisaje del desierto.
Después del 900 d. C., la formacién politica
de Lambayeque aproveché las crecientes redes
comerciales, de modo tal que los objetos que nos han
llegado —entre ellos, las espectaculares mdscaras
funerarias que incorporan materiales que no son
locales, como el dmbar y las esmeraldas— indican
su alcance cada vez mas grande. La primera relacién
europea de la costa norte peruana describe una balsa
comercial cargada con riquezas del tipo documentado
en recientes décadas gracias a la excavacién de sitios
de Lambayeque. En 1525, la expedicién de Francisco
Pizarro se topé con una embarcacién a vela indigena
frente a las costas de Tumbes repleta con objetos de
oro y plata, entre ellos «coronas y diademas y cintos
y pufietes y armaduras como de piernas y petos y
tenaguelas y cascaveles», asi como copas y otras vasijas
para beber. El cargamento incluia muchas prendas
de lana y algodén «muy labrado de labores muy
ricas», ademds de esmeraldas, cristal y dmbar". Para
asombro de los espaiioles, estos finos articulos eran
canjeados por conchas marinas del color del coral
que indudablemente eran Spondylus. Cosechadas en
las cdlidas aguas tropicales de las costas ecuatorianas

y mis al norte, los antiguos peruanos fueron

15 1991 (1598-1608): 116.
16 Wester, 2016. Consultese también Shimada, 1995, 2014.

17 La relacién Simano en Xérez, 1985.

century Huarochiri Manuscript tells us that the
shells were the food of the gods, sustenance for the
divine.” Evidence from the archaeological record
reveals that Spondylus valves were often included
in high-status burials, including those found at
Chornancap.’® Spondylus shells were also worked
into beads to create elaborate ornaments (Figure 6),
creating a flash of brilliant color in the otherwise
muted palette of the desert landscape.

After AD 900, the Lambayeque polity ca-
pitalized on expanding trade networks, and the
objects that have come down to us, including
the spectacular funerary masks that incorporate
non-local materials such as amber and emeralds,
speak to the increasingly distant reach of the po-
lity. The very first European account of Peru’s
North Coast describes a trading raft laden with
riches of the sort documented through excava-
tions of Lambayeque sites in recent decades. In
1525, Francisco Pizarro’s expedition encounte-
red the indigenous sailing craft off the coast of
Tumbez, filled with objects of gold and silver,
including “crowns, diadems, belts, bracelets, leg
ornaments and breast plates, tweezers, and bells,”
but also cups and other drinking vessels. The
cargo included many wool and cotton garments,
“elaborately decorated and richly worked,” as well
as emeralds, crystal, and amber.”” To the astoni-
shment of the Spaniards, these fine things were
traded for coral-colored seashells, undoubtedly
Spondylus. Harvested in the warm, tropical waters
off the coast of Ecuador and farther north, the
shell was acquired in small quantities by ancient

Peruvians from the first millennium BC onward,

15 1991 [1598-1608], 116.
16 Wester 2016. See also Shimada 1995, 2014.

17 Relacién Sdmano in Xérez 1985.

-
B .
g S

-
e

Figura / Figure 6. Collar. 1100-1400 d. C. Chimu, costa norte. Concha de Spondylusy cuentas de piedra negra, algodon. Alt.
44,5x38,1 cm. Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 2003.169 / Collar. AD 1100—1400. Chimu, North Coast. Spondylus
shell and black stone beads, cotton.



adquiriendo las conchas en pequefias cantidades a
partir del primer milenio a. C., pero comenzaron
a importarlas en grandes cantidades en la época
lambayeque. Pareceria que Lambayeque se enriqueci6
en parte gracias a su dominio del trafico de Spondylus,
con una mejor produccién agricola, posible gracias a
los extensos sistemas de riego'.

La creciente prosperidad y las redes cada vez
mds grandes de Lambayeque trajeron un periodo de
prodigiosa produccién artesanal. Sus artesanos desa-
rrollaron la profunda inventiva de las tradiciones meta-
lirgicas moche, pero ampliaron la produccién hasta un
nivel casi industrial. Los moches habian introducido
el cobre para herramientas pequefas y armas ceremo-
niales, pero los lambayeques impulsaron esto ain mds
para incluir al bronce arsenical, una aleacién que habria
de predominar en el Pert y Ecuador hasta el arribo de
los incas, los cuales introdujeron el bronce estannifero,
una aleacién preferida en Bolivia, Chile y Argentina®.

Batin Grande, un importante centro lambaye-
que en el bosque de Pémac, de la cuenca de La Leche,
se convirtié en un centro de produccién de metal de
proporciones gigantescas. Este centro ritual, que flo-
recié desde alrededor del 900 d. C. hasta hacia 1375,
cuando lo conquistaron los chimis, fue también un
importante lugar de produccién artesanal, en parti-
cular de arte en metal. En los hornos de fundicién
y talleres de Batin Grande, se produjo una inmensa
cantidad de objetos, entre ellos atados de los delgados
objetos de bronce arsenical en forma de I, a los que se
conoce como «naipes», que fueron una forma de ri-
queza a la que algunos han calificado de una moneda
incipiente®®. La escala de la produccién y la riqueza
de la ciudad fueron prodigiosas y cientos de kilos de
18 Cordy-Collins, 1990.

19 Lechtman, 2014.
20 Merkel y Velarde, 2000.

objetos de aleacién de cobre fueron depositados en
una sola tumba?!. Otra tumba, a la cual se saqueé en
la década de 1950, y que con seguridad fue una de las
mas ricas del lugar, incluia unos doscientos vasos de
oro y plata de diverso tamafio®.

Una de las mas ricas tumbas de Batdn Grande
que no fue saqueada contenia unas 1,2 toneladas de
ajuar funerario, del cual mas de las dos terceras partes
eran de cobre, oro o aleaciones de ambos metales?.
La tumba principal fue hallada a unos 12 metros de
profundidad en la huaca Loro, un gran monticulo de
plataforma de adobe que data de entre el 900 y 1100
d. C., y contenia el cuerpo de un varén de 40 a 50 afios
de edad con un tumi de plata en su mano izquierda.
Otros bienes funerarios de huaca Loro fueron unas
exquisitas y altas coronas circulares, ornamentos de
oro y ropa fabricada con centenares de placas de pla-
ta y oro cosidas a una tela de algodén. Semejantes
atuendos habrian provocado un brillante especticu-
lo cuando su usuario se desplazaba, pues al moverse
cada placa habria reflejado al sol y tal vez cumplido
una funcién protectora: una brigantina conceptual-
mente, si no lo era directamente.

Los cuchillos ceremoniales de hoja semicircu-
lar a los que se conoce como tumi, al que ya mencio-
né, aparecen en el registro arqueolégico y figuran de
modo prominente en la iconografia lambayeque. Las
representaciones moches del sacrificio ritual incluian a
seres sobrenaturales con tumis, implementos que con-
tinuaron siendo importantes en las imdgenes lambaye-
ques, a menudo en asociacién con representaciones de
un personaje con un rostro semejante a una mdscara
y un tocado en forma de creciente al que se suele
21 Shimada, 2000: 56.

22 Carcedo y Shimada, 1985: 62-63.
23 Shimada, 2000: 49-64, 97-110.

but it began to be imported in vast quantities by
Lambayeque times. Along with enhanced agri-
cultural production made possible by extensive
irrigation systems, it seems clear that Lambaye-
que grew rich in part through their domination of
the Spondylus trade.'®

'The increased prosperity and expanding ne-
tworks of the Lambayeque ushered in a period of
prodigious craft production. Lambayeque artisans
built upon the deeply inventive Moche metallurgical
traditions but expanded production to a nearly in-
dustrial level. The Moche had introduced copper for
small tools and ceremonial weapons, but the Lamba-
yeque furthered this development to include copper
arsenic bronze, an alloy that would predominate in
Peru and Ecuador until the arrival of the Inca, who
introduced tin bronze, an alloy favored in Bolivia,
Chile, and Argentina.”

'The site of Batin Grande, a major Lambaye-
que center in the Bosque de Pomac in the La Le-
che drainage, became a hub for metal production
of epic proportions. Thriving from around AD 900
until circa 1375, when it was conquered by the Chi-
mu, this ritual center was also an important locus of
craft production, especially of works of art in metal.
Vast numbers of objects, including bundles of thin,
I-shaped arsenic bronze objects known as naipes—a
form of wealth that some have called incipient cu-
rrency—were produced from Batin Grande’s smel-
ting furnaces and workshops.?® The scale of produc-
tion and the wealth of the city were prodigious, with
hundreds of kilos of copper-alloy objects deposited
in a single tomb.?! Another tomb—looted in the
18 Cordy-Collins 1990.

19 Lechtman 2014.
20 Merkel and Velarde 2000.
21 Shimada 2000, 56.

1950s but surely one of the wealthiest at the site—
included some two hundred gold and silver beakers
of various sizes.*?

One of the richest unlooted tombs from Batin
Grande contained some 1.2 tons of grave goods, of
which more than two-thirds were made of copper,
gold, or copper-gold alloys.”* Found some 12 m deep
within Huaca Loro, a large adobe platform mound
that dates to between AD 900 and 1100, the primary
tomb contained the body of a forty- to fifty-year-old
male with a silver tumi knife in his left hand. Other
grave goods from Huaca Loro included exquisite tall
circular crowns, gold ornaments, and garments made
of hundreds of silver and gold plaques sewn to a co-
tton backing. Such garments would have provided a
brilliant spectacle as the wearer moved, each shifting
plaque catching the sun and perhaps serving a pro-
tective function—if not directly, as brigandines, then
conceptually.

'The ceremonial knives with semicircular bla-
des, known as tumis, referenced above, appear in
the archaeological record and figure prominently in
Lambayeque iconography. Moche representations of
ritual sacrifice featured supernatural beings wielding
tumi knives, and these implements continued to be
important in Lambayeque imagery, often in asso-
ciation with representations of a personage with a
masklike face and crescent headdress, often identi-
fied as Naimlap.2* These ceremonial knives were of-
ten elaborately crafted, such as an example with an
image constructed from gold sheet mounted onto a

silver blade that has been partially sheathed in gold,

22 Carcedo and Shimada 1985, 62-63.
23 Shimada 2000, 49-64, 97-110.

24 'This personage is also referred to as the “Huaco Rey,” the
Sicdn deity, or the Sicin Lord. See Wester 2018, 238-239, for a

discussion of this imagery.



Figura / Figure 7. Cuchillo ceremonial (tumi) 900-1100 d. C. Lambayeque, costa norte. Oro, plata, turquesa. Alt. 36,2 cm,
Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 1974.271.60 / Ceremonial Knife (Tumi) AD 900-1100. Lambayeque, North Coast.
Gold, silver, turquoise.

identificar como Naimlap*. Estos cuchillos ceremo-
niales frecuentemente tenfan un trabajo elaborado, por
ejemplo, con una imagen construida con limina de
oro montada sobre una hoja de plata a la cual se habia
enfundado parcialmente en oro, embelleciéndose atn
mis a la imagen con colgantes de oro y turquesas (figu-
ra 7). El cuerpo de la figura, construido a partir de dos
liminas martilladas, trabajadas en bajo relieve y en-
garzadas, es relativamente pequefio en proporcién a la
cabeza y el tocado. Este ultimo era calado y se le armé
a partir de alambres gruesos cuadrangulares y circula-
res, tiras martilladas y grandes granulos. Estos altimos
rodean también a las incrustaciones de turquesa de las
colgantes, pero los biseles de cuentas del tocado fueron
repujados desde el reverso. La hoja misma se divide en
cuatro cuadrantes, dos de plata y dos con un revesti-
miento de oro unido a la plata mediante soldadura®. A
pesar de la introduccién de la tecnologia del bronce, ni
el porcentaje ni el tamafio de las herramientas y armas
se incrementé mucho en los afos que corren entre el
surgimiento de la cultura lambayeque hacia 750 d. C.,
y la expansién del Imperio inca en el siglo XV. Los
metales continuaron empleindose en primer lugar vy,
ante todo, en el ritual y las insignias®. Las armas como
los tumis formaban parte de la iconografia del poder
institucionalizado, no de la tecnologia de la guerra te-
rritorial a gran escala.

Tal vez el objeto mds espectacular de huaca
Loro es la gran méscara de ldmina de oro con tocado®.
La mascara, que cuando estaba completa con su tocado

parabélico de plumas de oro tenfa mds de un metro de

24 A esta vasija se le conoce también como el «<Huaco Rey», y al
personaje, como la deidad sicdn o el Sefior Sicdn. Para un exa-
men de estas imdgenes, consultese Wester, 2018: 238-239.

25 Schorsch, 2017: 167.
26 Lechtman, 2014: 361-422, 384.
27 Carcedo y Shimada, 1985; Shimada, 1995.

and further embellished with danglers of gold and
turquoise (Figure 7). The body of the figure, made of
two hammered sheets worked in low relief and crim-
ped together, is relatively small in proportion to the
head and headdress. The openwork headdress was as-
sembled from square and round heavy-gauge wires,
hammered strips, and large granules. Granules also
encircle the turquoise inlays on the danglers, but the
beaded bezels on the headdress have been embossed
from the reverse. The blade itself is divided into four
quadrants, two of silver, and two with gold cladding
attached to the silver with solder.?* Despite the intro-
duction of bronze technology, neither the percentage
nor the size of tools and weapons increased greatly in
the years between the rise of the Lambayeque cul-
ture c. AD 750 and the expansion of the Inca Em-
pire in the fifteenth century. Metals continued to be
deployed first and foremost for ritual and regalia.”®
Weapons such as tumis were part of the iconography
of institutionalized power, not the technology of lar-
ge-scale territorial warfare.

Perhaps the most spectacular object from Hua-
ca Loro is the large sheet-gold mask with headdress.
Over a meter high in its complete state with a parabo-
lic headdress of gold feathers, the mask includes spiky
eyes with emerald and amber beads or “tears” that
would have been traded in from Colombia or even
southern Central America. Other materials from
Huaca Loro attest to Lambayeque’s imperial reach,
including turquoise from Ecuador and lapis lazuli
from Chile. Interestingly, as noted above for another
mask, cinnabar, a red mineral pigment, covers much
of the cheeks and forehead of this mask, obscuring
the gold surface, emulating the patterning of face
25 Schorsch 2017, 167.

26 Lechtman 2014, 361-422, 384.
27 Carcedo and Shimada 1985; Shimada 1995.




alto, tenia ojos puntiagudos como cuentas o «lagrimas»
de esmeralda y 4ambar, que habrian sido comerciados
desde Colombia o incluso la Centroamérica meridio-
nal. Otros materiales de huaca Loro dan fe del alcance
imperial de Lambayeque, entre ellos las turquesas de
Ecuador y el lapislazuli de Chile. Es interesante que,
tal como se ha sefialado ya para otra mdscara, gran
parte de las mejillas y la frente de esta se encuentren
cubiertas con cinabrio, un pigmento mineral rojo que
oscurece la superficie del oro, emulando los patrones de
la pintura facial. Estas mdscaras probablemente solo se
usaban al fallecer, pues los ojos, nariz y boca no tenian
agujeros que permitieran ver o respirar.

Las excavaciones realizadas en los tltimos afnos
por Carlos Wester en el complejo arqueoldgico de
Chotuna-Chornancap, uno de los centros politicos y
religiosos mds importantes de la costa norte peruana
entre el siglo X y el XIV d. C., han ampliado enor-
memente nuestra comprensién de este periodo crucial
de la prehistoria peruana, en particular el papel de las
mujeres de alto rango®®. Wester y su equipo descubrie-
ron la tumba de una mujer de alto estatus a la cual hoy
conocemos como la «sacerdotisa»: una de las mujeres
de mds alto rango que la arqueologia peruana haya
identificado hasta la fecha. Como ya vimos, se decia
que Naimlap construy6 un magnifico palacio en Chot,
que ahora se cree estuvo donde se alzan dos pirimi-
des monumentales, huaca Chotuna y huaca Chornan-
cap. En este lugar, apenas unos cuantos kilémetros del
océano Pacifico, se hall6 una gama extraordinaria de
objetos, muchos de los cuales subrayaban un estrecho
vinculo con el mar, ya fuera a través de su material o de
su iconografia.

Tanto las conchas como las imdgenes marinas
figuran de modo prominente en los hallazgos realiza-
dos en Chotuna-Chornancap. Por ejemplo, la tumba

28 Wester, 2016, 2018.

Yy W:/;
/o ke %"‘""-*

[
F

._—

\*\;

L

Figura/ Figure 8. Collar. 900-1300 d. C. Lambayeque,
Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba 4), Concha.
22,2x3,3 cm. Lambayeque, Museo Arqueoldgico Nacional
Briining, CH-00031 Ministerio de Cultura del Pera. /
Necklace AD 900-1300 Lambayeque, Chornancap, Tomb of
the Priestess (Tomb 4). Shell.

de la sacerdotisa de Chornancap contenia multiples
collares y brazaletes hechos de conchas de Spondylus,
Strombus 'y Conus. Un ejemplo exquisito estd forma-
do por siete hilos de cuentas de conchas cortadas en

forma semejante a un corcho de champafia (figura 8).

) lll lﬁ \“
1

Il‘iiwik\\ \\

P JN |

AW W)

...;.,n i-} f\\f'\‘“

paint. These masks were probably only worn in dea-
th, as the eyes, nose, and mouth are not perforated to
allow for sight or breath.

In recent years, excavations by Carlos Wester

at the Chotuna-Chornancap archaeological complex,

one of the most important political and religious
centers of Peru’s North Coast from the tenth to
the fourteenth century AD, has vastly expanded
our understanding of this pivotal period in
Peruvian prehistory, particularly the role of
high-ranking women.?® Wester and his team
revealed the tomb of a high-status female, now
known as the Priestess—one of the highest-
status women identified to date in Peruvian
archaeology. As noted above, Naimlap was said
to have built a magnificent palace at Chot, now
believed to be where two monumental pyramids,
Huaca Chotuna and Huaca Chornancap, are
located. The site, only a few kilometers from the
Pacific Ocean, yielded an extraordinary array of
objects, many underscoring the close link with
the sea, either through their material or their
iconography.

Both marine shells and maritime imagery
are prominent in the finds at Chotuna-Chor-
nancap. For example, the Priestess of Chornan-
caps tomb contained multiple necklaces and
bracelets made from Spondylus, Strombus, and
Conus shells. One exquisite example is composed
of seven strands of shell beads cut into a cham-
pagne cork-like shape (Figure 8). Other works
include delicate bracelets made with Spondylus
shell beads (Figure 9).?° As is characteristic of hi-
gh-status regalia, these materials were not only
rare but difficult and expensive to acquire. The
acquisition of Spondylus shell through dangerous
diving in distant waters was an important con-
tributor to the value and power of the bracelets.
'The acquisition of such precious materials was
likely shrouded in myth, and it is always useful
28 Wester 2016, 2015,

29 Wester 2018, 226-229, figs. 206-210.



N S £ Y | R ———— T 1.#-*;:““ ey AL T
- - - "~ - m
O - gl ' - -
r - " . J

upq T st | MR ARSI LR M,

¥ | A?"F e s SR L L TR Y LT
,-m'” sl adelebia prHEMPLINE 13 s e AR g e | 0 BEREE R _ .
1’“"""""""“&“": m:::.,'-ﬂlﬂmm-um Ll il " '““‘l'"i-htr- o
sl st T8 2 LT s IV VAR RETRRR g o fis
g AT 1€ T FEN 1S JER VAR 00 BOTRERD b V0% 1y

PP R T ST ;u;’l-ll"‘ﬂ -
,‘“”!‘mlﬂr '::Hl ﬂll'-!dr-‘;lqh:il‘b"‘f.“.“ By PTLALEA  TIELEL B T

i - ol
e e e

X m:,. .M'F‘fﬂ Hl\'ll'i:n, T

g Vet M B : .
- m-l:"ﬂ"u‘ﬂ:;.t“:.“ﬁ"“ “prlrillh W I R e
1 -w"*ﬂ'" - “4-.1“'#_“4-'! g g e

e LT Lo Ll

el Yyl T T TR iy

R ot P L s
R A e o T SR | LSt 18 AT B

§ nesr w.w‘-*- "T'"f"'""" - I‘n S g A )2

; wwr-rll"*"““* : B
ShgE= J s
|mn-mn—lwﬂww"'““m'”‘"“m
._}F e g B L TR :

-
. A PR AR -'--J.r\.ﬂ [ ahal

£ e

I ;
R A A P

Figura/ Figure 9. Brazalete de Spondylus de Chornancap. / Spondylus bracelet from Chornancap.

e R i Ll e Y

Otras piezas incluyen delicados brazaletes hechos con
cuentas de conchas de Spondylus (figura 9)*. Como
es caracteristico en estas insignias de alto estatus, los
materiales no solo eran raros, sino también dificiles
y costosos de adquirir. Un elemento importante que
contribuy6 al valor y poder de los brazaletes fue que
las conchas de Spondylus se adquirian mediante un
peligroso buceo en aguas lejanas. La obtencién de es-
tos materiales preciosos quizd estaba envuelta en el
mito, y es siempre util tener en cuenta que el proceso
mismo de obtencién de cosas tan raras y notables era
algo que se sumaba a su atractivo.

Las materias primas de los ornamentos de la
élite a menudo tenian asociaciones divinas y eran
consideradas agentes inanimadas y activas. Cuando se
les embellecia con imagenes sagradas, los ornamentos
tabricados con estos materiales probablemente tenian
cualidades apotropaicas, y su poder sobrenatural y
benéfico protegia al usuario de las amenazas fisicas
y espirituales. Mids alld de las materias primas,
el cuerpo del rey mostraba recursos controlados
gracias a la aplicacién de una destreza excepcional.
La naturaleza, bajo la forma de materiales raros
y sagrados, era alterada y remozada mediante la
destreza manual. Por ejemplo, trabajar conchas era
un proceso laborioso que requeria de horas de molido
y pulido por parte de los artesanos sin herramienta
mecdnica alguna. Pero ain mds importante que el
trabajo era la habilidad. Los centros de Lambayeque
contaban no solo con el acopio necesario de materiales
importados, sino también con el talento artistico
requerido para producir las obras mis finas de su
tiempo. Era tal la importancia que estos artesanos
calificados tenian para el arte de gobernar que los
orfebres y otros artesanos pasaban ellos mismos
a formar parte del botin de guerra, como ocurri6

29 Wester, 2018: 226-229, figuras 206-210.

to keep in mind that the very process of securing such
rare and remarkable materials added to their allure.

The raw materials of elite ornaments often had
divine associations and were considered animate, acti-
ve agents. Ornaments made of these materials, when
enhanced with sacred imagery, likely possessed apo-
tropaic qualities, their supernatural, beneficent power
guarding the wearer against physical and spiritual
threats. Beyond the raw materials, the regal body spoke
to resources controlled through the application of ex-
ceptional artistry. Nature, in the form of rare, sacred
materials, was altered and enhanced through craft.
Working shell, for example, was a laborious process
requiring hours of grinding and polishing for artisans
without mechanical tools. But more important than
elbow grease was skill. Lambayeque centers possessed
not only the necessary gathering of imported materials
but also the artistic talents needed to produce the finest
works of their time. Such was the importance of the-
se skilled artisans to statecraft that metalsmiths and
other crafters became spoils of war themselves, as for
instance during the Inca conquest of the Chimu state
in fifteenth-century Peru.’® The best artists were of-
ten kept close at hand, in the service of the sovereign.
Keeping the production of such magnificent objects
secret—and thereby cloaking esoteric, proprietary ex-
pertise and processes—may have further distinguished
jewelry of the royal court from ornaments produced el-
sewhere. Indeed, we must consider the possibility that
these exquisite works may have been considered divine
creations themselves, not made by human hands.

In addition to works in shell, the Priestess of
Chornancap was buried with a rich array of metal ob-
jects, including a silvered copper burial mask, a dou-
ble-plumed headdress, gold and silver ear ornaments,
and a gold scepter featuring a supernatural figure

30 Pillsbury 2017.



cuando los incas conquistaron el Estado chimi en
el siglo XV*°. Los soberanos a menudo tenian cerca
a los mejores artesanos a su servicio. Mantener la
produccién de tan magnificos objetos en secreto,
escondiendo asi conocimientos y procesos esotéricos
y privados, habria distinguido ain mads a las joyas de
la real corte, de los ornamentos producidos en otros
lugares. Debemos, en efecto, considerar la posibilidad
de que estos exquisitos trabajos hayan sido tomados
como creaciones divinas y no obra de manos humanas.
Ademis de los trabajos hechos con conchas, la
sacerdotisa de Chornancap fue enterrada con un rico
ajuar de objetos metdlicos, entre ellos una mdscara
funeraria de cobre plateado, un tocado de dos pena-
chos, ornamentos de oro y plata para las orejas, y un
cetro de oro que muestra una figura sobrenatural de
pie en un templo (figura 10). El cetro, al que se hallé
cerca de la mano izquierda de la sacerdotisa, fue he-
cho con liminas de oro a las que se corté y dio forma
para plasmar una figura dentro de un templo, enci-
ma de lo que parecia ser el delgado mango de una
espitula o un cuchillo. Parada sobre una plataforma
rectangular, la figura viste una camisa o tinica con
flecos en la parte inferior; los brazos estin exten-
didos y doblados en el codo y los pulgares apuntan
hacia arriba. Los lados y la parte inferior del rostro
de la figura estin rodeados por un elemento en for-
ma de U con cuatro cabezas zoomorfas. El tocado
trapezoidal con flecos o plumas evoca el borde de su
vestimenta. El techo a dos aguas del templo tiene
remates triangulares y un disefio de ola. En Sipédn se
hall6 también un cetro coronado con la estructura
de un templo. Estas efigies arquitecténicas proba-
blemente simbolizaban el poder politico y religioso
del gobernante®.
30 Pillsbury, 2017,
31 Wester, 2016: 219, 308-309.

standing in a temple (Figure 10). The scepter—made
of sheet gold cut and shaped to form a figure within
a temple, on top of a slender spatula- or knife-like
handle—was found near the left hand of the Pries-
tess. Standing on a rectangular platform, the figure
wears a shirt or tunic with a fringed border at the
bottom; the extended arms are bent at the elbows,
and the thumbs point upward. A U-shaped element
with four zoomorphic heads surrounds the sides and
bottom of the figure’s face. A fringed or feathered
trapezoidal headdress echoes the border of the figu-
re’s garment. The temple’s gabled roof has triangu-
lar finials and borders with a wave design. A scepter
surmounted by a temple structure was also found at
Sipédn, and such architectural effigies likely symbolize
a ruler’s political and religious power.™!

'The Priestess’s cylindrical gold crown may be
the most interesting work of all. It portrays a woman
seated in a crescent—reinforcing the priestess’s as-
sociation with the moon. As Wester has noted, her
regalia, especially her headdress, are reminiscent of
that worn by a female divinity depicted on another
silver repoussé beaker now in the collection of the
Denver Art Museum (Figures 11 and 12).* That figu-
re is shown in the context of a temple, a river, and an
ocean, perhaps referring to the sacred landscape and
complex ritual world of Chotuna and Chornancap.

'This beaker, along with the one mentioned ear-
lier, and a third now in the collections of the Museo de

Oro, Lima, are closely related.*® The three are unusual

31 Wester 2016, 219, 308-9.

32 Wester 2016, 2018, 268-277; see also Mackey and Pillsbury
2013.

33 See Pillsbury and Mackey 2020 for a detailed discussion
of these specific vessels; Carcedo 2017 for a comprehensive
overview of Lambayeque vessels and other object types; and
Narviez 2014 for a detailed consideration of the iconography.
On drinking rituals and their vessels, see Vetter Parodi 2011.

Figura / Figure 10. Cetro. 900-1300 d. C. Lambayeque; Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba 4). Oro. 23,8x6,4 cm.
Lambayeque, Museo Arqueoldgico Nacional Briining, CH-00001 Ministerio de Cultura del Peru. / Scepter. AD 900—-1300.
Lambayeque; Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.




La corona cilindrica de oro de la sacerdotisa es
tal vez la pieza mds interesante de todas. Muestra a
una mujer sentada sobre una luna creciente, lo que
refuerza su asociacién con esta. Tal como Wester ya
ha sefalado, sus insignias, y su tocado en particular,
recuerdan a las que lleva la divinidad femenina retra-
tada en otro vaso repujado de plata que actualmen-
te forma parte de la coleccién del Museo de Arte de
Denver (figuras 11 y 12)*2. Esta figura aparece en el
contexto de un templo, un rio y un océano. Se refiere
tal vez al paisaje sagrado y al complejo mundo ritual
de Chotuna y Chornancap.

Este vaso se encuentra estrechamente emparen-
tado con el que ya mencioné, asi como con un tercer
ejemplar que actualmente estd en el Museo de Oro de
Lima®. Las tres piezas son inusuales por sus escenas
narrativas sumamente detalladas —algo raro en la cos-
ta norte después de la época moche— y comparten te-
mas afines, aunque con diferencias en su composicién
y estilo. Las imdgenes de las vasijas fueron ejecutadas
a escala intima: se las disefié para que fueran vistas de
cerca®®. Estas no son obras publicas monumentales, sino
recordatorios delicados y esotéricos de practicas y creen-
cias que no es probable hayan sido para un uso extenso
en este mundo, pero que, como parte del ajuar de una
tumba, ciertamente si buscaban tener una eficacia du-
radera mds alld de todo evento funerario inmediato. Al
tomarse en conjunto, las imagenes de estas vasijas vin-

culan el Spondylus con la fertilidad y es posible que estén

32 Wester, 2016, 2018: 268-277; consultese también Mackey y
Pillsbury, 2013.

33 Para un examen detallado de estas vasijas especificas, con-
sultese Pillsbury y Mackey, 2020; Carcedo, 2017, para un pa-
norama exhaustivo de las vasijas lambayeques y otros tipos de
objetos; y Narvidez Vargas, 2014, para un estudio detallado de la
iconografia. Con respecto a los rituales de bebida y sus vasijas,
consultese Vetter Parodi, 2011.

34 Consultese Costin (2019) en lo que respecta a las vasijas, su
escala y el conocimiento esotérico.

for their highly detailed narrative scenes—uncommon
on the North Coast after the Moche period—and they
share related themes, albeit with compositional and
stylistic differences. The vessels’ imagery is rendered at
an intimate scale: they are works designed to be viewed
up close.’* These are not monumental public works,
but delicate, esoteric reminders of practices and belie-
ts, not likely intended for extensive use in this world
but certainly meant to have an enduring efficacy be-
yond any immediate funerary events as part of a tomb
assemblage. Seen in aggregate, the imagery on these
vessels links Spondylus with fertility, and may reference
ideas about enduring life, ancestors as a source of re-
newal and regrowth, and a generalized abundance. In
the absence of texts contemporary to the vessels it is
unlikely that the iconography can be determined with
any degree of specificity, but the litters, the boats, and
the Spondylus on the vessels may refer to an idea of a
funerary procession and an afterlife. Seventeenth-cen-
tury clerics on the coast of Peru noted that indigenous
ideas about an afterlife included a maritime journey.*
Regardless of their specific meaning, the vessels provi-
de a rich view into ritual life on Peru’s North Coast in
the centuries before the Inca conquest.

All three vessels have a spout to facilitate pou-
ring, and their iconography features processions, wa-
ter channels, and frontal figures (perhaps divinities)
who wear crescent headdresses. The smaller of the
three vessels (Figures 11 and 12) has a double wall,
and presents a prominent representation of a body of
water with supernatural figures and creatures undu-
lating across two-thirds of the center section of the
vessel, and trees, hunting scenes, and other themes

above it. The water channel continues onto the base,

34 See Costin (2019) on vessels, scale, and esoteric knowledge.

35 Arriaga 1968 [1621], 64); Calancha 1638, libro II, capitulo
X11, 379.

Figura / Figure 11. Vaso de pared doble
con escena mitologica (el vaso del canal
de agua) 900-1375 d. C. Lambayeque,
costa norte. Plata. 15,2x14 cm. Denver,
Denver Art Museum, 1969.302 / Double-
Walled Beaker with Mythological Scene
(The Water Channel Beaker). AD 900-1375
Lambayeque; Peru, North Coast. Silver.

Figura / Figure 12. Desarrollo del dibujo
del vaso del canal de agua. Muestra el
posible alineamiento del cilindro con el
registro superior. El dibujo original fue
preparado por Héléne Bernier, revisado por
Wilson Santiago y Sara Chen. Alt. 15,5 cm. /
Rollout drawing of the Water Channel Beaker
showing possible alignment of cylinder with
the upper register. Original drawing prepared
by Héléne Bernier; revised by Wilson
Santiago and Sara Chen.

S A R T IV

f L]
T
S T 0 T T e L T *5r7
s
:

u '-_-, ;'; e _. .
e =TT T
%}:5331;.’.:;“:

| =
| R
S AR AR TR AERARLL]




haciendo referencia a ideas acerca de la vida imperece-
dera, los antepasados como una fuente de renovacién y
recrecimiento, y una abundancia generalizada. Es poco
probable, en ausencia de textos contempordneos de las
vasijas, que podamos identificar la iconografia con nivel
alguno de especificidad, pero las literas, las embarca-
ciones y el Spondylus que vemos en ellas podrian aludir
a la idea de una procesién funeraria y un mds alli. En
la costa peruana del siglo XV1I, los clérigos observaron
que las ideas indigenas referidas al més alld incluian un
viaje maritimo®. Pero independientemente de su signi-
ficado especifico, las vasijas nos dan un rico vistazo de
la vida ritual en la costa norte peruana en los siglos que
precedieron a la conquista inca.

Las tres vasijas tienen un pico para facilitar el
vertido y su iconografia incluye procesiones, canales
de agua y figuras en posicién frontal (tal vez deidades)
que lucen tocados en forma de luna creciente. La mas
pequefia de las tres vasijas (figuras 11 y 12) tiene una
pared doble y una prominente representacién de un
cuerpo de agua, con figuras sobrenaturales y criaturas
que ondulan a lo largo de las dos terceras partes de la
seccion central de la vasija, y drboles, escenas de cazay
otros temas encima de ella. El canal de agua prosigue
hacia la base, que estd también repujado. Una seccién
de la pared de la vasija muestra una procesién dentro
de un espacio arquitecténico claramente trazado (a la
derecha del dibujo desenrollado). Muchas pequefas
figuras de perfil parecieran estar moviéndose hacia
un templo; una de sus cimaras contiene conchas de
Spondylus. El eje de la procesion podria ser una sacer-
dotisa, identificada gracias a su caracteristico penacho
doble, y a la que vemos en la esquina superior derecha
del dibujo desenrollado. Otras figuras sobrenaturales

aparecen alrededor de la parte superior de la vasija.
35 Arriaga, 1968 (1621): 64; Calancha, 1638: libro II, capitulo
X11, 379.

Aunque el sentido de una narrativa es menos
enfitico en los dos vasos mds grandes de una sola pa-
red —hay un mayor énfasis en la repeticién—, estos
incluyen también imdgenes relacionadas, entre ellas
medallones alrededor de la parte media de las vasijas
y aves con tocados en forma de creciente y varas a lo
largo de la parte superior de la decoracién repujada
(figuras 2 y 3). Debajo se ven las huellas del motivo
del canal de agua, asi como una procesién de perso-
nas, en este caso con literas, tal como ya se indicé. Al
igual que en la vasija de doble pared, los dos vasos con
una sola de ellas incluyen conchas de Spondylus: en
escenas de buceo, como el eje de una procesién y en
manos de las divinidades. Todo subraya la profunda
importancia ritual que este bivalvo tenia y su promi-
nente papel en el pensamiento religioso.

La complejidad de iconografia en estos nota-
bles vasos de plata suele distraernos de su funcién
como «vasijas». Los vasos figuran de modo promi-
nente en la iconografia moche, y hasta fines del si-
glo XVI seguirian siendo un componente clave del
ritual y de las insignias, ademds de esenciales para la
conservacién del poder. A diferencia del mds tem-
prano periodo moche, cuando las vasijas eran por lo
general hechas de arcilla, los jefes de Lambayeque
mostraron una marcada preferencia por las de oro o
plata (figura 13) y docenas de ellas se podian depo-
sitar en una sola tumba, si no mis3¢. Este cambio,
tanto en su cantidad como en su material, nos indica
una evolucién en la prictica ritual.

En el periodo inca, la bebida estaba estrechamen-
te asociada con la cohesién social y buscaba fortalecer
los lazos entre las personas, pero era también una forma
de comulgar con las fuerzas divinas. Las fuentes de la

época colonial describen los rituales de bebida incas a
36 Carcedo Muro de Mufarech, 2014; Carcedo Muro de
Mufarech y Shimada, 1985: 62.

which is also embossed. One section of the vessel’s
wall depicts a procession within a clearly delinea-
ted architectural space (on the right of the rollout
drawing). Many small profile figures appear to be
moving toward a temple; one of its chambers contains
Spondylus shells. The focus of the procession may be
a priestess, identifiable from her characteristic double
plumes, seen at the upper right of the rollout drawing.
Other supernatural figures are depicted around the
top of the vessel.

Although the sense of a narrative is less em-
phatic on the larger two, single-walled vessels—there
is a greater emphasis on repetition—they, too, featu-
re related imagery, including medallions around the
waist of the vessels and birds with crescent headdres-
ses and staves across the top of the repoussé decora-
tion (Figures 2 and 3). Traces of the water-channel
motif appear below, as does a procession of indivi-
duals, in this instance with litters, as noted above. As
with the double-walled vessel, both of the single-wa-
lled beakers feature Spondylus shells—in diving sce-
nes, as the focus of a procession, and in the hands of
divinities. All underscore the profound ritual impor-
tance of this bivalve and its prominent role in reli-
gious thought.

'The complexity of the iconography on these re-
markable silver beakers often distracts us from their
function as wvesse/s. Drinking cups feature prominent-
ly in Moche iconography, and they continued to be a
key component of ritual and regalia, essential to the
maintenance of power until the end of the sixteen-
th century. In contrast to the earlier Moche period,
when vessels were generally made of clay, Lambaye-
que leaders showed a marked preference for vessels
made of gold or silver (Figure 13), and dozens, if not
more, vessels could be deposited in a single tomb.*

36 Carcedo Muro de Mufarech 2014; Carcedo Muro de

Figura / Figure 13. Vaso con figura que muestra una
concha. 900-1100 d. C. Lambayeque, costa norte. Oro.
Alt. 26,4 cm, diam. 20,3 cm. Nueva York, The Metropolitan
Museum of Art, 1991.419.62 / Beaker with Figure Displaying
a Shell. AD 900-1100. Lambayeque; Peru, North Coast.
Gold.

'This shift in both quantity and material speaks to an
evolution in ritual practice.

In the Inca period, drinking was closely asso-
ciated with social cohesion designed to strengthen
ties between individuals, but it was also as a way to
commune with divine forces. Colonial-period sources
describe Inca drinking rituals when it came to mat-
ters of diplomacy, and to ceremonies connected with
agricultural fertility.”” On the North Coast, such ela-
borate vessels were closely associated with rulership:
one sixteenth-century account describes a colonial ad-

ministrator punishing a local lord by taking away four

Mufarech and Shimada 1985, 62.
37 Cummins 2002.



la hora de la diplomacia, asi como en ceremonias vin-
culadas con la fertilidad agricola*”. En la costa norte, las
vasijas elaboradas como estas se encontraban estrecha-
mente asociadas con el mando: una relacién del siglo
XVTI describe a un administrador colonial que castigd
a un sefior local confiscindole cuatrocientas cabezas de
ganado y 14 vasijas de plata®®. Queda claro que estas
vasijas eran marcadores de distincién social, pero pro-
bablemente también eran componentes cruciales en los
rituales que ligaban a los vivos —e, inevitablemente,
a los muertos, pues estos objetos eran colocados en los
entierros— con las fuerzas divinas. Las vasijas lambaye-
ques, a menudo, lucen el rosto de un ser sobrenatural, lo
que hace que surja la intrigante idea de que uno estaria
embebiendo simbélicamente al dios junto con el liquido
(probablemente t6xico).

¢Estas vasijas eran acaso usadas como obsequios
regios? El poder performativo del cuerpo del rey fre-
cuentemente se extendia mds alld del escenario local
mediante la practica del intercambio de obsequios y las
ofrendas sagradas. Los objetos suntuarios —caracte-
risticamente de pequefia escala, pero elevado valor—
eran obsequios diplomdticos sumamente portitiles,
que potencialmente ampliaban el alcance del rey no
solo en miles de kilémetros, sino también en milla-
res de afios. Aunque contamos con escasas evidencias
para Lambayeque, si sabemos que en el Imperio inca
las vasijas y tinicas de tapiz finamente tejidas eran a
menudo entregadas como obsequios imperiales, parte
de un sistema de relaciones reciprocas disefiado para
conservar y fortalecer los lazos diplomiticos.

Los vasos lambayeques fueron creados sin
duda en un taller centralizado, donde se moldeaba
sobre una forma a los lingotes de tamafio estdndar.

Algunos muestran a una persona sosteniendo una

37 Cummins, 2002.
38 Mundy, 2008: 148.

hundred head of cattle and fourteen silver vessels.*
Clearly, such vessels were markers of social distinction,
but they probably also were critical components of ri-
tuals that linked the living—and inevitably the dead,
as these items ultimately were placed in burials—with
divine forces. Lambayeque vessels often bear the visa-
ge of a supernatural being, raising the intriguing idea
that an individual would symbolically imbibe the god
along with the (probably intoxicating) liquid.

Were such vessels used as royal gifts? The per-
formative power of the regal body often extended
beyond the local stage through the practice of gift
exchange and sacred offerings. Luxury objects—
characteristically small in scale but high in value—
were highly portable diplomatic presents, potentially
broadening the royal reach over not only thousands of
miles but thousands of years. Although we have little
evidence from Lambayeque, we know from the Inca
Empire that finely woven tapestry tunics and vessels
were often bestowed as imperial gifts, as part of a sys-
tem of reciprocal relationships designed to maintain
and strengthen diplomatic ties.

The Lambayeque beakers were undoubted-
ly created in a centralized workshop, where stan-
dard-size ingots, or blanks, were shaped over a
form. Some beakers show an individual clasping a
Spondylus shell (Figure 13); others depict a being so-
metimes identified as Naimlap, either right-side up
or upside down (Figure 14). The orientation of the
god’s face raises provocative interpretative possibi-
lities related to ritual practice and the consumption
of the beaker’s liquid contents. Does an individual
undergo a transformation into another state of being
as the vessel is drained?

Furthermore, the material from which

such vessels were made may have been deeply

38 Mundy 2008, 148.

Figura / Figure 14. Vaso de rostro inverso. Siglos X-XI. Lambayeque (Sican). Oro. 20x18,1 cm, Nueva York, The
Metropolitan Museum of Art, 1991.419.60 / Inverse-Face Beaker. 10th—11th century. Lambayeque (Sican). Gold.




Arqueolodgico Nacional Briining,

Figura/ Figure 15. Copas
bimetalicas. 900-1300 d. C.
Lambayeque, Chornancap,
tumba de sacerdotisa (tumba
4). Plata, oro 17,7x13,3 cm,
Lambayeque, Museo

CH-00019, CH-00020.
Ministerio de Cultura del
Peru. / Bimetallic Cups. AD
900-1300. Lambayeque; Peru,
Chornancap, Tomb of the
Priestess (Tomb 4).

concha de Spondylus (figura 13), otros a un ser al que
en ocasiones se identifica con Naimlap y que aparece
de pie o de cabeza (figura 14). La orientacion del ros-
tro de la deidad plantea provocadoras posibilidades
interpretativas relacionadas con la préctica ritual y el
consumo del contenido del vaso. ;Acaso la persona
experimentaba una transformacién hacia otro estado
del ser mientras vaciaba la vasija?

Es mis, el material con el cual se construyé estas
vasijas tal vez tenia un profundo significado. Las relacio-
nes de la época colonial sugieren que distintos metales
tenian connotaciones de estatus y de género. Antonio de
la Calancha, un fraile agustino que vivié en la costa nor-
te peruana a comienzos del siglo XVII, cuenta un mito
de origen segun el cual los humanos descendian de tres
huevos entregados por la deidad solar: uno era de oro y
de este salieron los reyes y sefores; otro, de plata, generd

alas mujeres de la realeza y la nobleza; y un tercer huevo,

esta vez de cobre, produjo a los hombres del comin con

sus mujeres e hijos”. Es claro que en la época de Lamba-
yeque hubo leyes suntuarias y otros métodos mds con los
cuales imponer distinciones sociales, pero las piezas de
arte que han sobrevivido nos indican un sistema que no
solo permitia que los metales se mezclaran, sino ademds
buscaba también aleaciones, pues se consideraba que es-
tas uniones eran algo ideal en ciertos contextos.

Por ejemplo, en los entierros de Sipdn el oro se
asociaba con la mitad derecha y la plata, con la iz-
quierda, tal vez reflejando asi las asociaciones de géne-
ro con las mitades laterales del cuerpo observadas en
el temprano periodo colonial®. Al igual que en Sipin,
los objetos lambayeques podian también combinar oro
y plata en una sola pieza. En la tumba de la sacer-
dotisa de Chornancap, se hallé una pareja inusual de
39Ca1ancha,1974—1982 (1639): volumen 3, capitulo 19, 934.
40 Alvay Donnan, 1993.

meaningful. Colonial-period accounts suggest
that there were status and gender connotations
with different metals. Antonio de la Calancha,
an Augustinian priest who lived on Peru’s North
Coast in the early seventeenth century, recounts
an origin story in which humans were said to
have descended from three eggs given by the solar
deity: one, of gold, from which the kings and lords
would come forth; another, of silver, to produce
royal and noble women; and a third, of copper,
to produce common men and their wives and
children.* Although sumptuary laws and other
methods of imposing social distinctions surely
were in place in Lambayeque times, surviving
artworks speak to a system that not only allowed
metals to mix but also desired alloys, seeing those
unions as ideal in certain contexts.

In Sipan burials, for example, gold was asso-
ciated with the right side and silver the left, per-
haps echoing gendered associations with the lateral
halves of the body recorded in the early colonial
period.*® But as at Sipin, Lambayeque objects
could also combine silver and gold in a single work.
An unusual pair of bimetallic cups in the shape of
gourds were found in the tomb of the Priestess of
Chornancap (Figure 15). Each was made from six
different pieces of sheet metal soldered together.
A small opening at the end of the curl permits a
slow dispersal of liquid, perhaps similar to an effect
achieved in a paccha, or libation vessel. The juxta-
position of silver and gold may reflect an interest
in the balance and complementarity of concepts
linked to these metals. Silver was particularly clo-
sely associated with women and the moon, and
gold with men and the sun, and the union of the
39 Calancha 19741982 [1639), vol. 3, capitulo 19, 934.

40 Alva and Donnan 1993.

two in a libation vessel may have been seen as a
potent symbol of fertility.*

On Peru’s North Coast, the regal body was
ornamented with earflares, nose ornaments, head-
dresses, collars, and bracelets, in addition to sump-
tuously woven garments. While ear ornaments left
the essential facial features unobscured, other or-
naments concealed them. In earlier times, Cupis-
nique and Moche metalsmiths created marvelous
nose ornaments of gold, silver, and deeply inventive
combinations of two. When worn suspended from
the nasal septum, such nose ornaments would often
cover or disguise the mouth. Would covering this
vital portal of sustenance and breath obscure the
humanity of the wearer? Did nose ornaments allow
their wearers to be seen to transform themselves into
powerful, supernatural beings? Interestingly, howe-
ver, in the second half of the first millennium AD,
nose ornaments largely fell out of fashion. They were
no longer placed in burials, nor were they commonly
depicted in representations of dignitaries. There are
intriguing exceptions, of course, such as the dangles
over the mouth on Lambayeque funerary masks (Fi-
gure 1). For the most part, however, ear ornaments
remained the most prominent body ornament for
the elite after AD 900.

Ear ornaments were an important piece of

courtly regalia in the Andes from at least the first

41 Wester 2016. See also Wester 2018, 170, fig. 133, for a finely
worked bimetallic beaker. On the broader issue of metals and
meanings, see Lechtman 1980, 2014. As she has noted, the
union of metals may have been considered essential. Andean
metals rarely represent any level of “purity” most gold naturally
contains 5 to 30 percent silver, plus a smaller amount of copper,
and North Coast craftsmen were drawn to alloys and surface
enrichments. So, while processes such as depletion gilding
would remove copper and silver from the surface of an object,
leaving a gold-rich or silver-rich appearance, inherent in the
object is the strength, and probably symbolic association of all of
the metals in the original alloy.



copas bimetilicas en forma de mates (figura 15). Cada
una habia sido hecha a partir de seis laminas de metal
distintas a las que se unié con soldaduras. Una peque-
fia abertura en el extremo de la espiral permite que
el liquido se disperse lentamente, tal vez un efecto
similar al que se consigue en una paccha o vasija de
libacién. La yuxtaposicién de oro y plata tal vez refle-
ja un interés por el equilibrio y la complementariedad
de los conceptos vinculados a estos metales. La plata
se asociaba de modo particularmente estrecho con las
mujeres y la luna y el oro, con los varones y el sol, y su
unién en una vasija de libacién tal vez era considerada
un potente simbolo de fertilidad*.

En la costa norte peruana, el cuerpo del rey esta-
ba ornamentado con orejeras, narigueras, tocados, co-
llares y brazaletes, ademds de unas ropas suntuosamente
tejidas. Mientras que los ornamentos de las orejas de-
jaban al descubierto los rasgos faciales esenciales, otros
ornamentos en cambio los escondian. En la época co-
lonial, los orfebres cupisniques y moches crearon unos
maravillosos ornamentos nasales de oro, plata y unas
combinaciones profundamente inventivas de ambos
metales. Cuando se les usa colgados del tabique nasal,
estos ornamentos a menudo cubren o disfrazan la boca.
¢Acaso el acto de cubrir este vital portal del sustento
y el aliento oscurecia la humanidad del usuario? ;Los

ornamentos nasales permitian que sus usuarios fueran

41 Wester, 2016. Véase en Wester, 2018: 170, figura 133, un vaso
bimetilico finamente trabajado. Para la cuestién mds amplia de los
metales y los significados, constltese Lechtman, 1980, 2014. Tal
como ella anotd, la unién de los metales podria haber sido consi-
derada algo esencial. Los metales andinos rara vez muestran nivel
alguno de «pureza»: la mayor parte del oro contiene naturalmente
de 5 a 30 por ciento de plata, mas una pequefia cantidad de cobre,
y a los artesanos de la costa norte les atrafan las aleaciones y el
enriquecimiento de las superficies. De modo que, si bien el cobre
y la plata eran retirados de la superficie de un objeto mediante pro-
cesos como el dorado por oxidacién, dejando asi un aspecto rico
en estos metales, igual quedaba como algo inherente al objeto la
fortaleza —y probablemente también la asociacién simbélica— de
todos los metales presentes en la aleacién original.

vistos transformdndose en poderosos seres sobrenatu-
rales? Resulta interesante que las narigueras en general
pasaron de moda en la segunda mitad del primer mile-
nio d. C.. Ya no se las colocaba en entierros ni tampoco
era usual que se las incluyera en las representaciones de
los dignatarios. Hay intrigantes excepciones, claro estd,
como los colgantes encima de la boca de las méscaras
funerarias lambayeques (figura 1). Las orejeras en ge-
neral continuaron siendo el ornamento corporal mds
prominente de la élite después del 900 d. C.

En los Andes, los ornamentos para las orejas fue-
ron parte importante de las insignias de la corte. desde
por lo menos el primer milenio a. C. hasta el arribo de
los espanoles en el siglo XVI. Estos tltimos llamaron
«orejones» a los miembros de la nobleza debido a la for-
ma en que se ensanché a los 16bulos de sus orejas, al
darseles forma insertando los gruesos cafiones detrés de
la parte delantera circular. Desde una perspectiva glo-
bal, las orejas hace tiempo son el lugar preferido para
adornar tanto en varones como en mujeres, pues ofrecen
oportunidades relativamente fdciles para la colocacién,
asi como un contexto con el cual encuadrar el rostro
sin inhibir las funciones sensoriales. Como 6rganos de
percepcion, las orejas pueden ser decoradas para que
transmitan asociaciones simbdlicas o metaféricas mds
profundas. Los mayas del Periodo Clasico consideraban
que las orejeras circulares eran portales de pequefia es-
cala que conducian dentro del cuerpo humano, y que
transformaban los sonidos que los usuarios escuchaban
en fenémenos sagrados y perfumados: los artistas ma-
yas tallaban los ornamentos para las orejas de jadeita, de
modo tal que semejaban pétalos de flores.

Las recientes excavaciones efectuadas por Car-
los Wester y su equipo descubrieron tres pares de ore-
jeras grandes, pero sorprendentemente livianas, en la
tumba de la sacerdotisa de Chornancap*. Un par luce

42 Wester, 2016: 300-305.

Figura / Figure 16. Par de ornamentos para la oreja. 900-1300 d. C. Lambayeque, Chornancap, tumba de sacerdotisa
(tumba 4). Oro. Diam. 7,6 cm, Lambayeque, Museo Arqueolégico Nacional Briining, CH—00005, CH—00006 Ministerio de
Cultura del Peru. / Pair of Ear Ornaments. AD 900—1300. Lambayeque, Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.

millennium BC to the arrival of the Spaniards in the
sixteenth century. Spaniards referred to members of
the nobility as orejones, or “big ears,” for their dis-
tended earlobes, shaped by inserting the thick shafts
behind the circular frontals. From a global perspecti-
ve, ears have long been a preferred site of adornment
for both men and women, providing relatively easy
opportunities for attachment as well as a context to
frame the face without inhibiting sensory functions.
As organs of perception, ears could be decorated to
convey deeper symbolic or metaphorical associations.
'The Classic Maya considered ear flares to be sma-
1l-scale portals into the human body that transformed
the sounds heard by wearers into sacred and perfu-
med phenomena: Maya artists carved jadeite ear or-
naments to resemble the petals of flowers.

Recent excavations by Carlos Wester
and his team uncovered three pairs of large but
surprisingly lightweight gold earspools in the
tomb of the Priestess of Chornancap.** One pair

42 Wester 2016, 300-305.

displays a repoussé figure wearing a pair of circular
ear ornaments and a garment with triangles on the
lower border; the figure holds a staft in either hand
(Figure 16). The headdress consists of a rectangular
element with five circles from which springs a
crescent form with small parallel indentations
across the top, perhaps representing feathers. A
nearly identical composition is found on a pair of
silver ear ornaments in the same tomb. Another pair
of gold earspools has a raised central boss and two
concentric bands of embossed “anthropomorphic
waves,” a sinuous design motif (Figure 17).
Lambayeque ear ornaments were often ostenta-
tious affairs, with thick shafts and elaborate imagery.
One pair of ear ornaments formally related to works
from the Lambayque region displays the same thick
shafts of the Chornancap ear ornaments, with perfora-
tions to help secure them in place with the aid of cotton
strings (Figure 18). These hollow closed cylinders made
of silver sheet have a flared, angled lip with embossed

circles along the edge, with a concave repoussé band



una figura repujada con un par de ornamentos circu-
lares en la oreja y una prenda de vestir con tridngu-
los en el borde inferior. La figura sostiene una vara en
cada mano (figura 16). El tocado consta de un elemento
rectangular con cinco circulos, del cual sale una forma
de luna creciente con pequefas muescas paralelas en la
cima, las que tal vez representan plumas. Encontramos
una composicién casi idéntica en un par de ornamen-
tos para la oreja hechos de plata y que provienen de la
misma tumba. Otro par de orejeras tiene una protu-
berancia central elevada y dos bandas concéntricas de
«olas antropomorfas» repujadas: un motivo de disefio
sinuoso (figura 17).

Los ornamentos lambayeques para la oreja
eran algo ostentosos, con cafiones gruesos e imagenes
elaboradas. Un par formalmente relacionado con las

piezas de la regién lambayecana muestra los mismos

gruesos cafiones de las orejeras de Chornancap, con
perforaciones para mantenerlas en su lugar con ayuda
de cordeles de algodén (figura 18). Estos cilindros
huecos y cerrados hechos de liminas de plata
tienen un labio divergente y en dngulo, con circulos
repujados a lo largo del borde, y con una banda
repujada céncava de criaturas zoomorfas con tocados
en forma de creciente al interior de la parte delantera
engarzada a los cafiones. Las incrustaciones de oro
muestran a una figura en posicién frontal con un
tocado en forma de creciente, una tinica y un tipo de
«bufanda» bicéfala, flanqueada por dos aves y rodeada
por una banda geométrica con lenglietas que se
insertan en el cafién para mantener al oro en su lugar.
¢Se pensaba que estos ornamentos para la nariz y las
orejas protegian unos cruciales portales de ingreso al

cuerpo? <O acaso el deseo de alterar los fenémenos

Figura/ Figure 17. Par de ornamentos para la oreja. 900-1300 d. C. Lambayeque, Chornancap, tumba de sacerdotisa (tumba
4). Oro. Diam. 7 cm, Lambayeque, Museo Arqueolégico Nacional Briining, CH—-00003, CH-00004 Ministerio de Cultura del
Pera. / Pair of Ear Ornaments. AD 900—1300. Lambayeque; Peru, Chornancap, Tomb of the Priestess (Tomb 4). Gold.

Figura / Figure 18. Orejeras circulares de los siglos XIV-XV. Lambayeque o chimu. Plata, oro. 6,4x12,2 cm (cada una),
Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 1978.412.188, .189 / Earflares. 14th—15th century. Lambayeque or Chima.
Silver, gold.

of zoomorphic creatures with crescent headdresses on
interior of the frontals crimped to the shafts. The gold
insets feature a frontal figure wearing a crescent head-
dress, a tunic and a type of bicephalic “mufter,” flanked
by two birds and encircled within a geometric band
with tabs that insert into the shaft to hold the gold in
place. Were such nose and ear ornaments thought to
protect crucial portals into the body? Or was the desire
to alter perceptual phenomena-—-to transform sound--a
greater concern? Highly visible, indeed unmissable in
performance, such works remind us of the power of or-
naments to transform the body, and transform both the
wearer and the beholder into another state of being.
Messages of the ruler’s divine power, already

established by materials and workmanship, were fur-

ther strengthened by iconographies of power. From
gods and formidable creatures to teeming maritime
seas, the imagery of regal ornament speaks to domi-
nance and abundance. Allusions to power can be in-
direct on some levels: a bivalve may not be universally
understood as a mighty creature, yet its ability to sus-
tain the gods, and, by extension, sustain the people,
makes it a suitable symbol for a ruler who communi-
cated with divine beings. Universally, the regal body
is the nexus between godly forces and the well-being
of the populace.

On its own, royal regalia might seem to be a
static deposit of wealth and cultural capital, but its
potential capacity to generate meaning and convey

ideas is fulfilled through performance. Ornament,



de la percepcién —para transformar el sonido— era
una mayor preocupacién? Estas piezas, sumamente
visibles y, a decir verdad, imposibles de pasar por alto
durante una presentacion, nos recuerdan el poder que
los ornamentos tienen para transformar el cuerpo, y
para transportar tanto al usuario como al espectador
a otro estado de conciencia.

Los mensajes del poder divino del rey, esta-
blecidos ya por los materiales y la calidad del trabajo,
se veian fortalecidos ain mds con la iconografia del
poder. Desde dioses y formidables criaturas a mares
abundantes, las imagenes de los ornamentos regios in-
dican el dominio y la abundancia. En ciertos niveles,
las alusiones al poder pueden ser indirectas: un bival-
vo podria no ser entendido universalmente como una
criatura poderosa, pero su capacidad para sustentar a
los dioses, y por extension al pueblo, le convertia en un
simbolo idéneo para un gobernante que se comunicaba
con seres divinos. El cuerpo regio es universalmente el
nexo entre las fuerzas divinas y el bienestar del pueblo.

Por si solas, las insignias regias podrian pare-
cer un depésito estitico de riqueza y capital cultural,
pero su capacidad potencial para generar significados y
transmitir ideas se realizaba a través de la performance.
Los ornamentos, la vestimenta y el contexto transmu-
taban el cuerpo del rey en una imagen del poder y la
autoridad duraderos. Como ya vimos, la cualidad re-
flectante de los materiales lujosos, como el oro y la pla-
ta, a los que se plasmaba en ornamentos que a menudo
eran articulados para que se movieran con el usuario,
podia producir deslumbrantes efectos luminosos, en
particular en una época anterior a la introduccién de la
iluminacién artificial. Estos ornamentos podian, asi-
mismo, generar un efecto sonoro cuando sus elemen-
tos colgantes se golpeaban suavemente entre ellos. Ro-
deado por espacios arquitecténicos que enfatizaban la

magnificencia principesca, un cuerpo regio como el de

Naimlap podria asi ser percibido desde lejos, separado
del «ruido blanco» de otras personas.

Las imdgenes de las insignias mismas reforzaban
también la elaborada jerarquia necesaria para sostener el
poder regio, y transmitian la jerarquia politica y social
del rey y su corte. Los sefiores como Naimlap proba-
blemente fueron representados a menudo solos, como
el dnico tema en un vaso o tumi. En las escenas con
multiples figuras, el cuerpo regio frecuentemente ocupa
el centro de la composicién y esta representado a mayor
escala que los cortesanos y servidores de menor rango.
Esta jerarquia es explicita en un par de orejeras que pro-
bablemente fueron hechas en el tardio siglo XIV, des-
pués de la conquista chimt de Lambayeque (figura 19).
Fabricadas tal vez en Chan Chan mismo, estas inmensas
orejeras (la parte delantera mide unos 13,3 centimetros
de didmetro) muestran a un sefior con un gran tocado
en forma de luna creciente, al que dos figuras de menor
escala con tocados similares, pero mds pequefios llevan
en una litera®. El sefior mismo lleva grandes orejeras y
sostiene un vaso en una mano y un abanico en la otra.
Ambas orejeras se miran la una a la otra y la direccién
de la procesion estd invertida entre ellas, de modo que
parecen converger en el cuerpo regio del usuario.

Cuando los chimus conquistaron el territorio de
Lambayeque hacia 1375, el centro de la metalisteria se
desplazé al sur, a Chan Chan, la capital chimd, en el va-
lle de Moche. Es probable que los chimus hayan llevado
orfebres de Lambayeque a Chan Chan, del mismo modo
que los incas llevarian a los plateros chimus consigo al
Cusco tras conquistar Chan Chan cien afios después.
Estos complejos ornamentos para la oreja fueron crea-
dos con laminas de oro cortadas y repujadas, y las piezas

se unieron engrampindolas y solddndolas. Rodean a los

43 Una pareja similar de orejeras, hoy en el Minneapolis Institu-
te of Art (nimero de acceso 43.4.1), tiene a un mono en el lugar
de la figura subsidiaria debajo de la litera.

dress, and context transmute the regal body into an
image of enduring power and authority. As noted
above, the reflective quality of luxury materials such
as gold and silver, shaped into ornaments that were
often articulated and meant to move with the wearer,
could produce dazzling effects of light, particularly
in an era before the introduction of artificial illumi-
nation. Similarly, these ornaments could also create
a sonorous effect as their dangling elements gently
struck each other. Surrounded by architectural spaces
emphasizing princely magnificence, a regal body such
as Nﬂimlap’s would thus be perceptible from afar, set
apart from the “white noise” of others.

'The imagery of such regalia itself also rein-
forced the elaborate hierarchy required to uphold
royal power, and it conveyed the social and politi-
cal hierarchy of ruler and their court. Lords such
as Naimlap would likely have been often depicted
on their own—the sole subject on a beaker or a
tumi, for example. In multifigure scenes, the royal
body often commands the center of the composi-
tion, depicted in a larger scale than the courtiers
and attendants of lesser ranks. This hierarchy is ex-
plicit on a pair of ear ornaments likely made in the
late fourteenth century, after the Chimua conquest
of Lambayeque (Figure 19). Perhaps made at Chan
Chan itself, these massive earspools (the frontals
are some 13.3 cm in diameter) depict a lord with a
large crescent headdress, borne aloft on a litter by
two smaller-scale figures with similar, but smaller
headdresses.® The lord himself wears large ear or-
naments and holds a beaker in one hand and a fan
in the other. The two earspools mirror each other,

the direction of the procession reversed one from

43 A similar pair of earspools now in the Minneapolis Institute
of Art (accession number 43.4.1) features a monkey in the place
of the subsidiary figure below the litter.

the other, so they seem to converge on the royal
body of the wearer.

When the Chimu conquered the Lambaye-
que territory around 1375, the center of metalwor-
king production shifted south to the Chimu capital,
Chan Chan, in the Moche Valley. It is likely that
the Chimu brought Lambayeque metalsmiths back
to Chan Chan with them, much the same way the
Inca would take Chimu silversmiths with them to
Cuzco when they conquered Chan Chan a hun-
dred years later. These complex ear ornaments were
created from gold sheet that was cut and embossed;
stapling and soldering joined the pieces. Tiny ho-
llow spheres, also made of metal sheet, encircle the
large concave disks. Despite their considerable size,
the earspools are remarkably lightweight. The large
hollow shafts—the part that would have been inser-
ted through the earlobes—were chased with a dia-
mond-pattern design of crested birds and then sol-
dered to the back of the frontals. Multiple danglers
secured to the cutout forms on the front would have
moved when the ornaments were worn, catching the
light in a dazzling display of wealth and power.

The pair features nearly the same compo-
sition on each ornament. The principal figure, li-
kely a Chimu king, perhaps even Tacaynamo, the
legendary founder of the Chimu dynasty, whose
origin story of arrival from the sea echoes that of
Naimlap, wears a complex headdress consisting of
a stepped element surmounted by an impressive,
two-tiered crest representing feathers, echoing the
crescent-shaped fan in his hand, which was also
likely composed of feathers. A similar headdress
was found at Chan Chan in the early twentieth
century, and the type has also been depicted on

other works in metal.**

44 Pillsbury and Mackey 2020, 16, fig. 25.



: »
TTT 1 R

Figura/ Figure 19. Par
de orejeras circulares de oro
con escenas de multiples
figuras. 1350-1470 d. C.,
Chimu, costa norte.

The Metropolitan Museum
of Art, Nueva York. / Pair
of golden earflares with
multifigure scenes

AD 1350-1470. Chimu;
Peru, North Coast. The

Metropolitan Museum of Art,
New York.




grandes discos céncavos unas pequefas esferas huecas,
hechas también con liminas de metal. Las orejeras son
notablemente livianas no obstante su considerable ta-
mailo. Los grandes y huecos cafiones —la parte que se
habria insertado a través del 16bulo de la oreja— fueron
grabados con un disefio en forma de rombo de aves con
cresta, tras lo cual se les sold6 a la parte posterior del
elemento frental. Los multiples colgantes sujetos a las
formas recortadas en la parte de adelante se habrian mo-
vido al usarse los ornamentos, cogiendo a la luz en un
deslumbrante alarde de riqueza y poder.

Este par luce casi la misma composicién en cada
ornamento. La figura principal —muy probablemente
un rey chimu y tal vez incluso Tacaynamo, el legenda-
rio fundador de la dinastia, cuya historia de origen se
hace eco de la de Naimlap y de su arribo por la mar—
lleva un complejo tocado que consta de un elemento
escalonado coronado por una impresionante cresta de
dos pisos, que representa plumas y que evoca el abanico
en forma de creciente que lleva en la mano, el cual muy
quizd también estaba hecho de plumas. A inicios del
siglo XX se hall6 un tocado similar en Chan Chan,
y este tipo ha sido retratado en otras obras de metal*.

El sefior mismo lleva grandes ornamentos cir-
culares en la oreja que tienen una protuberancia cen-
tral y bordes decorados. Su tunica estd adornada con
flecos o con un borde con un disefio. En una mano
sostiene una copa y en la otra un abanico. Una cuarta
figura de tamafio ain menor aparece debajo de la li-
tera, inmediatamente debajo del sefior. En una de las
orejeras, el sefior sostiene el vaso en la mano derecha
y el abanico en la izquierda; en su pareja, tiene al vaso
en la izquierda y el abanico en la derecha. En una de
ellas, las figuras acompafiantes se mueven a la derecha
del sefior (la izquierda del espectador); en su pareja, lo
hacen a la izquierda. Las figuras en las orejeras corren

44 Pillsbury y Mackey, 2020: 16, figura 25.

hacia adentro siguiendo una convencién establecida
en la época moche. Por ello, es probable que, cuando
se usaba esta pareja de orejeras, los cargadores de la
litera marcharan hacia su usuario.

Todos los componentes de la representacién del
sefior —su mayor escala y posicién central en una li-
tera, pero también las insignias que vestia y portaba—
indicaban su poder e importancia, desde el vaso que
sostenia a la litera en la cual marchaba. Para quienes
tenian el privilegio de ver estas obras de cerca, sacaso
las imédgenes les hablaban de las ricas tradiciones de la
costa norte, tal vez incluso de una reciente y amarga
historia de conquista? Aunque la figura en la litera es
candnicamente chimd, las dos que tienen el rostro en
posicién frontal, el cuerpo de perfil y que sostienen la
litera —representada aqui como una barra simple que
remata en cada extremo en una cabeza de animal—
parecerian ser de mds al norte. Estos cargadores lucen
ornamentos en las orejas caracteristicos de la regién de
Lambayeque. Otros detalles revelan también una co-
nexién con esta regién: una figura debajo de la litera
lleva una botella de doble pico y asa puente, que es un
tipo de vasija estrechamente asociado con Lambaye-
que. La conquista chimu de esta regién en el siglo XIV
significé indudablemente que muchas tradiciones de
Lambayeque —y quizd muchos de sus orfebres— ha-
brian de perdurar en la real corte de Chan Chan.

Los ornamentos exquisitamente trabajados del
cuerpo del rey —fabricados con los materiales raros y
maravillosos del mundo natural, y repletos de signi-
ficados simbélicos— jamds son objetos pasivos. Ellos
cuentan con un potencial y una potencia comunicati-
vos activos a lo largo del espacio y a través del tiempo,
y jamds debiéramos perder de vista el hecho de que
estos objetos realmente «vivieron» como actores vita-

les en los actos de comunicacién.

'The lord himself wears large round ear orna-
ments that have a central boss and decorated borders.
His tunic is embellished with a fringe or patterned
border. He holds a beaker in one hand and a fan in the
other. A fourth figure, still smaller in scale, is shown
below the litter, immediately underneath the lord. On
one earspool, the lord holds the beaker in his right
hand and the fan in his left; on its mate, the lord holds
the beaker in his left hand and the fan in his right.
On one, the attending figures are moving to the lord’s
right (the viewer’s left); on its mate, they move to the
lord’s left. Following a convention established in Mo-
che times, figures on earspools face inward, therefore it
is likely that when this pair of earspools was worn, the
litter bearers were marching toward the wearer.

All of the components of the lord’s representa-
tion—his larger scale and central position on a litter,
but also the regalia he wears and carries—speak to
his power and importance, from the beaker he holds
to the litter in which he rides. For those who had
the privilege of viewing such works closely, did the
imagery speak of the rich traditions of the North
Coast, perhaps even a bitter recent history of con-
quest? While the figure on the litter is canonically
Chimu, the two figures with frontal faces and bodies
in profile holding the litter, rendered here as a sim-
ple bar terminating in an animal head at each end,
seem to be from farther north. These bearers have ear
ornaments characteristic of those from the Lamba-
yeque region. Other details also reveal a connection
to that region: a figure below the litter carries a dou-
ble-spout-and-bridge bottle—a type of vessel closely
associated with Lambayeque. The Chimu conquest
of this region in the fourteenth century surely meant
that many Lambayeque traditions—and likely many

of their metalsmiths—lived on at the royal court at

Chan Chan.

'The exquisitely crafted ornaments of the regal
body—made of the rare and marvelous materials of
the natural world and densely packed with symbolic
meaning— are never passive objects. They possess ac-
tive communicative potential and potency over space
and through time, and we should never lose sight of
the fact that these objects truly “lived” as vital players

in acts of communication.



-tnogenesis:
entre la historia
v la memoria colectiva Capitulo

-thnogenesis; Chapter
Between History and
Collective Memories







Los eruditos han discutido durante mucho
tiempo el valor y el uso de la historia y el mito. Algu-
nos argumentan que la historia, que se basa clasica-
mente en registros escritos, ya sean inscritos en pie-
dra, impresos en arcilla, tejidos en textiles o pintados
o entintados en pergamino, tela o papel, es un regis-
tro mds confiable del pasado que la tradicién oral o el
mito. Los mitos, para otros, avientan las masas inin-
teligibles de recuerdos y, en particular, las tradiciones
orales, en un todo comprensible filtrado para propor-
cionar respuestas y relevancia a preguntas universales.
En el proceso, los actores pueden ser elevados a un
estatus heroico y, con el tiempo, pueden ser equipa-
rados con dioses y aceptados como tales. En socieda-
des donde los recuerdos personales y colectivos rara
vez se remontan a mds de dos o cuatro generaciones

(O’Phelan, 1993: 2; Peel, 1984: 115; Henige, 1974:

Susan Elizabeth Ramirez
Texas Christian University

2; Abercrombie, 1998: 119; Cobo, (1956 [1653]), 1I:
165), estos sirven como ejemplos atemporales para
ensefiar a los creyentes la moral y las normas y, al ha-
cerlo, unen a la humanidad con los dioses. Muchos
menosprecian y descartan el mito como fantasia ima-
ginada, falsa y fabricada, poblada por héroes sobrena-
turalmente poderosos que fundaron el grupo étnico,
proporcionaron sus tierras y aguas o le obsequiaron
alimentos bdsicos (Zuidema, 1992: especialmente
173; Marsilek, 2011: 139).

A menudo, el mito se caracteriza por ser sin-
crénico y estructural (en oposicién a lo diacrénico y
secuencial en el ordenamiento de la historia docu-
mental) (Atkinson, 1975). Caracteristicamente, el
mito es ahistérico; las fuentes no contienen referen-
cias especificas a fechas o épocas, sino simplemen-
te se refieren a eventos que ocurrieron en «tiempos
inmemoriales», tiempo antes del tiempo, tiempo an-

cestral (layra timpu), o aqui, parafraseando a Miguel

Scholars have long discussed the value and use
of history and myth. History, some argue, based as
it is, classically, on written records, be they inscribed
on stone, impressed into clay, woven into textiles, or
painted or inked on parchment, cloth, or paper, is a
more reliable record of the past than oral tradition
or myth. Myths, to others, winnow the unintelligi-
ble masses of memories and, particularly, oral tradi-
tions, into a filtered comprehensible whole to provide
answers and relevance to universal questions. In the
process, actors might be elevated to heroic status and,
in time, may be equated with gods and accepted as
such. In societies where personal and collective me-
mories seldom go back more than two to four gene-
rations (O’Phelan, 1993, 2; Peel, 1984, 115; Henige,
1974, 2; Abercrombie, 1998, 119; Cobo, 1653/1956,
I1, 165), these serve as timeless examples to teach
believers morality and norms, and, in so doing, link

humanity to gods. Many disparage and dismiss myth

as imagined, false, and fabricated fantasy, peopled
with supernaturally-powerful heroes who founded
the ethnic group, provided for its lands and waters,
or gifted it with basic foodstuffs (Zuidema, 1992,
especially 173; Margilek, 2011, 139). Often myth
is characterized as synchronous and structural (as
opposed to the diachronous and sequential in the
ordering of documentary history) (Atkinson 1975).
Characteristically, myth is ahistorical; sources do not
contain specific references to dates or eras, instead,
simply referring to events that occurred in “imme-
morial time” (“¢iempo inmemorial”), time before time,
ancestral time (layra timpu), or here, to paraphrase
Miguel Cabello Valboa, in “very old time” (“¢iempos
muy antiguos”) (ART/CoR, 3-VI-1564; Abercrom-
bie, 1998, 322; Cabello Valboa, 1782/1936, 327). For
Hechs and positivistic historiography, myth and his-
tory are antithetical modes of explanation (1994, 1, 5;
Burke 1989, 103). An intermediate position between
these two opinions is represented by those who posit

that there may be some lived bases for the stories that

pp- 254-255. Representacion de personaje con «bufanda» que lleva remates de serpientes estilizadas. Textil estilo
lambayeque, procedente de Pacatnamu. Christopher Donnan. / Lambayeque-style textile showing the character with the “scarf”
and stylized serpents, from the Pacatnamu archaeological site. Christopher Donnan.



Cabello Valboa, en «tiempos muy antiguos» (ART/
CoR, 3 de junio de 1564; Abercrombie, 1998: 322;
Cabello Valboa, (1936 [1782]): 327). Para Hechs y
la historiografia positivista, el mito y la historia son
modos de explicacién antitéticos (1994: 1, 5; Burke,
1989: 103). Una posicién intermedia entre estas dos
opiniones estd representada por quienes postulan que
puede haber algunas bases vividas para las historias
que cuentan los iletrados (Read, 2000). Aunque los
relatos de un evento, varian en las narrativas tanto
de la historia como del mito y estin sujetos a inter-
pretaciones. La distincién se mantiene y persiste la
predileccién moderna por la documentacion.

La historia de Naimlap que se analiza aqui es
igualmente controvertida. John H. Rowe y R. Tom
Zuidema, ambos destacados eruditos de los Andes,
lo consideran una leyenda (Rowe, 1948: 36-38; Zui-
dema, 1990: 489, 500). Si existié, Luis Lumbreras no
considera a Naimlap como una persona real (1979:
181). Hermann Trimborn escribié que la historia era
la de una migracién y que Naimlap vivia (Trimborn,
1979: 20)". El relato independiente de 1782 escrito
por el sacerdote de Moérrope, Justo Modesto de Ru-
bifios y Andrade (1936 [1782]), parece indicar que la
tradicién continué repitiéndose dos siglos después de
que Cabello Valboa la transcribiera originalmente en
la década de 1580.

Un destacado investigador, Marshall Sahlins,
ha dedicado gran parte de su carrera académica al es-
tudio de la polémica sobre la historia y los mitos de los
pueblos hawaianos. En dos monografias, cambié las
perspectivas sobre su uso y valor. Su andlisis muestra
que los hawaianos utilizaron su folclore para explicar
la aparicién del capitdn britinico James Cook en sus

costas a finales del siglo XVIII. La llegada, partida y

1 Philip A. Means considera la narrativa de Naimlap como

historia (1931: 50-55).

the unlettered tell (Read, 2000). Although accounts
of an event vary in the narratives of both history and
myth and are subject to interpretations, the distinc-
tion stands and the modern predilection for the do-
cumentation persists.

The story of Naimlap under discussion here is
similarly controversial. John H. Rowe and R. Tom
Zuidema, both preeminent scholars of the Andes,
consider it a legend (Rowe, 1948, 36-38; Zuidema,
1990, 489, 500). Luis Lumbreras did not consider
Naimlap to be a real person (1979, 181). Hermann
Trimborn wrote that the story was one of a migration
and that Naimlap existed (Trimborn, 1979, 20).! The
independent account of 1782 written by the priest
of Mérrope, Justo Modesto Rubifios y Andrade
(1782/1936), seems to indicate that the tradition con-
tinued to be repeated two centuries after it was ori-
ginally transcribed by Cabello Valboa in the 1580s.

One prominent scholar, Marshall Sahlins,
has devoted much of his academic career to studying
the contentious history and myths of the Hawaiian
peoples. In two monographs, he changed the pers-
pectives on their use and value. His analysis shows
that the Hawaiians used their folklore to explain the
appearance of the British Captain James Cook on
their shores in the late eighteenth century. Captain
Cook’s arrival, departure, and actions while on the
island closely approximated what their oral traditions
repeated for the god of fertility and prosperity, Lono.
Cook moored off the island, before circumnaviga-
ting it in the same direction that legend described
Lono’s sailing. He stepped onshore near the begin-
ning of the four-month season when Lono seasonally
appeared. While on land he was treated as and called
“Lono”. He departed within days of the end of Lono’s

1 Philip A. Means considered the stories of Naimlap as history
(1931, 50-55).

Botella de doble pico con representacion de divinidad. Museo
Arqueolodgico Nacional Briining, Lambayeque. / Lambayeque double spout
bottle showing a deity. Museo Arqueologico Nacional Briining, Lambayeque.



>) afcffﬁﬂﬁfa%f‘
= W J‘m (,? ""‘9"%{
; / B i/ o

(5
3 J'H-:Hr e'ﬂ’

Q¢ quegeleoa Ho+tue dPque sizen M‘y asg]
[ofaman Seao. 9l bi whr’mrq:m 9izen. quegte bhna raﬁ*m:ﬁ
%

aegfe que mfﬂm
quan 9o. ad? &pam gio So eneen Jro. ¢
fP mey u(S

raw{cmglau as u aﬂnﬂﬂs Sin¥e fqnwngunu_r

Sate 9izen qlw,ffzf. ¢ §Thoe
Jeelve fu?f-:t sal ﬂfanqqm ﬂafymn /?es{a nwkquaﬂw

'I'Eni?@ npzlcﬂfn/v mf qucf \.ua Jeger Jeﬂnmuﬂﬁfra cf

€ [ bidaumneiop, 5. : i

P‘%W* /7.:7; s ze

é_ﬁfgﬂ}iﬁ‘l dide 4 bezef _;d[eﬂggf;w)m ¢ P

acciones del capitin Cook mientras estuvo en la isla
se aproximaron mucho a lo que sus tradiciones orales
repetian para el dios de la fertilidad y la prosperidad,
Lono. Cook atracé en la isla antes de circunnavegarla
en la misma direccién en la que la leyenda describia
la navegacién de Lono. Pisé tierra cerca del comien-
zo de la temporada de cuatro meses cuando Lono
apareci6 estacionalmente. Mientras estaba en tierra,
Cook fue tratado y llamado «Lono». Partié pocos
dias después del final del periodo de celebracién de
Lono y su partida a tierras invisibles o al cielo. La
reconstruccién de Sahlins de las acciones y el itinera-
rio del capitin Cook correspondia, no perfectamente,
pero lo suficientemente, cerca de las tradiciones cul-
turales esperadas para identificarlo con el dios Lono.
Un punto del estudio de Sahlins es que los islefios y,
por extensién, otros pueblos iletrados crefan en sus
tradiciones orales y las usaban para explicar eventos,
especialmente los inusuales (Sahlins 1981: 7, 17-22,
27; 1985: xiii, xvii, 38, 74). Sahlins concluye que las
interacciones del capitin con los hawaianos fueron
una «reproduccién estereotipada» de categorias cul-
turales y situaciones arquetipicas existentes (1981: 6,
14; Peel, 1984: 113)*.

Este punto sobre la realidad de la tradicién oral
entre las personas que la escuchan es evidente en otras
partes de Hispanoamérica. La tradicién azteca (ndhuatl)
relata historias de un rey y deidad Quetzalcéatl, cuyo
nombre significa «serpiente emplumada». Existen
muchas versiones de su historia, las que enfatizan su
lado creador y su papel de héroe cultural, en el que
demostré ser «un modelo de gobierno moralmente
recto» (Read, 2000: 223). Los detalles indican que
dominé en el centro de México y se fue, yendo hacia
el este. Cuando llegé al golfo, abord6 un barco (o una
balsa de serpientes) y navegé hacia el sol naciente,

2 Para una critica de Sahlins, véase Borofsky (1997).

celebratory period and his departure to invisible lands
or the sky. Sahlins’ reconstruction of Captain Cook’s
actions and itinerary corresponded, not perfectly, but
closely enough to the expected cultural traditions to
identify him with the God Lono. One point of Sa-
hlin’s study is that the islanders, and, by extension,
other unlettered peoples, believed their oral traditions
and used them to explain events, especially unusual
ones (Sahlins 1981, 7, 17-22, 27; 1985, xiii, xvii, 38,
74). Sahlins concludes that the Captain’s interactions
with the Hawaiians was a “stereotypic reproduction”
of existing cultural categories and archetypal situa-
tions (1981, 6, 14; Peel 1984, 113).>

This point on the reality of oral tradition
among the people who hear it is plain elsewhere in
Spanish America. Aztec (Nahuatl) lore relates sto-
ries of a king and deity Quetzalcoatl, whose name
meant feathered serpent. Many versions of his story
exist, emphasizing his creator side and his cultural
hero role, in which he proved “a morally upright go-
vernance model” (Read, 2000, 223). Details indicate
that he dominated in central Mexico and left, going
east. When he arrived at the Gulf, he boarded a ship
(or a raft of serpents) and sailed toward the rising sun,
promising to return. Some versions add that he was
light haired and of fair complexion. Others enhan-
ce the story by including remarks that Quetzalcoatl
marked the trees with an x as he left. The latter de-
tails may be colonial additions, but there was enough
resemblance between a fair-skinned, cross-bearing
Hernan Cortés), arriving by water from the east, and
the ancestral stories of the Nahuatl-speaking peoples
to initially consider him the reincarnated and retur-
ning god and king Quetzalcoatl. Kay Read writes
that “he probably once was a real ruler” who in bea-
ring Quetzalcoatl’s name also bore some of the god’s

2 For a critique of Sahlins, see Borofsky 1997.

Quetzalcoéatl (folio 08v). Codice Telleriano-Remensis (Loubat 1901) Universitatsbibliothek Rostock. /
Quetzalcoatl (folio 08v). Codex Telleriano-Remensis (Loubat 1901), Rostock University Library.



prometiendo regresar. Algunas versiones afiaden que
era de pelo claro y tez clara. Otros mejoran la historia
al incluir comentarios de que Quetzalcdatl marcé los
arboles con una x cuando se fue. Estos dltimos detalles
pueden ser adiciones coloniales, pero habia suficiente
parecido entre un Herndn Cortés de piel clara que
portaba una cruz, que llegaba por agua desde el este, y
las historias ancestrales de los pueblos de habla ndhuatl
como para considerarlo inicialmente el reencarnado y
retornado dios y rey Quetzalcéatl. Kay Read escribe
que «probablemente ¢l alguna vez fue un gobernante
real» que al llevar el nombre de Quetzalcéatl tenia
también algo del poder del dios (Read, 2000: 225).
«El regreso de Quetzalcéatl en la forma de Cortés
no surgié como una prediccién de la Conquista, sino
como una explicacién mitica posterior a los hechos»
(Read, 2000: 226)°.

Historias paralelas rodean el desembarco
de Francisco Pizarro en la costa occidental de
América del Sur en 1531-1532. Los habitantes
consideraban a Pizarro el dios creador Viracocha
o su mensajero, que también, después de terminar
su obra incontables generaciones atrds, habia
desaparecido al otro lado del océano. Después
de que el compaifiero griego de Pizarro, Pedro de
Candia, desembarcara en Tumbes y disparara su
arcabuz, los indigenas, asustados, cayeron al suelo
o gritaron. A partir de entonces, no cuestionaron
que estos forasteros pudieran dominar «el trueno
de los cielos» y fueran precursores de su dios (Cieza
de Ledn, 1998 [1548-1550]: 112-113). Lo creyeron
hijo del Sol o que venia del cielo y lo llevaron al
Templo del Sol (Ramirez, 2005: 101). Aunque

los espias del inca Atahualpa le informaron

3 Borofsky sefiala con razén que la idea del europeo como un dios
para los pueblos nativos es comun en la historia del colonialismo

(1997: 257). Sobre Quetzalcéatl, ver también Wilson (1995).

ripidamente que estos extrafios eran seres humanos
mortales, sus dudas continuaron atormentindolo
hasta el dia de su captura en la plaza de Cajamarca.
Sin embargo, los plebeyos continuaron llamando a
los espafioles «Viracochas» en las décadas de 1560
y 1570. Asi, atestiguaban sus creencias continuas
en las historias que escucharon de sus mayores
(Guillén Guillén, 1974: especialmente 142; BNE/
Ms. 2010, 1576; Guamin Poma de Ayala, 1980
[1613]: 370/[372], 381/[383]; Salomon, 1999: 30,
34, 36; Acosta, 1979 [1550]: 310; Inca Garcilaso
de la Vega, 1966 [1609-1612]: 287-289; Santa Cruz
Pachacuti Yamqui Salcamaygua, 1879 [1613]: 325;
Collapifia y otros, 1980 [1542]: 88)*.

Mi rol aci, sin embargo, no es juzgar la
veracidad, incluso de algunos detalles de la historia
de Naimlap. La literatura y los ejemplos que incluye
mi analisis sugieren que la historia de Naimlap
debe tomarse, en lineas generales, en serio, pero no
literalmente. Mi enfoque, por lo tanto, serd utilizar
los registros etnohistoricos del siglo XV para resaltar
algunas caracteristicas comunes entre la historia
y los datos. Esta informacién se ha encontrado en
innumerables registros administrativos y judiciales,
actas de inspeccién (visitas), registros notariales,
transcripciones civiles y penales y crénicas de los
jayancas, lambayeques, sintos, safias y colliques. Mis
comentarios se centrardn en cuatro temas: lallegada de
Naimlap y su séquito, Naimlap como sefior supremo
(cacique y/o curaca) de su pueblo, sus oficiales de la
corte y artesanos, y la genealogia de Naimlap y el
significado de los nombres de los sefores como pistas

o elaboraciones de la narrativa.

4 Ver también Krupat para un ejemplo de nativos americanos
que aceptdan las narrativas miticas como verdaderas (2010: es-
pecialmente 533).

power (Read, 2000, 225). “Quetzalcoatl’s return in
the form of Cortés arose not as a prediction of the
Conquest but as an after-the-fact mythical explana-
tion of it” (Read, 2000, 226).3

Parallel stories surround Francisco Pizarro’s
landing on the western coast of South America in
1531-32. 'The inhabitants considered Pizarro the
creator god Viracocha or his messenger who also
had, after finishing his work untold generations
before, vanished across the ocean. After Pizarro’s
Greek shipmate, Pedro de Candia, went ashore at
Tumbes and shot off his arquebus, the startled nati-
ves fell to the ground or screamed; thereafter, they
did not question that these strangers could com-
mand “the thunder of the heavens” and were har-
bingers of their god (Cieza de Leén 1548-50/1998,
112-13). 'They believed him to be the son of the Sun
or come from the sky and they took him to their
Temple of the Sun (Ramirez, 2005, 101). Althou-
gh the Andean emperor Atahualpa’s spies quickly
informed him that these strangers were mortal hu-
man beings, his doubts continued to haunt him to
the day of his capture in the plaza of Cajamarca.
Yet, the commoners continued to call the Spaniards
Viracochas into the 1560s and 1570s, testifying
to their continuing beliefs in the stories that they
heard from their elders (Guillén Guillén 1974, es-
pecially 142; BNE/Ms. 2010, 1576; Guaman Poma
de Ayala 1613/1980, 370/[372], 381/[383]; Salomon
1999, 30, 34, 36; Acosta 1550/1979, 310; Garcilaso
de la Vega 1609-12/1966, 287-89; Pachacuti Yam-
qui Salcamayhua 1613/1879, 325; Collapifia, ez. al.
1542/1980, 88).*

3 Borofsky points out rightly that the idea of the European as
a god to native peoples is common in the history of colonialism
(1997, p. 257). On Quetzalcoatl, see also Wilson 1995.

4 See also Krupat for an example of native Americans accepting
mythical narratives as true (2010, especially 533).

My role here, however, is not to judge the ve-
racity, even of some specifics of the Naimlap story.
Instead, the literature and the examples my analy-
sis includes suggest that Naimlap’s story should be
taken, in broad outline, seriously, but not literally.
My approach, therefore, will be to use the ethno-
historical records of the sixteenth century to highli-
ght some common characteristics between the story
and the data. This information has been found in
innumerable administrative and judicial records,
inspection reports (visitas), notarial registers, civil
and criminal transcripts, and chronicles covering
the Jayancas, Lambayeques, Sintos, Safias, and Co-
lliques. My remarks will focus on four themes: the
arrival of Naimlap and his entourage; Naimlap as
paramount lord (cacigue and/or curaca) of his people;
his court officials and craftsmen; and Naimlap’s ge-
nealogy and the meaning of lord’s names as clues or

elaborations of the narrative.



B Miniatura de litera confeccionada en concha, Spondylus y aplicaciones
de turquesa. / Miniature of a litter made of Spondylus shell with turquoise
ornaments. Museo Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque.




La historia del origen de los pueblos de Lam-
bayeque relata que un rey extranjero Naimlap llegé a
la desembocadura del rio Faquisllanga® en una «gran
flota de balsas [...] de la parte suprema [del mundo]»
con un gran séquito que incluia a su esposa princi-
pal (una mujer llamada Ceterni [también Siotéric],
traducida como «itero» o «vagina») (Salas, 2002:
10; Carrera, 2002 [1644]: 120; Middendorf, 2002
[1892]: 155; Villarreal, 2002 [1921]: 223; Larco Ho-
yle, 2002 [1939]: 235; Huber y Kosok, 2002: 241),
muchas concubinas y «muchas gentes»®. La crénica
del padre Justo Modesto de Rubifios y Andrade, es-
crito después de afios en el pueblo de Mérrope en la
década de 1780, relata que Naimlap y sus seguidores
huian de una guerra que se habia desatado en algunas
islas (1936 [1782]): 262). Muchos textos contempord-
neos definieron la «parte suprema» como el sur (Var-
gas Ugarte, 1942 [1939]: 475-476)". Esto tampoco es
sorprendente, pues la corriente ocednica (Humboldt),
abrazando la costa oeste de América del Sur, fluye de
sur a norte y Rubifios y Andrade observa que la flota
de Naimlap venia «a discrecion de las aguas» (1936
[1782]: 362). La mencién de las balsas, sin embar-
go, es problemitica si las referencias a la «balsa» des-
criben solo embarcaciones hechas de madera liviana
nativa de la zona de Tumbes, el golfo de Guayaquil
y la costa de Manabi (Netherly, 2009: 146). Pero,

dadas las dificultades para traducir la tradicién oral

5 Identificado por Rubifios y Andrade como el rio Lambayeque
(1936 [1782]): 362).

6 La historia proviene de Cabello Valboa, 1951 [1586]: 327-330.

7 Netherly y Rostworowski argumentan que llegé del norte
(2009: 146-147, 150; 1961: 43).

a una narracién escrita, «balsa» puede haberse uti-
lizado genéricamente para referirse a un bote hecha
de troncos u otro material, como totora, lo que per-
mite un origen surefio, tal vez de tan lejos como los
bosques de Chile. Una descripcién informativa de la
sociedad chincha en la costa sur del Pert revela que
el sefior supremo lanzé 100 mil embarcaciones oced-
nicas, especificamente «echaba [...] balsas a la mar»
(Pizarro, 1978 [1572]: 222; Rostworowski, 1977b:
99, 108), que comerciaba tan al norte como Quito y
Puerto Viejo. El primer avistamiento espafol de un
bote, de hecho, una «balsa», cargada de objetos que
los espafioles interpretaron como articulos comercia-
les, sirvié a Francisco Pizarro como evidencia de una
gran civilizacién capaz de producir objetos preciosos
mads al sur y lo motivé a continuar sus exploraciones
(Sdmano, 1967 [1527]).

La narracién continda contando que el grupo
de Naimlap se instalé media legua tierra adentro en
la parte baja del valle de Lambayeque, donde cons-
truyeron un complejo llamado Chot, ahora llama-
do «Chotuna». Las excavaciones revelan los restos
de varias pirimides truncadas, palacios, recintos
amurallados y arquitectura doméstica, incluido un
complejo artesanal donde vivian y trabajaban los
artesanos del cobre y sus familias. Produjeron agu-
jas, pinzas de cobre, brazaletes, anillos y alambres
(Donnan, 2011: 30-37).

Naimlap como Sefior: Naimlap, la figura prin-
cipal detrds de las edificaciones de Chot, es descrito
como un patriarca, «padre de compafas [sic], hombre
de gran valor y calidad, capitin y caudillo». Multiples
registros del periodo describen a los sefiores supremos,
curacas o caciques, en muchos de los mismos térmi-
nos utilizados para describir a Naimlap. Los curacas
de Collique y Ttcume fueron sefialados en 1566 como

caciques «de los viejos que avia en los valles» y «caciques

'The origin story of the peoples of Lambaye-
que relates that a stranger-king Naimlap, arrived at
the mouth of the Faquisllanga River® in a large fleet
of vessels (“gran flota de Balsas”) from the upper part
(“de la parte suprema”) [of the world] with a large en-
tourage that included his principal wife (a woman
named Ceterni (also Sioternic), translated as womb
(or vagina) (Salas, 2002, 10; Carrera 1644/2002, 120;
Middendorf, 1892/2002, 155; Villarreal, 1921/2002,
223; Larco Hoyle, 1939/2002. 235; Huber and Ko-
sok, 2002, 241), many concubines, and many peo-
ples (“muchas gentes”).® The chronicle of Father Justo
Modesto de Rubifios y Andrade, written after years
in the town of Mérrope in the 1780s, relates that
Naimlap and his followers were fleeing a war that had
raged on some islands (1782/1936, 262). Many con-
temporary texts defined “parte suprema” as the south
(Vargas Ugarte, [1939] 1942, 475-76).” 'This is also
unsurprising given that the ocean current (Humbol-
dt), hugging the west coast of South America, flows
from south to north and Rubifios y Andrade notes
that Naim/ap’x fleet traveled with the current (“a dis-
crecion de las aguas”) (1782/1936, 362). The mention
of the balsas, however, is problematic if references to
“balsa” described exclusively crafts made of the li-
ght-weight wood native to the area of Tumbes, the
Gulf of Guayaquil and the coast of Manabi) (Nether-
ly, 2009, 146). But, given the translation difficulties

5 Identified by Rubifios y Andrade as the Rio Lambayeque
(1782/1936, 362).

6 The story comes from Cabello Valboa, 1586/1951, 327-30.

7 Netherly and Rostworowski argue that he arrived from the
north (2009, 146-47, 150; 1961, 43).

in rendering the oral tradition to a written narrative,
balsa may have been used generically to refer to a ves-
sel made of logs or another material, such as reeds
(totora), allowing for a southern origin, perhaps from
as far south as the forests of Chile. An informati-
ve description of Chincha society on the south coast
of Peru reveals that the paramount lord launched
100,000 ocean-going vessels, specifically “echaba ...
balsas a la mar” (Pizarro, 1572/1978, 222; Rostwo-
rowski, 1977b, 99, 108) that traded as far north as
Quito and Puerto Viejo. The first Spanish sighting of
a balsa, indeed a raft, laden with goods that the Spa-
nish interpreted as trade items served Francisco Pi-
zarro with evidence of a great civilization capable of
producing precious objects further to the south and
motivated him to continue his explorations (Simano,
1527/1967).

The narrative continues stating that Naimlap’s
party settled a half of a league inland in the lower part
of the Lambayeque Valley, where they built a complex
called Chot, now called Chotuna. Excavations reveal
the remains of several truncated pyramids, palaces,
walled enclosures and domestic architecture, inclu-
ding an artisan compound where copper-working
craftsmen and their families lived and worked. They
produced needles, copper tweezers, bangles, rings
and wires (Donnan, 2011, 30-37).

Naimlap as Lord: Naimlap, the principal figure
behind the building, is described as a courageous and
respected patriarch, captain, and caudillo (“padre de
comparias [sicl, hombre de gran valor y calidad, capitan
and caudillo”). Multiple records of the period describe
paramount lords, curacas or cacigues, in much of the
same terms used to describe Naimlap. The curacas
of Collique and Tucume were singled out in 1566 as
“old-style caciques who were [common] in the valleys

[of the coast]” [“de los viejos que avia en los valles”] and



de los viejos antiguos que se hazia respetar» (AGI/Es-
cribania 528c, 1313, 1315v; AGI/J459, 3085v). Pedro
Cieza de Leén, viajando por la zona en la década de
1540, escribié que los curacas de los valles «fueron es-
timados y acatados por sus sibditos todauia lo son los
que han estado» (1984 [1548-1550], I: 205). Su papel
como padre, protector y proveedor es elocuentemente
expresado por la viuda de un curaca que lament$ la
pérdida de su sefior, esposo, proveedor y protector, tes-
tificando que «todos quedamos perdidos y sin marido y
padre y desposeydos de nuestro sefiorio y cagicado [hu]
erfanos y pobres que pasamos mucho trabajo y necesi-
dad» (AGI/Escribania 528C, 820v; Ramirez, 1987).

Los porteadores llevaban a tales sefiores
cuando viajaban, cuando visitaban a sus seguido-
res que vivian esparcidos por el campo. Cieza de
Le6én menciona que los sefiores costeros «anda-
ban a hombros de sus vasallos» (1967 [1548-1550]:
195). Bartolomé de las Casas estimé que entre 200
y 300 hamaqueros acompafnaban a un gran sefior
(citado por Rostworowski, 1961: 16). Un curaca
hacia sus rondas con «gran aparato de gente y ta-
berna», incluidos trompeteros y truhanes que en-
tretenian a los espectadores. Cieza de Ledn escribe
que eran «amigos de regocijos». Viajaron, continud,
con pompa («pompa») (1967 [1548-1550]: 195). Le
rodeaba un séquito de sirvientes, mujeres y guar-
dias. A lo largo de su ruta, los asistentes repartie-
ron la muy apreciada chicha: «todos deben beber de
su cerveza» («lugar de beber todos de su chicha»)
(Rostworowski, 1961: 16). Es decir, la persona del
curaca era el centro de su corte y su mundo, sin im-
portar dénde se encontraba en ese momento. Pro-
cedié entre ceremonias, rodeado de bailes, bebidas
y el canto de sus alabanzas. Los trompeteros sona-
ban conchas (Strombus) como anuncio de su llegada
(Martinez Cereceda, 1988: 68).

who were respected [“cacigues de los viejos antiguos
que se hazia respetar”] (AGI/Escribania 528c, 1313,
1315v; AGI/J459, 3085v). Pedro Cieza de Leodn,
traveling through the area in the 1540s, wrote that
the curacas of the valleys “were reverenced by their
subjects, and those who survive still are so” (“ fueron
estimados 'y acatados por sus siibditos todauia lo son los
que han quedado” (1548-50/1984, 1, 205). His role as
father, protector, and provider is eloquently stated by
a curaca’s widow who lamented the loss of her lord,
husband, provider and protector, testifying that “all
of us have been left lost, without a husband and father
and dispossessed of our jurisdiction orphans and poor
so that we suffer from much work and want” (“zo-
dos quedamos perdidos y sin marido y padre y desposey-
dos de nuestro sefiorio y cagicado [huferfanos y pobres que
pasamos mucho trabajo y necesidad”) (AGI/Esc 528C,
820v; Ramirez 1987).

Porters carried a lord when he traveled, visi-
ting his followers who lived scattered about the coun-
tryside. Cieza de Ledén mentions that coastal lords
traveled on the shoulders of their vassals (“andaban
a hombros de sus vasallos”) (1548-50/1967, 195). Barto-
lomé de las Casas estimated that 200-300 hammock
bearers (bamagueros) accompanied a great lord (as
quoted by Rostworowski, 1961, 16). A curaca made
his rounds with a great assemblage of people and
tavern (“gran aparato de gente y taberna”), including
conch-shell trumpet blowers and frubanes that en-
tertained spectators. Cieza de Ledn writes that the
caciques liked festivities (“amigos de regocijos”). They
traveled, he continued, with pomp (“pomp”) (1548-
50/1967, 195). A retinue of servants, women, and
guards surrounded him. Along his route, attendants
dispensed highly-prized maize beer (chicha): “all must
drink of his beer” (“habian de beber todos de su chicha”)
(Rostworowski, 1961, 16). In other words, the person

Conus preciado molusco de las profundas aguas célidas, asociado al relato de Naimlap en los
personajes: Fonga Sigde y Pita Zofi. / Conus, a prized mollusk found in deep tropical seas which
is associated to Fonga Sigde and Pita Zofi, two characters in the story of Naimlap.



Los seguidores estimaban, temian, obedecian
y consideraban a los sefiores supremos «ricos», de-
bido a sus enormes seguidores que se contaban por
cientos y miles (Cieza de Leén, 1967 [1548-1550]:
239, 242). Cada sefior ocupaba un gran conjunto
de edificios, con pilares de adobe® y amplias terra-
zas y portales tapizados con esteras. En el caso de
Naimlap, este complejo se identificé con el nombre
de Chot. Sirvié como residencia y centro religioso
y ceremonial. Los espafioles del siglo XVT llama-
ron «mezquitas» a estos complejos, refiriéndose a un
templo o edificio religioso donde los no cristianos
adoraban a sus dioses (AGI/AL, 1. 2, 312, refirién-
dose a una fecha anterior al 7 de diciembre de 1537).
Estos centros inclufan un espacio abierto donde el
sefior y sus seguidores celebraban sus bailes y ce-
remonias. En estas plazas, los sefiores se sentaban
en un ddo. Cuanto mds alto era el rango del sefior,
mids elaborado y mds alto seria su dio. En tales es-
cenarios, el sefior invitaba a los visitantes a comer y
beber generosamente la comida y la chicha (aswa),
preparada por sus numerosas esposas, siendo la hos-
pitalidad y la generosidad caracteristicas de un gran
sefior (Cieza de Leén, 1864 [1548-1550]: 219).

Los significados del idolo verde, llamado
«Yampallec» o «figura y estatua de Naymlap» (Cabe-
llo Valboa, 1951 [1586]: 328), modelado a su propia
semejanza, que Naimlap llevé a tierra, son dos. En
primer lugar, podria indicar que el material con el
que se fabricé contenia cobre, que envejece con una

patina verde’. En segundo lugar, el hecho de que

8 Las excavaciones de Donnan en Chotuna revelaron agujeros
para postes para sostener un techo (2011: 30).

9 Dudo que pudiera haber sido hecho completamente de esme-
ralda (indicando un origen del norte). En primer lugar, porque
las esmeraldas de un tamafio lo suficientemente grande como
para haber sido vistas desde lejos habrian sido casi increiblemen-
te raras. En segundo lugar, porque la piedra es frigil y han sido
dificiles de tallar.

fue hecho a semejanza de Naimlap subraya su sacra-
lidad. EI nombre del idolo incluye el silabo «alek»
(también «alaec»), definido por Jorge Zevallos Qui-
fiones (1947: 176, 179) como cacique y que, segln
Calancha (1974-1981 [1638], III: 835), significaba
dios!®. Por lo tanto, Naimlap, la encarnacién de un
dios, ademds de un poder secular, tenia poderes y
deberes sagrados. Esto concuerda con el hecho de
que fue transportado en una litera; tenia un corte-
sano, Fonga Sigde!'!, encargado de esparcir polvo de
concha (probablemente Spondylus u ostra espinosa)
dondequiera que pisara; y, como dios encarnado,
probablemente oficié o fue objeto de ceremonias. El,
si se parecia a otros curacas posteriores, se regia por
la persuasion, la generosidad y la hospitalidad, sin
tener una fuerza policial establecida ni un ejército
permanente para hacer cumplir su voluntad. Docu-
mentos coloniales revelan que los curacas ordenaron
las ejecuciones, pero cuando sus pajes y ayudantes
no las desarrollaban en el momento oportuno, el cu-
raca mismo cumplia la orden (Ramirez, 2005). El
hijo mayor de Naimlap, Cium, murié también en
secreto, en una cdmara subterrinea para mantener

su reputacion «divina».

La tradicién describe con mds detalle a su
corte. Estaba formada por <hombres de cuenta» y
cuarenta especialistas. Solo algunos de los cuales
son nombrados. Entre ellos, estaban Pita Zofi, un

trompetero o tafiedor de «unos grandes caracoles»;

10 Véase también Arriaga (1968 [1621]: 19) y Hamilton (1978:
35) sobre «alek». Sobre el estado divino de un sefior, ver Yaya

(2015) y Martinez Cereceda (1988: 70).

11 Sobre Fonga Sigde, véase Cordy-Collins (1990: 393-417).
Ella (p4gina 385) considera, al igual que Urban (2015: 195) y yo
(2006, de préxima publicacién) que estos nombres (por ejemplo,
Pita Zofi) eran titulos de cargos y no nombres personales de in-
dividuos.

of the curaca was the center of his court and world, no
matter where he was situated at the moment. He pro-
ceeded amongst ceremonies, surrounded by dancing,
drinking, and the chanting of his praises. Trompeters
sounded shells (Szrombus) announcing his coming
(Martinez Cereceda, 1988, 68).

Followers esteemed, feared, obeyed, and
considered paramount lords “rich” because of their
huge followings that numbered in the hundreds
and thousands (Cieza de Ledn, 1548-50/1967, 239,
242). Each lord occupied a great building com-
plex, with adobe pillars® and extensive terraces and
doorways hung with matting. In Naimlap’s case,
this complex was identified with the name of Chot.
It served as a residence and a religious and cere-
monial center. Sixteenth century Spaniards called
such complexes mezquitas, referring to a temple or
religious building where non-Christians worshi-
pped their gods (AGI/AL, 1. 2, 312 referring to a
date before December 7, 1537). Such centers inclu-
ded an open space where the lord and his followers
held their dances and ceremonies. In these plazas,
lords sat on a stool. The higher the lord’s rank, the
more elaborate and higher the stool. In such sce-
narios, the lord invited visitors to liberally eat and
drink the food and maize beer (chicha, aswa), pre-
pared by his many wives, hospitality and generosi-
ty being hallmarks of a great lord (Cieza de Ledn,
1548-50/1864/1964, 219).

The significance of the green idol, named
Yampallec, or “figure and statue of Naymlap”
(“figura y estatua de Naymlap”) (Cabello Valboa,
1586/1951, 328), fashioned in his own likeness,
that Naim[ap carried ashore, are two. First, it could

indicate that the material from which it was made

8 Donnan’s excavations at Chotuna revealed postholes to su-

pport a roof (2011, 30).

contained copper, which ages with a green patina.’
Second, the fact that it was made in Naimlap’s
likeness underscores his sacrality. The idol’s name
includes the syllabol “ale£” (also alaec), defined by
Jorge Zevallos Quifiones (1947, 176, 179) as cacique
and which, according to Calancha (1638/1974-
81, III, 835), meant god.” 'Thus, Naz’mlap, the
embodiment of a god, besides a secular power, had
sacred powers and duties. This is consistent with the
fact that he was carried on a litter; had a courtier,
Fonga Sigde, in charge of spreading shell (probably
Spondylus or thorny oyster) dust wherever he might
tread'; and, as god incarnate, probably officiated at
or was the object of ceremonies. He, if he resembled
other later curacas, ruled by persuasion, generosity
and hospitality, having no established police force
or permanent army to enforce his will. Colonial
documents reveal that curacas ordered executions,
but when not carried out in a timely fashion by his
pages and aides, the curaca himself effected the
order (Ramirez, 2005). Naimlap’s oldest son, Cium,
likewise, died secretly in an underground chamber

to uphold his “divine” reputation.

'The tradition further described his court. It
consisted of important men (“hombres de cuenta”),

and forty specialists. only a few of whom are

9 I doubt that it could have been made entirely of emerald (indi-
cating a northern origin), first, because emeralds of a size large
enough to have been seen from afar would have been almost im-
possibly rare and, second, because the stone in brittle and would
have been difficult to carve.

10 See also Arriaga (1621/1968, 19); and Hamilton (1978, 35)
on alek. On a lord’s divine status, see Yaya (2015); and Martinez
Cereceda (1988, 70).

11 On Fonga Sigde, see Cordy-Collins (1990, 393-417). She (p.
385) considers, as do Urban (2015, 195) and I (2006; forthco-
ming) that these names (e.g., Pita Zofi) were titles of offices and
not then personal names of individuals.



Ninacola, quien «tenia cuidado de sus andas y silla»;
Ninagintue, quien supervisé la «bebida del Senor
a manera de Botiller»); Fonga Sigde, encargado
de esparcir el polvo de concha por donde pisara
su sefior; Occhocalo, su cocinero; Xan Muchec,
que se encargé de sus unciones y colores con los
que pintaba su rostro; Olloc Copoc, quien estaba
a cargo de su bafio; y Llapchiluli, que confeccioné
la preciada tela emplumada.

Incrustados en los registros manuscritos de
la época estin los nombres y titulos de decenas de
«hombres de cuenta» del siglo XVI, como se presenta
en la tabla 1. Los nombres de estos sefiores terminan
en «siec» (también escrito eg [ue], seque). Augusto
Orrego define «cico» como «sefior» (Orrego, 1958:
86, 92, respectivamente). Una traduccién mas directa
proviene de Un diccionario castellano-yunga de Zeva-
llos Quifiones (1947: 182). Alli ciec significa «sefior o
sefiora» (Zevallos Quifiones, 1947: 186; véase tam-
bién Harrington, 1945: 27).

Las definiciones de los prefijos sugieren las
especialidades de las personas que representaban.
«Kall», como en calanseque, es traducido por Orrego
como reir (Orrego, 1958: 91). Esto puede referirse
a «bufones» o «charlatanes» (o embaucadores o
bribones) (truhanes en los originales) que aparecen
en algunos documentos. Los truhanes son picaros y
sinverglenzas, y payasos que entretienen burldndose
de otros o hechos (Cieza de Leén, 1967 [1548-1550]:
195; 1985 [1548-1550]: 29). Se dice que estaban
presentes en las «tabernas», donde los sefiores servian
comiday chicha a la gente. «Purri» y «purren», segin
Zevallos Quifiones, se referian a plumas (1947:
185) y parece referirse a personas, como Llachiluli,
que elaboraban la preciada tela de plumas y otros
articulos'?. «Purr», sin embargo, significaba también

12 Un ejemplo de una tdnica chimd con plumas de colores

named. They included Pita Zofi, a trompetero
or player [tasiedor] of “some large shells” (“unos
grandes caracoles”); Ninacola, who “was in charge
of this litter and stool” (“fenia cuidado de sus andas
y silla”); Ninagintue who supervised the “the drink
of the Lord, like a sommelier” (“bebida del Serior
a manera de Botiller”); Fonga Sigde in charge
of spreading shell dust wherever his lord might
tread; Occhocalo, his cook; Xan Muchec who had
charge of his oils [uncion] and colors with which he
painted his face; Olloc Copoc who was in charge of
his bath; and Llapchiluli who confected the prized
feathered cloth.

Embedded in manuscript records of the era
are the names and titles of dozens of sixteenth cen-
tury “important men” (“hombres de cuenta”), as pre-
sented in Table 1. The names of these lords end in
“siec” (also spelled ¢eq[ue], seque). Augusto Orrego
defines “cico” as “lord” (mister or se7ior) (Orrego 1958:
86, 92, respectively). A more direct translation co-
mes from Zevallos Quifiones’ Un diccionario Cas-
tellano-Yunga (1947: 182). There ciec means “mister
or mistress” (serior or seriora) (Zevallos Quifiiones,
1947, 186; see also Harrington 1945: 27).

Definitions of the prefixes suggest the
specialties of the people that they represented. “Kall”,
as in calanseque, is translated by Orrego as to laugh
(Orrego 1958, 91). This may reference the “buffoons”
or “charlatans” (or tricksters or rascals) (¢ruhanes in
the originals) that are reported in some documents.
Truhanes are picaros and scoundrels, and clowns that
entertain by making fun of others or events (Cieza
de Leodn, 1548-50/1967, 195; 1548-50/1985, 29).
'They are reported as being present in the “taverns”
(“tabernas”) where the lords served food and maize

beer to the people. “Purri” and “purren”, according to

Zevallos Quifiones, referred to feathers (1947, 185)

Tabla 1/ Table 1. Referencias a sefiores (ceques) de la costa norte, siglo XVI. / References to lords (ceques) on the
north coast, Sixteenth century

. Grupo étnico /
Nombre cargo/ Name Title . Fecha/ Date Fuente / Source
Ethnic Group

Pedro amas xeque Cinto/Sinto 1588 ASFL/Reg. 9, Ms. 7, 1585
D. Diego calance qg[ue] Chuspo 1563 ART/LC I. 4, 29-111-1563, 191
Calanzeque® Ferrenafe 1536 AGI/AL 201, 7v

Martin calanceque* Ferrenafe 1549 AGl/Escribania 502A, 43v-44
D. Felipe calanceque Ferrenafe 1560 AGI/AL 133, 1560

D. Diego Senseq[ue] Ferrefiafe 1560 AGI/AL 133, 1560

D. Francisco Palarref Ferrenafe 1566 AGI/AL 133, 1560

Concongiqg[ue]

Tumi ceqlue] fllimo 1566 AGl/J461, 1572
D. Pedro calanceq[ue] fllimo 1572 AGI/J460, 333v
calanceque, calangeque Jayanca 1540 Gama 1540/1974: 217, 225

Conoseq[ue]?, Conocique Jayanca 1540 AGI/J418, 1573, 256V, 270v-71;
ART/Co0, 13-VII-1570, 100

Calansec[que] Jayanca 1540 AG1/J418, 1573, 271

D. Juan conongeque Jayanca 1560 ART/CoAG, 13-11-1565

D. Juan ponon c¢ec?® Jayanca 1566 AGI/J461, 1432

D. Juan pononcec Jayanca 1566 AGI/J462, 1863

D Juan principal de Jayanca 1557 AGI/J418, 1573, 258

Conoseque

D. Juan Caxosoli Cononseque Jayanca 1591 Zevallos Quifiones, 1989: 48

D. Luis calanceq[ue]* Lambayeque 1566 AGI/J462, 1867

D. Luis calangeque Lambayeque 1572 AGI/J460, 332v

D. Luis calangeque Lambayeque 1572 AGI1/J457, 695v

D. xpoval callogic[que] Lambayeque 1572 AGI1/J457, 714v

D. Gaspar purriseche Tucume 1566 AGI/J462, 1863; AGI/J458, 1580-80v;
ART/Co0, 13-VII-1570 166v

D. Andrés Conanseque Tdcume 1566 AGI/J 458, 1312; 1580-80v;

1784v; J462, 1739, 1863

D. Andrés Con nonseque Tucume 1573 ART/CoO, 3-XII-1573, 190

Conogique™™ Tdcume 1536 AGl/Escribania 502A, 7

calanseque Tdcume 1541 AGl/Escribania 502A, 55

conoseque (sic gique) Tucume 1541 ART/CoO0, 13-VII-1570, 100v

locnoserque (el conoserque) Tucume 1543 ART/Alvarez, 28-Iv-1543, 33

D. Andrés Cononceq[ue] Tuacume 1569 ART/Co0O, 13-VII-1570, 130v

Tin gec[que] Tucume 1574 ART/CoO 13-VII-1576

D. Lorenco Puri ¢geqlue] Tucume 1570 ART/Co0, 13-VII-1570, 166v

D. Andrés Cononceq[ue] Tucume 1571 ART/Co0O, 13-VII-1570, 190

Amisequec®

Notas: *hijo de ferrefiafe / **identificado como el cacique principal o curaca.
Notes: *hijo de ferrefiafe / **identified as the cacique principal or curaca.

1 Creado del linaje de Ticume en 1540. / Created from Tudcume in 1540.

2 Segunda persona del cacique. / Segunda persona del cacique (second-in-command, below the cacique)

3 Don Juan Pononceque fue identificado como la segunda persona del cacique. / Don Juan Pononceque was identified as the segunda persona of the cacique.
4 Mandén de los hamaqueros. / Manddn de los hamagqueros (lesser lord of the litter bearers).

5 Palabra mochica hablada en el pueblo de Moche en el siglo XV1I, traducida por Zevallos Quifiones como «No te iguales» (1975: 264). Harth Te-
rre (1976: 78) traduce «ami» como si y «amex llec» como ahora, en el momento. / A Mochic word spoken in the town of Moche in the 17* century,
translated by Zevallos Quifiones as “No te iguales” (1975, 264). Harth Terre (1976, 78) translates “ami” as yes and “amex llec” as now, soon (ahora, en
el momento).



«salado» (Zevallos Quifiones, 1947: 186), lo que
sugiere que una interpretaciéon alternativa podria
ser «sefior de los salineros». «Pon» y «punic» se
referian a «<sombra» (Zevallos Quifiones, 1947: 187)
y pueden referirse a los fabricantes o manipuladores
de los paraguas que estaban omnipresentes sobre las
cabezas de los funcionarios importantes. «Sem» se
traduce como «dulce» o «suave» y puede referirse a
los apicultores que figuran como seguidores de don
Melchior Cororayco en 1565 (Ramirez, 1998: 308-
310; Harth Terre, 1976: 101). <Iuni» o «toni» tenia
varias traducciones. Podria referirse a lobos marinos
(focas) (Orrego, 1958: 85; Zevallos Quifiones, 1947:
181) que estaban presentes en los rios de la regién
o mucha o abundante (Zevallos Quifiones, 1947:
183, 187). «Toni» podria significar también templo
o santuario y puede haberse referido a objetos o
edificios sagrados (huacas) (Vargas Ugarte, 1942
[1939]: 476). Trimborn (1979: 69), Orrego (1958:
94) y Zevallos Quifiones (1947), sin embargo,
definieron «tuni» como «tiempo» o «universo».
Por lo tanto, pueden referirse a «observadores
de estrellas» y «astrénomos». Juntas, las
definiciones que se refieren a templo, santuario,
cosa sagrada, universo y tiempo sugieren los roles
de los sacerdotes. «Cono» es un caso atipico,
pues se refiere a «seflor de mil jefes de familia
nativos». El contexto del manuscrito sugiere que
los conoseques, a menudo identificados como
«segundas personas», pueden haber superado en
rango a los sefiores de los grupos especializados,
siendo definidos en cambio por el nimero de sus
seguidores, que pueden haber incluido mis de un

linaje de artesanos (ver mas adelante).

brillantes se encuentra en el Museo Metropolitano de Arte (Met),
de Nueva York, en la Galeria 357 [nimero de acceso 59.135.8].
ver figura 1.

and seems to refer to persons, such as Llachiluli,
who made the much-esteemed feathered cloth and
other articles.’? “Purs”, however, also meant salted
(Zevallos Quifiones, 1947, 186), suggesting that an
alternative interpretation could be lord of the salt
makers. Pon and punic referred to shade (Zevallos
Quifiones, 1947, 187) and may refer to the makers or
handlers of the umbrellas that were ubiquitous over
the heads of important officials. “Sez” translates as
sweet or soft and may refer to beekeepers that are
listed as followers of Don Melchior Cororayco in
1565 (Ramirez, 1998, 308-10; Harth Terre, 1976,
101). “Tuni” or “foni” had various translations. It
could refer to lobos marinos (seals) (Orrego 1958, 85;
Zevallos Quifiones, 1947, 181) that were present
in the rivers of the region or a lot or abundance
(Zevallos Quifiones, 1947, 183, 187). “Toni” could
also mean temple or shrine and may have referred
to sacred objects or buildings (huacas) (Vargas
Ugarte [1939] 1942, 476). Trimborn (1979, 69),
Orrego (1958, 94) and Zevallos Quifiones (1947),
however, defined tuni as time (ziempo) or universe
and, therefore, may refer to star gazers, and
astronomers. Together, the definitions referring to
temple, shrine, sacred thing, the universe and time
suggest the roles of priests. “Cono” is an outlier,
as it refers to a lord of a thousand native heads of
households. The manuscript context suggests that
conoseques, often identified as “segundas personas”
(second-in-command), may have outranked the
lords of specialist groups — being defined instead
by the numbers of their followers, which may
have included more than one craftsman lineages

(see below).

12 An example of a brightly-colored feathered Chimu tunic is
held by The Metropolitan Museum of Art in Gallery 357 [acces-
sion number 59.135.8]. See figure 1.

—

Figura/ Figure 1. Vestido de plumas de colores con representacion de cuatro personajes ornitomorfos dispuestos de manera
simétrica alternan posiciones. Museo Metropolitano de Arte, Nueva York, Estados Unidos. / Colorful feather dress showing four
ornithomorphic characters placed symmetrically but in alternating positions. Metropolitan Museum of Art, New York, USA.



Las referencias a artesanos y especialistas re-
partidas entre los diferentes grupos refuerzan esta
informacién. La siguiente es una lista de los encon-
trados en la regién a mediados del siglo XV1. Se ten-
drd en cuenta que algunos, como los albaiiles y los
cantores, pueden haber usado sus habilidades para
adaptarse a las necesidades del espaiiol.

Albaiil: O adobero (AGI/J457, 1572).
Alpargateros (también identificados como za-
pateros, petaqueros): Individuos y linajes enteros
confeccionadores de mantas, bolsas, petacas enco-
radas [sic] [encueradas], zapatos, riendas, y alfor-
jas (¢?) (xaquinas de cuero). Algunos tejian esteras
de totora (AGI/Patronato 189, r. 11; J458, 1760,
1935v; J461, 1102v, 1217v; ANCR/1586-1611;
ANP/Residencias, 1. 3, c. 7, 1582, 154)%3.
Cabestrero: Cabestrero o pastor (AGI/Patronato
189, r. 11, 1566).
Cantores: Estos pudieron haber sido los especialis-
tas que cantaron de los hechos del gobierno de cada
autoridad o, hacia 1560, la fecha de esta fuente,
cantantes para la misa (AGI/AL 133, 1560; J458,
1314v).
Carpinteros: Artesanos de madera (AGI/J457,
786v, 1572).
Chicheros: Tanto caciques, principales (nobles),
como mandones (capataces, sefiores de nivel infe-
rior) reunian a mujeres solteras y viudas para hacer
chicha en Jayanca. Como se menciond, la chicha
se servia en tabernas y cuando el curaca visitaba a
su gente'. Sin chicha, informaron los curacas a los
13 Algunas alpargatas estaban hechas de cumbi colorado (lana
fina, como la lana de vicufia); otras de algodén (ART/CoO 11-
VIII-1582, 1206). El primero indica acceso a camélidos (AGI/

Justicia, 856v, 1466-67; ART/CoR, 30-VI-1576; Gama, 1540:
220; Shimada y Shimada, 1985).

14 El doctor Gregorio Gonzilez de Cuenca, en una gira de
inspeccién por el norte en 1566-1567, prohibi6 tabernas (AGI/
J458, 1779v).

espafioles, sus seguidores no trabajarian (Rostwo-
rowski, 1961: 16; AGI/AL 28A, 18; AL 133, 1560;
J458, 1779v; J461, 1481v, 1567; Patronato 1. 189, .
11, 1566; Zevallos Quifiones, 1989: 119).
Cocineros: Funcionario encargado de preparar la
comida, que recuerda a Occhocalo, cocinero de
Naimlap (AGI/J461, 854, 1521).

Guardias: Encargado de custodiar algunos cam-
pos de maiz o maiz almacenado («unos mayzes»)
(Gama, 1540: 222).

Hamaqueros: Cuanto mayor es el nimero de ha-
maqueros, mayor es el prestigio del sefior que se
lleva. El doctor Cuenca prohibié que los caciques
de los valles fueran transportados en literas porque
«ocupen muchos indios». Era, sefialaron los nati-
vos, «antigua costumbre como lo sabian hazer»
(AGI/Patronato, r. 11, 1566; AGI/J457, 1057v;
Rostworowski, 1977a: 242; Zevallos Quifiones,
1989: 120).

Huseros: Mandones y principales estaban a cargo
de quienes hacian husos «con que hilan los yndios»
(AGI/Patronato, 1. 189, r. 11, 1566; AGI/J461,
1467v, 1520).

Mercaderes: Individuos que intercambiaban pro-
ductos «a manera de indio», incluidos pescado o
maiz seco y salado, conchas y algodén. Los espafio-
les fomentaron temprano el trueque con los nativos.
Calancha (1974-1981 [1638], I: 233) menciona que
Pizarro intercambié articulos con los nativos en
Tumbes en su segundo viaje al sur, ganando 29.000
pesos oro de las transacciones (AGI/AL 133, 1560;
J418, 1573, 333v; J461, 1466-67, 1520; BNE, Sra.
3042; Ramirez, 1982; Rostworowski, 1977b).
Olleros: Algunos sirvieron al cacique principal. En
1540, un grupo de Jayanca todavia se desempefiaba
como mitimaes (trabajadores desplazados por orden

del Estado) en las tierras altas de Guambos desde

References to craftspeople and specialists
spread among the different lineages reinforce this in-
formation. The following is a list of those found in
the region toward the middle of the sixteenth cen-
tury. Note that some, such as the a/baiiles and canto-
res, may have adopted their skills to fit Spanish needs.

Albaiiil: Mason or adobe maker (AGI/J457, 1572)
Alpargateros: (also identified as sapateros, peta-
queros): Individuals and whole lineages made carr-
ying cloths (mantas), sacks (bolsas), leather-covered
trunks (petacas encoradas [sic] (encueradas)), shoes
(zapatos), reins (riendas), and saddlebags (?) (xa-
quinas de cuero). Some wove reed mats. (AGI/Pa-
tronato 189, 1. 11; J458, 1760, 1935v; J461, 1102v,
1217v; ANCR/1586-1611; ANP/Residencias, 1. 3,
c. 7,1582, 154)¥

Cabestreros: Halter and reign maker or shepherd
(AGI/Patronato 189, r. 11, 1566)
Cantores: These may have been the specialists who
sang of the events of each authority’s rule or, by
1560, the date of this source, singers for the mass.
(AGI/AL 133, 1560; J458, 1314v)

Carpinteros: Woodworkers (AGI/J457, 786v,
1572)

Chicheros: Both caciques, principales (nobles), and
mandones (overseers, lower-level lords) gathered
unmarried women (solferas) and widows (viudas)
to make chicha in Jayanca. As mentioned above,
chicha was served in taverns and as the curaca visited
his people* Without chicha, curacas informed

the Spanish, their followers would not work.

13 Some alpargatas were made of cumbi colorado (fine wool, as in
vicufia wool); others of cotton (ART/CoQO 11-VIII-1582, 1206),
the former indicating access to camelids (AGI/Justicia, 856v,
1466-67; ART/CoR, 30-VI-1576; Gama, 1540, 220; Shimada
and Shimada, 1985).

14 Dr. Gregorio Gonzalez de Cuenca on an inspection tour of

the north in 1566-67 prohibited tavernas (AGI/J458, 1779v).

(Rostworowski, 1961, 16; AGI/AL 28A, 18; AL
133, 1560; J458, 1779v; J461, 1481v, 1567; Patronato
1. 189, r. 11, 1566; Zevallos Quifiones, 1989, 119)
Cocineros: An official in charge of preparing food,
reminiscent of Occhocalo, Naimlap’s cook (AGI/
J461, 854, 1521)

Guardias: In charge of guarding some corn fields
or stored corn (“unos mayzes”) (Gama 1540, 222)
Hamaqueros: The greater the number of litter
bearers, the higher the prestige of the lord being
carried. Dr. Cuenca prohibited caciques from the
valleys from being carried on litters because “they
occupy many natives” (“ocupen muchos indios”). It
was, natives pointed out, a very old and traditional
custom” (“antigua costumbre como lo sabian hazer”)
(AGI/Patronato, r. 11, 1566; AGI/J457, 1057v;
Rostworowski, 1977a, 242; Zevallos Quifiones,
1989, 120)

Huseros: Mandones and principales were in char-
ge of those who made spindle whirls “with which
the natives spin thread” (“con que hilan los yndios”)
(AGI/Patronato, 1. 189, r. 11, 1566; AGI/J461,
1467v, 1520)

Mercaderes: Individuals who exchanged products
in an Indian manner, signifying barter (“a manera
de indio”), including dried and salted fish or corn,
shells, and cotton. Spaniards early encouraged bar-
ter with the natives. Calancha (1638/1974-81, 1, p.
233) mentions that Pizarro traded items with the
natives in Tumbes on his second trip south, ma-
king 29,000 pesos oro (gold pesos) from the transac-
tions. (AGI/AL 133, 1560; J418, 1573, 333v; J461,
1466-67, 1520; BNE, Ms. 3042; Ramirez, 1982;
Rostworowski, 1977b)

Olleros: Some served the cacique principal. In
1540, one group from Jayanca still served as mi-

timaes (displaced workers by order of the state) in



la época de los incas. En otras dreas, los olleros
fabricaban ladrillos ademds de vasijas (AGI/J457,
1068; J458, 1868; J461, 1452, 1461v; 1527v, 1565v;
Gama, 1540: 219).

Ovejeros: Pastores (Gama, 1540: 220; AGI/J461,
856v, 1466-67; Patronato 188, r. 22, 1561, 4; Ca-
bello Valboa, 1951 [1586]: 403; ART/CoO, 1. 154,
exp. 208, 11-VIII-1582, 120; CoR, 30-VI-1576)".
Pajes: Quizd no sea un especialista, pero forma
parte del corte de una autoridad. Una autoridad,
una segunda persona, senalé que los pajes eran
huérfanos a los que habia ofrecido alojamiento y
comida a cambio de su servicio (AGI/J457, 1066v;
J462, 858, 1400v).

Pescadores: Linajes de pescadores ocednicos y flu-
viales. Se informa que un principal a cargo de los
pescadores estuvo a cargo de las tejadoras. Algu-
nos reclamaron derechos sobre dreas de pesca es-
tablecidas. En 1541, el principal Mocochomy tenia
cien pescadores a tres leguas de la orilla del mar
(ART/CoO 13-VII-1570, 96v-99; Gama, 1540:
217; AGI/AL 133, 1560, J418, 1573, 219, 229, 326,
330; J454, 1784v-85; J456, 400; J458, 2025v, 2075-
75v; J460, 335-35v; J461, 1009, 1145, 1528v; Escri-
bania 502A, 54; ART/Mata, 1565).

Pintores y tintoreros: Individuos itinerantes y lina-
jes enteros que se movian tefiendo y pintando man-
tas (AGI/J461, 1036, 1453v-55, 1459v, 1468; Patro-
nato 1. 189, r. 11, 1566; ART/CoJ 29- I11-1558).
Plateros: Metaldrgicos itinerantes que trabajaban
el oro y la plata. Cieza de Leon escribe que Tupac
Inca Yupanqui trasladé plateros costeros al Cuzco
para trabajar oro y plata (AGI/J461, 1456; AGI/
J418, 1573, 217-17v; Cieza de Ledn, 1967 [1548-
1550]: 195).

15 Don Diego Moc chumi tenfa un carnero de la tierra (caméli-
do) al cuidado de un ollero (ART/CoR 30-VI-1576).

highland Guambos since the time of the Incas. In
other areas, olleros made bricks in addition to pots.
(AGI/J457, 1068; J458, 1868; J461, 1452, 1461v;
1527v, 1565v; Gama, 1540, 219)

Ovejeros: Shepherds (Gama, 1540, 220; AGI/J461,
856v, 1466-67; Patronato 188, r. 22, 1561, 4; Cabe-
llo Valboa, 1586/1951, 403; ART/CoO, 1. 154, exp.
208, 11-VIII-1582, 120; CoR, 30-VI-1576)."°
Pajes: Perhaps not a specialist, but nonetheless
part of an authority’s court. One authority, a se-
cond-in-command (segunda persona), noted that
the pages were orphans who he had offered room
and board in exchange for their service. (AGI/J457,
1066v; J462, 858, 1400v)

Pescadores: Lineages of ocean and river fishermen.
One noble in charge of the fishermen (principal)
is reported to have been in charge of female wea-
vers (fejadoras). Some claimed rights to established
fishing aeras. In 1541, the principal Mocochomy
had 100 fishermen at a spot three leagues from
the seashore. (ART/CoO 13-VII-1570, 96v-99;
Gama, 1540, 217; AGI/AL 133, 1560; J418, 1573,
219,229, 326, 330; J454, 1784v-85; J456, 400; J458,
2025v, 2075-75v; J460, 335-35v; J461, 1009, 1145,
1528v; Escribania 502A, 54; ART/Mata, 1565)
Pintores and tintoreros: Itinerant individuals and
whole lineages who moved around tinting and
painting cloths (mantas) (AGI/J461, 1036, 1453v-
55, 1459v, 1468; Patronato 1. 189, r. 11, 1566; ART/
CoJ 29-111-1558)

Plateros: itinerant metallurgists who worked gold
and silver. Cieza de Leén writes that Tupac Inga
Yupanqui moved coastal plateros to Cuzco to work
gold and silver (AGI/J461, 1456, AG1/J418, 1573,
217-17v; Cieza de Ledn, 1548-50/1967, 195).

15 Don Diego Moc chumi had one carnero de la tierra (camelid)
being cared for by a potter (ollero) (ART/CoR 30-VI-1576).

Miniatura de oro, representacion de un musico con una sonaja y trompeta. Museo
Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque. / Golden miniature of a musician with
a rattle and a trumpet. Museo Arqueol6gico Nacional Briining, Lambayeque.




Porteros: Portero atendia a los principales caciques
y segundas personas. (AGI/J457, 1066v; J461, 858;
J462, 858, 1400v)

Roperos/sastres/tejedoras: Responsables de ropa
de la tierra de algoddn, confeccionada por muje-
res. Las viudas y las mujeres solteras limpiaban el
algodén, lo hilaban, lo tejian y lo cosian. Un ropero
se hizo cargo de cientos de piezas de tejido case-
ro. Don Diego Moc chumi mencioné 50 capuzes
blancas ain en manos de «mis viudas» cuando dicté
su testamento en 1574 (AGI/Patronato 189, r. 11,
1566; J458, 2248v; J461, 1486v; ART/CoR 30-VI-
1576; LC 29-111-1563; Gama, 1540: 217).
Salineros: Personas que fabricaban sal. Don Die-
go Moc chumi declar6 que dejé 7.000 sardinas ain
por salar en su testamento (Ravines, 1978: 60; Ne-
therly, 1975: 9; Rostworowski, 1975; 1977a: 244;
AGI/]J458, 1784, 1934-35; J461, 1468; ART/CoR,
30-VI-1576).

Sillero: Fabricante de sillones o sillas (AGI/J461,
1514v).

Tamberos: Individuos que servian en los tambos.
No estd claro si prestaron servicios de forma conti-
nua o rotatoria (Gama, 1540: 218; ART/Co0O, 13-
VII-1540).

Venaderos: Autoridad a cargo de los cazadores de
venado (AGI/J458, 2013; J461, 1521).

Esta lista representa solo aproximadamente
la mitad de los especialistas que, segtn la tradicién
oral, formaron la corte de Naimlap, pero proporciona
una idea de los tipos de artesanos que rodeaban a
los grandes sefiores. Lo que es importante tener
en cuenta es que un curaca y una segunda persona
podian tener varios linajes artesanales bajo su
dominio. El linaje de Jayanca, por ejemplo, antes de

que los espafioles lo dividieran en tres encomiendas,

Porteros: Porter serviced caciques principals and
segunda personas. (AGI/J457, 1066v; J461, 858;
J462, 858, 1400v)

Roperos/sastres/tejedoras: Persons in charge of
native garments (ropa de la tierra de algodon, made
by women). Widows and unmarried women clea-
ned cotton, spun it, wove it, and sewed. One ro-
pero had charge of hundreds of pieces of homes-
pun. Don Diego Moc chumi mentioned 50 capuzes
blancas (white tunics) still in the hands of his wi-
dows (“mis viudas”) at the time he dictated his will
in 1574. (AGI/Patronato 189, r. 11, 1566; J458,
2248v; J461, 1486v; ART/CoR 30-VI-1576; L.C
29-111-1563; Gama 1540, 217).

Salineros: Individuals who fabricated salt. D. Die-
go Moc chumi declared that he left 7,000 sardines
still to be salted in his will. (Ravines, 1978, 60; Ne-
therly, 1975, 9; Rostworowski, 1975; 1977a, 244;
AGI/J458, 1784, 1934-35; J461, 1468; ART/CoR,
30-VI-1576)

Sillero: Saddle or chair maker (AGI/J461, 1514v)
Tamberos: Individuals who served in the roadsi-
de inns (tambos). It is unclear whether they served
continually or on a rotating basis (Gama, 1540,
218; ART/CoO, 13-VII-1540)

Venaderos: Authority in charge of the deer hunters
(AGI/J458, 2013; J461, 1521)

This list accounts for only about half of the
specialists that oral tradition said made up Naimlap’s
court, but it provides an idea of the types of craftsmen
surrounding great lords. What is important to note is
that one polity and one authority, such as a second-in-
command, might have several craft lineages under his
sway. The lineage of Jayanca, for example, before the
Spanish divided it into three encomiendas, included

alpargateros, cabestreros, capateros, chicheros,

Miniatura de oro, representacion de un musico con un tambor y un silbato. Museo
Arqueolégico Nacional Briining, Lambayeque. / Golden miniature of a musician with a

drum and a whistle. Museo Arqueolégico Nacional Brining, Lambayeque.



inclufa  alpargateros, cabestreros,  zapateros,
chicheros, cocineros, huseros, mercaderes, olleros,
ovejeros, pescadores, pintores-tintoreros, plateros,
roperos-sastres, salineros, tamberos, tejadoras y
venaderos (AGI/J458, 1760; 1898v-99; 1935; 2013;
J461, 1042v-43; 1468; 1521; Patronato 1. 189, r. 11,
1566; J418, 1573, 217, ART/CoO, 13-VII-1570;
Gama, 1540: 217-218, 220-222). Los pajes y los

guardias le sirvieron también en la corte.

La seccién final de la narrativa de Naimlap pro-
porciona listas dindsticas de los sucesores de Naimlap
y del chimu invasor que aproveché un interregno para
atacar y hacerse del poder. Esta seccién menciona los
patrones de sucesién para Naimlap y su hijo (Cium),
y, para los chimus, primogenitura’® y hermano-a-her-
mano, segun la antigiiedad. Este dltimo patrén es
consistente con la sucesién entre hermanos descrita
por el testimonio nativo en 1595 para Reque (Ros-
towowski, 1961: 44-45; Acosta, 1979 [1590], libro V1,
capitulo 85).

De interés adicional son los nombres de los
gobernantes que pueden resultar muy sugerentes.
Naimlap se traduce como «ave acudtica» (naim = pa-
jaro; Ja = agua) (Salas, 2002: 17, 26; Rubifios y An-
drade: (1782 [1936]): 363), que venia por agua ,y al
morir, segin crefan sus seguidores, se transformaba
en un pijaro y se iba volando. Fempellec, el dltimo
de los sucesores de Naimlap, tent6 el destino: trat6
de trasladar el idolo verde de su templo en Chot, se
acosté con una hermosa diabla y trajo treinta dias de
lluvias torrenciales y un afio de esterilidad y hambre.

Por sus transgresiones, sus sacerdotes lo ataron de pies

16 El rey Felipe III ordend que se siguiera la primogenitura en
disputas de sucesién en 1614 y en 1628 (Espafia, tomo II, ley 3,
titulo 7, libro 6, 219v).

y manos, y lo ahogaron en las profundidades del mar.
Asi, acabaron con el linaje fundado por Naimlap (Ha-
milton, 1978: 51; Millones, 1987: 83, 85). Su nombre,
apropiadamente, significaba el que miente, grita o llo-
ra: Fafapaec (también Fanipik, Fanapak, Faif apace),
que significa «mentiroso» (Salas, 2002: 12); llorén o
griton (de fam = llorar o gritar) (Carrera, 2002 [1644]:
95; Middendorf, 2002 [1892]: 156). Matthias Urban
traduce a Francisco Palarref Conocique como padre de
cientos y sefior de miles. Esta interpretacién se basa
en una traduccién imaginativa de palarref (que pue-
de significar «haba» o «centenas») y pong (que puede
significar «piedra» o «decenas»). Su andlisis concluye
que el primer gobernador nombrado bajo el Chimu fue
Pongmassa, que significa «sefior de cientos». El nom-
bre del segundo gobernador, Pallesmassa, significaba
«sefior de miles» (Urban, 2015: 185-188, 190; Carre-
ra, 2002 [1644]: 183). Massa, sefiala Urban, significa
«cufiado» en quechua. Esta nomenclatura podria haber
sido un préstamo que indica un parentesco afin, quizd
ficticio, utilizado para fortalecer los lazos con los sub-
ditos del gobernador (Urban, 2015: 191-192). Después
de todo, los incas de habla quechua dominaron a los
chimus después de 1470.

Otros nombres solo pueden traducirse parcial-
mente, lo que arroja algunas pistas tentadoras, pero
ain inciertas, sobre su significado. Por ejemplo:

Nofan nech de nofan = hombre, macho o joven y
nech = rio (Salas, 2002: 25, 28; Carerra, 2002 [1644]:
101; Martinez Compaifién, 2002 [1780s]: 131; Mid-
dendorf, 1892 [2002]: 169). Tales traducciones invo-
can una corriente fuerte y de rdpido movimiento.

Cunti pallec proviene de cunti = serrano; y pallec
(también pallak, pallaec), que significa «dios», «testicu-
los» y «cientos» (Salas, 2002: 30; Carrera, 2002 [1644]:
101; Huber y Kosok, 2002: 241). En conjunto, podria

significar un forastero con cientos de seguidores.

cocineros, huseros, mercaderes, olleros, ovejeros,
pescadores, pintores/tintoreros, plateros, roperos/
sastres, salineros, tamberos, tejadoras, and venaderos
(AGI/ J458, 1760; 1898v-99; 1935; 2013; J461,
1042v-43; 1468; 1521; Patronato 1. 189, r. 11, 1566;
J418, 1573, 217; ART/CoO, 13-VII-1570; Gama,
1540, 217-18, 220-22). Pages and guards served him

at court, as well.

The final section of the Naimlap narrative pro-
vides dynastic lists for Naimlap’s successors and for
the invading Chimu who took advantage of an inte-
rregnum to attack and win power. This section men-
tions succession patterns: from father (Naimlap) to
son (Cium) and (for the Chimus) primogeniture' and
brother to brother, according to seniority. This last
pattern is consistent with sibling succession described
by native testimony in 1595 for Reque (Rostowows-
ki, 1961, 44-45; Acosta, 1590/1979, libro VI, cap. 12,
294-95; Sarmiento de Gamboa, 1572/1907, 85).

Of additional interest are the names of the
rulers that can be very suggestive. Naimlap trans-
lates to waterfowl (water = la; naim = bird) (Salas,
2002, 17, 26; Rubifios y Andrade, 1782/1936, 363),
who came by water and at death, so his followers
believed, transformed himself into a bird and flew
away. Fempellec, the last of Naimlap’s successors,
tempted fate: he tried to relocate the green idol from
its temple at Chot, slept with a beautiful she-devil,
and brought on thirty days of torrential rains and a
year of sterility and famine. For his transgressions,
his priests bound him, hand and foot, and drowned
him in the deep sea, ending the Naimlap-founded

16 King Felipe III mandated that primogeniture be followed in
succession disputes in 1614 and again in 1628 (Espafa, tomo II,
tley 3, title 7, libro 6, 219v).

bloodline (Hamilton, 1978, 51; Millones, 1987, 83,
85). His name, appropriately, meant he who lies,
shouts, or cries: Fanapaec (also Fanipik, Fanapak,
Faifi apace), meaning liar (mentiroso) (Salas, 2002,
12); crier or shouter (after fam = to cry or shout)
(Carrera, 1644/2002, 95; Middendorf, 1892/2002,
156). Matthias Urban translates Don Francisco Pa-
larret Conocique as father of hundreds and lord of
thousands. This rendering is based on an imaginative
translation of palarref (which can mean lima bean or
hundreds) and pong (which can mean stone or tens).
His analysis concludes that the first named governor
under the Chimu was pongmassa, signifying lord
of hundreds. The name of the second governor, Pa-
llesmassa, meant lord of thousands (Urban, 2015,
185-88, 190; Carrera, 1644/2002, 183). Massa, Ur-
ban notes, means brother-in-law in Quechua. This
nomenclature could have been a loan word that in-
dicates an afhinal — perhaps fictive—kinship, used
to strengthen ties to the governor’s subjects (Urban,
2015, 191-92). After all, the Quechua-speaking In-
cas dominated the Chimu after circa 1470.

Other names can be only partially translated,
yielding some tantalizing, but still uncertain clues as
to their meaning. For example:

Nofan nech from nofan = man (hombre), mas-
culine (macho), or young (joven) and nech = river (rio)
(Salas, 2002, 25, 28; Carerra, 1644/2002, 101; Mar-
tinez Compaiién, 1780s/2002, 131; Middendorf,
1892/2002, 169). Such translations invoke a strong,
fast-moving stream.

Cunti pallec stems from cunti = highlander
(serrano); and pallec (also pallak, pallaec) meaning
god, testicles, and hundreds (Salas, 2002, 30; Carre-
ra, 1644/2002, 101; Huber and Kosok, 2002, 241).
Taken together it could mean highlander or outsider

with hundreds of followers.



Mulu Muselin donde mulu significa «huevo»
(Carrera, 2002 [1644]: 99) o mulun, que significa
«hoy» (Middendorf, 2002 [1892]: 165).

Liane coll puede referirse a col/ o «animal» y
lemi cec (o lemisec), que significa «muerte» (Salas,
2002: 18; Martinez Compaién, 2002 [1780s]: 131),
o Jaem = morir (Carrera, 2002 [1644]: 97), o lam,
que significa «tierno» (tierno) o «delgado» (delgado)
(Salas, 2002: 19).

Otro nombre importante es el que Cabello
Valboa anoté como Cium, y Rubifios y Andrade con-
servé como Suim (1936 [1782]: 363). La combinacién
iu en la antigua escritura en cadena del siglo XVI
puede haber sido #i 0 Cuim o Suim o, mds proba-
blemente, ia como en ¢ian (reir) o eu como en Ceum.
Considere la combinacién iz, como en siam - vivir
(Middendorf, 2002 [1892]: 174); jian [¢ian], que sig-
nifica «sol» (Brining, 2002: 209; 2004: 126); shiam o
sol (Villarreal, 2002 [1921]: 219); jiam (¢iam) o «sol»
(Kosok, 2002: 241), y ciancogec, un linaje (parcialidad)
de Lambayeque, mencionado en los registros bau-
tismales del siglo XVII. Juntos, esta representacién
podria significar «sol que da vida». Por el momento,
sin embargo, tales traducciones y su sugerente inter-
pretacién son especulativas.

Nombres adicionales de sefiores rara vez apa-
recen en el registro documental. Hay algunas excep-
ciones. Uno es Efquen pisan. La informacién que se
conserva sobre este nombre lo asocia a Effquem ¢ula,
quien es identificado como el hijo y heredero de Sa-
pquen cula (también Zapquen Zula), quien goberné
en el norte en la época de los incas (ANP/DI, 1. 39,
1595, 4; Zevallos Quinones, 1989: 116). Segun una
tuente, Effquem ¢ula tenia unos seis afios cuando los
espanoles invadieron. Crecié para gobernar como fz/-
ca (o sefior) de una etnia de la costa (Zevallos Quifio-

nes, 1989: 117) con varios principales a sus érdenes y

hamaqueros para el transporte (Zevallos Quifiones,
1989: 120). Nativos con este nombre aparecen en los
documentos primarios: don Martin Efquen Zula ca-
cique principal y gobernador de Reque durante trein-
ta afios y que muri6 hacia 1580 (Zevallos Quifiones,
1989: 116, 118); don Diego Efquen, director de Re-
que en 1566 (AGI/J458, 1594-94v); don Hernando
Efquen, noble de Collique en el mismo afio (AGI/
J460, 335); y Juan Efquen, principal de Moro en 1583
(ART/CoPedimento, 1. 280, exp. 3611, 31-VII-1583).
El nombre persiste hasta el siglo XVII como don Lo-
renso Efquen, sefior de un linaje del tamafio de una
pachaca (parcialidad de cien familias) en Lambayeque
del siglo XVII (ANCR/Alvarez, 10-IV-1663, 2v).

Un segundo ejemplo es Falen como en Falem
Pissan. La crénica escrita por Rubifios Andrade en
la década de 1780 mientras ministraba en Morrope
menciona como un lugar a Félam, cuyos habitantes se
trasladaron a Picora durante la época de Tupac Inca
Yupanqui (1936 [1782]: 291-292). A Falem Pinsan
se le identifica en la segunda mitad del siglo XVIII
como un cacique principal no bautizado (gentil) de
Lambayeque, una persona que vivié ocho generacio-
nes en el pasado (ANCR/1765). Otra es la parcialidad
de Calansec que puede estar asociada a los descen-
dientes de Cala, hijo de Cium que 1levé a su pueblo
a Tucume. En 1566, don Juan Calangeque, principal
del linaje de Collique, comenté al doctor Gregorio
Gonzilez de Cuenca, juez e inspector de la Real Au-
diencia de Lima, que su padre habia sido un sefior con
treinta o cuarenta familias (AGI/J458, 1766). Una
referencia posterior en una disputa por tierras men-
ciona a los bisnietos del Calan ¢eq de Lambayeque
(ANCR/1586-1611). La parcialidad se equiparé con
una pachaca en el siglo XVIII (ANCR/1733).

Tales traducciones son riesgosas, pues la

paleografia en las fuentes del manuscrito original

Mulu muslin where mulu means egg (huevo)
(Carrera, 1644/2002, 99) or mulun, meaning today
(Middendorf, 1892/2002, 165)

Llane coll may refer to co// or animal and
lemi cec (or lemisec), meaning death (muerte) (Salas,
2002, 18; Martinez Compafén, 1780s/2002, 131),
or laem meaning to die (Carrera, 1644/2002, 97), or
llam meaning tender (fierno) or thin (delgado) (Salas,
2002, 19).

Another important name is what Cabello Val-
boa wrote down as Cium and Rubifios y Andrade
preserved as Suim (1782/1936, 363). The iu combi-
nation in the old chain script of the sixteenth century
may have been ui or Cuim or Suim or more probably,
ia as in ¢ian (to laugh, reir) or eu as in Ceum. Consi-
der the ia combination, as in siam — to live (IMidden-
dorf, 1892/2002, 174); jian [¢ian] meaning sun (Bri-
ning, 2002, 209; 2004, 126); shiam or sun (Villarreal,
1921/2002, 219); jiam (¢iam) or sun (Kosok, 2002,
241), and ciancogec, a lineage (parcialidad) of Lam-
bayeque, mentioned in the baptismal records of the
seventeenth century. Together, this rendering could
mean life giving sun. For the time being, however,
such translations and their suggestive interpretation
is speculative.

Other names of lords rarely appear in the
documentary record. There are a few exceptions. One
is Efquen pisan. The information that is extant on this
name associates it to Effquem ¢ula who is identified as
the son and heir of Sapquen ¢ula (also Zapquen Zula)
who ruled in the north at the time of the Incas (ANP/
DI, 1. 3, c. 39, 1595, 4; Zevallos Quinones, 1989, 116).
According to one source, Effquem ¢ula was about
six years old when the Spanish invaded. He grew up
to rule as filca (or lord, se7ior) of one ethnicity of the
coast (Zevallos Quifiones, 1989, 117) with a number

of principals under him and hamaqueros for transport

(Zevallos Quifiones, 1989, 120). Natives with this
name appear in the primary documents: Don Martin
Efquen Zula a cacique principal and governor of
Reque for thirty years who died circa 1580 (Zevallos
Quifiones, 1989, 116, 118); Don Diego Efquen, a
principal of Reque in 1566 (AGI/J458, 1594-94v);
Don Hernando Efquen who was a noble of Collique
in the same year (AGI/J460, 335); and Juan Efquen,
a principal of Moro in 1583 (ART/CoPedimento, 1.
280, exp. 3611, 31-VII-1583). The name persists into
the seventeenth century as D. Lorenso Efquen, a lord
of a pachaca-sized lineage (parcialidad of one hundred
families) in seventeenth century Lambayeque (ANCR/
Alvarez, 10-IV-1663, 2v).

A second example is Falen as in Falem Pissan.
'The chronicle written by Rubifios Andrade in the
1780s while ministering in Mérrope mentions Félam
as a place, whose residents later moved to Picora du-
ring the times of Inca Yupanqui (1782/1936, 291-92).
A Falem Pinsan is identified in the second half of
the eighteenth century as an unbaptized (gentil) ca-
cique principal of Lambayeque, a person who lived
eight generations in the past (ANCR/1765). Another
is the parcialidad of Calansec that may be associa-
ted with the descendants of Cala, son of Cium who
took his people to Tucume. In 1566, Don Juan Ca-
langeque, principal of the lineage of Collique, remar-
ked to Dr. Gregorio Gonzalez de Cuenca, a Spanish
Supreme Court judge and inspector, that his father
had been a lord with thirty or forty families (AGI/
J458, 1766). A later reference in a dispute over lands
mentions the great grandchildren of the Calan ¢eq
of Lambayeque (ANCR/1586-1611). The parcialidad
was equated with a pachaca in the eighteenth century
(ANCR/1733).

Such translations are risky as the paleography

in original manuscript sources is often difficult.



Tocado de plumas, siglo XV-principios del XVII, cultura chim, Museo Metropolitano de Arte, Nueva York, Estados Unidos /
Feathered Headdress, 15th—early 17th century, Culture Chim(, The Metropolitan Museum of Art. New York, USA.

Reconstruccion del entierro de un curaca nortefio durante la colonia. Acuarela de
Baltasar Martinez Companon (Trujillo del Pert en el siglo XVIII, edicion facsimilar.
Ediciones Cultura Hispanica del Centro Iberoamericano de Cooperaciéon, Madrid [1781-
1789]). / Reconstruction of the burial of a northern curaca during the colony. Watercolor by
Baltasar Martinez Compafon (Trujillo del Peru en el siglo XVIII, facsimile edition. Hispanic
Culture Editions of the Ibero-American Center for Cooperation, Madrid [1781-1789]).




es a menudo dificil. Ademds, existen problemas
para traducir las palabras mochicas al espafiol a
través de viajeros, eruditos, obispos y otras personas
cuyos antecedentes linglisticos no son el espafiol.
Briining y Bastian tradujeron el mochica a través
del aleman. Una comparacién de las grafias en las
listas de palabras de Carrera, Martinez Compaién,
Bastian, Middendorf, Briining, Villarreal, Larco
Hoyle, Huber y Kosok dan fe de las idiosincrasias e
inconsistencias en la ortografia y pronunciacién de

varios intérpretes.

En resumen, es mi postura, a juzgar por los
registros etnohistéricos, que la historia de Naimlap
tue creida por los lugarefios y posiblemente se refiri6
a algunos eventos reales, en lineas generales y por
remotos que sean. Ciertos personajes de la historia
sirven como arquetipos y modelos emuladores tanto
para sefiores como para damas (Naimlap como sefior
y Ceterni [c] como mujer vivificante). Esta historia
paradigmatica conlleva también advertencias sobre
tabies. Las autoridades, aunque aparentemente
omnipotentes y venerados, no podian hacer lo que
quisieran. El sentimiento publico consideré un
crimen faltar el respeto a los idolos y otros objetos
infundidos espiritualmente. Entonces, el deseo de
Fempellec de mover el idolo de la etnia se convirtié
en el catalizador y el crimen para provocar el
desastre y la eliminacién definitiva del propio sefior
(Hamilton, 1978: 51; Millones, 1987: 83, 85). Mis
importante adn, la narrativa emblemitica de Naimlap
y sus descendientes y sucesores es la historia de la
etnogénesis, de los origenes de un megaaillu que se
expandi6 cuando los doce hijos de Cium y sus linajes
se aventuraron tierra adentro para establecerse y

finalmente fundaron los pueblos. de Sinto, Tucume,

Collique y Jayanca. La historia se construye en torno
a los nombres selectivamente recordados de doce
gobernantes de una dinastia auténoma y las vidas
de sus descendientes bajo los nueve gobernadores
elegidos e impuestos por los chimis desde la época
preinca hasta la invasién espafiola’. Sin duda, la
tradiciéon oral representé una dialéctica entre el
pasado y el presente, modificada y manipulada para
reflejar las preocupaciones cambiantes del presente
y reforzar la unidad e identidad de una poblacién,
un sentido de si mismo (Inca Garcilaso de la Vega,
1966 [1609-1612]: 49). El hecho de que existan dos
relatos recopilados de forma independiente sobre
Naimlap y sus hazafias, con pocas inconsistencias,
con una brecha de aproximadamente dos siglos entre
uno y otro, atestigua el valor perdurable de la historia
y sus imdgenes para los pueblos que la contaron. La
investigacién lingtiistica futura puede agregar detalles
a medida que la recuperacién de las lenguas de la
costa norte y la investigacién onomdstica revelen los
significados adicionales detrds de las palabras nativas

en la epopeya descrita.

17 Creo que las listas dindsticas estin comprimidas y dejan fuera
a los gobernantes intrascendentes. Estudios recientes muestran
que diferentes individuos tomaron el nombre de sus predeceso-
res. Estos nombres eventualmente, con el tiempo, se convirtie-
ron en los titulos del cargo u oficina (Ramirez, 2006; de proxima

publicacién; Urban, 2015: 181, 193).

Also, there are problems rendering the Mochik
words into Spanish through travelers, scholars,
bishops, and others whose linguistic backgrounds
are not Spanish. Briining and Bastian delivered
the Mochik through German. A comparison of
the spellings in the word lists of Carrera, Martinez
Compainién, Bastian, Middendorf, Briining,
Villarreal, Larco Hoyle, Huber and Kosok attest to
the idiosyncrasies and inconsistencies in spelling

and pronunciation of various interpreters.

In sum, my stance, judging from the
ethnohistorical records, is that the story of Naimlap
was both believed by the locals and possibly referred
to some actual events, in broad outline and however
remote. Certain personages of the story serve as
archetypes and emulative models for both lords and
ladies (Naimlap as lord and Ceterni[c] as life-giving
woman). This paradigmatic story also carries warnings
about taboos. Lords, although seemingly omnipotent
and revered, could not do as they pleased. Public
sentiment considered it a crime to disrespect the idols
and other spiritually-infused objects. So, Fempellec’s
desire to move the ethnicity’s idol became the catalyst
and crime for bringing on disaster and the lord’s own
ultimate and definitive removal (Hamilton, 1978,
51; Millones, 1987, 83, 85). More importantly, the
emblematic narrative of Naim/ap and his descendants
and successors is the tale of ethnogenesis, of the
origins of a mega-ay//u (lineage) that expanded as
the twelve sons of Cium and their lineages ventured
inland to settle and eventually found the pueblos
of Sinto, Tucume, Collique and Jayanca. The story
is constructed around the selectively remembered
names of twelve rulers of an autonomous dynasty

and their descendants’ lives under the nine governors

chosen and imposed by the Chimu capac from pre-
Inca to Spanish-invasion times.”” No doubt, the oral
tradition represented a dialectic between the past and
the present, modified and manipulated to reflect the
shifting preoccupations of the present and reinforce a
population’s unity and identity, a sense of self (Vega,
1609-1612/1966, 49). The fact that two independently
collected accounts of Naimlap and his exploits exist,
with few inconsistencies, with a gap of approximately
two centuries between one and another, attests to
the enduring value of the story and its images to the
peoples who recounted it. Future linguistic research
may be able to add details as recovery of the north
coast languages and onomastic research reveal the
additional meanings behind the native words in the

outlined epic.

17 1 believe that the dynastic lists are compressed and leave out
inconsequential rulers. Recent scholarship shows that different
individuals took the name of their predecessors. These names
eventually, over time, became the titles to the post or office (Ra-
mirez, 2006; forthcoming; Urban, 2015, 181, 193).



Naimlap, historia
legendaria

de los lambayecanos
ancestrales

Naimlap and the
legendary history of the
ancestral lambayecans

Capitulo
Chapter







Las glosas que siguen comentan la historia
legendaria de los lambayecanos ancestrales, basada
en las referencias que figuran en la crénica de Mi-
guel Cabello Valboa y que fueron recopiladas poco
después de 1580 y analizadas inicialmente por Enri-
que Briinning hacia 1920. Para ello, recurriremos a la
segunda fuente que existe sobre el tema. Es decir, la
recogida por Modesto Rubifios y Andrade, la misma
que di a conocer en el marco del Primer Seminario
de Arqueologia, celebrado en 1963 en la ciudad de
Chiclayo (Kauffmann Doig, 1964b).

Tras la exposicién y el andlisis de la historia
legendaria, ahondaremos con nuevos argumentos en
la tesis que trata de demostrar que el mitico perso-
naje al que los cronistas citados nombran Naimlap,
Naymlap y Namla, aparecen retratados en la porten-
tosa obra durea descubierta en 1936 y a la que a partir
de entonces se le conoce como «Iumi de Lambaye-
que»: un hacha de mano coronada por la figura de un

personaje sobrenatural.

Federico Kauffmann Doig
Universidad de Piura

Por tltimo, trataré de fundamentar mi con-
clusién, en el sentido de que Naimlap debi6 original-
mente llamarse Naim (‘ave’) - lap (‘agua’) o Naiila,
cuyo significado es «ave acudtica», en particular «ave

marina», tétem del personaje.

Como en el caso de Manco Cipac y otras na-
rrativas sobre los origenes de determinados grupos,
recogidas por cronistas, los lambayecanos ancestrales
tienen también una historia mitica.

Son dos las versiones que se refieren a sus
origenes. Una fue recogida hacia 1580 por el cronista
Miguel Cabello Valboa (1586) y la otra, acopiada por
el parroco de Mérrope y Pacora Modesto Rubifios
y Andrade (1782). En ambos casos se trata de la
descripcién de Naimlap, personaje mitico que, con su
séquito, arrib6 en balsas a las playas de Lambayeque,

y de los dominios territoriales que conquistaron sus

pp- 292-293. Aves marinas en el horizonte del atardecer lambayecano. /
Lambayecan sunset with sea birds.

In this article, I offer my views on the origin
of the ancestral people of Lambayeque, as we know
it from the information contained in two important
sources: the chronicle by Miguel Cabello Valboa,
which was written in 1586, and the later chronicle
by Modesto Rubifios y Andrade, which was written
in 1782. While the information contained in Cabello
Valboa’s chronicle was first analyzed by Enrique
Briining around 1920; the information in Rubifios
y Andrade’s chronicle was found and then presented
by me at the First Seminar of Archaeology that
took place in the city of Chiclayo, Peru, in 1963
(Kauffmann Doig, 1964b).

I will first analyze the legendary history of
the Lambayecans, and then I will discuss some new
evidence and a thesis that says the mythical being
the chroniclers call Naimlﬂp, Naymlap or Namla,
corresponds to the spectacular golden figure of a
supernatural being represented in the handle of
a Lambayeque hand axe —an item known as the

“Lambayeque tumi” since it was discovered in 1936.

I will conclude this article by trying to support
my conclusion that the name “Naymlap” —as the name
has normally been used, must originally have been
spelled “Naimlap” (the word we use in this book)
or “Niainla”, both meaning “aquatic bird” or, more

specifically, “seabird”, i.e. the totem he represented.

Just like in the case of the Incas with the story
of Manco Ciépac, or like the stories about the origins
of other peoples compiled by other chroniclers, the
ancient people of Lambayeque also explained their
origins through mythical history.

There are two written versions of the
Lambayeque mythical history. The first one was
compiled in 1586 by the Spanish chronicler Miguel
Cabello Valboa, and the second one was written in
1782 by Modesto Rubifios y Andrade, who was then
parish priest for the towns of Moérrope and Pacora.

Both texts talk about Naimlap, a mythical leader that



sucesores en el mando: «Desde el Partido de Pacasmayo,
hasta Motupe, y Olmos», segtin Rubifios y Andrade!.

Colmada de detalles, aquella narracién le-
gendaria se remonta a varios siglos anteriores a la pre-
sencia espafiola. La misma se desplaza a lo largo de
nada menos que veintiin gobernantes, si tomamos en
cuenta lo expuesto por Cabello Valboa. Sin embargo,
los ultimos diez fueron designados por los chimds,
que, partiendo de su centro en el valle de Moche
—donde se levanta Chan Chan—, extendieron sus
dominios anexando a sus vecinos lambayecanos. Sin
embargo, esta designacién de los chimis no significé
que el gobierno regional de los lambayeques no si-
guiera siendo ejercido por la élite de la estirpe lam-
bayecana de Naimlap, si bien naturalmente leales al
gobierno chimd.

Si consideramos que cada uno de los veintiin
reyezuelos habria gobernado solo de diez a quince
afios, la historia legendaria de los lambayecanos pudo
haberse extendido antes de la presencia espafiola por
unos 250 afos. Ello significa que se habria iniciado
hacia el 1300 d. C.. Asi, concordaria a grandes rasgos

con las estimaciones arqueolégicas?.

1 En el ambito del territorio que ocuparon los lambayeques,
hay ejemplos diversos e imponentes de su arquitectura y de sus
objetos labrados en metal, como también en cerdmica y pintura
mural. Al respecto, recordemos los hallazgos arqueolégicos
como las investigaciones iconograficas que realizaron vy
contindan realizando especialistas como Richard P. Schaedel
(1978, 1989), C. B. Donnan (1989), I. Shimada y J. P. Griffin
(1994), P. Carcedo e I. Shimada (1985), 1. Shimada (1995), C.
Wester (2010, 2016, 2018), C. Elera (2008), A. Narviez (1995,
2011, 2014), W. Vargas Morales (2016), C. Mackey (1986),
J. Pillsbury (2013), L. Chero (2015), P. Carcedo (2017), K.
Makowski (2017), entre otros autores.

2 El gobierno de cada mandatario lambayeque debié ajustarse
a un midximo de quince afios. Esto se basa en la afirmacién
de Cabello Valboa acerca de que cada gobernante debia
someterse a prolongados ayunos y abstinencias, asi como
vigilias, por lo que no habria durado en el cargo mais alld
de los doce afios (Cabello Valboa, 1586). Esto revela cémo,
en sociedades que carecen de escritura, los acontecimientos

arrived with his entourage on a fleet of rafts to the
coasts of Lambayeque, and also about the lands those
who succeeded him in command conquered at a later
stage: “from the Pacasmayo district to Motupe and
Olmos”, according to Rubifios y Andrade’.

His narrative is rich in details and goes
back several centuries before the Spanish presence.
It encompasses a surprising 21 rulers, out of which
the last 10 were designated by the Chimus —who
expanded their dominions from Chan Chan in
the Moche valley to annex the territories of their
Lambayeque neighbors. The designation of those
new Lambayeque rulers by the Chimus did not
imply a change of the ruling dynasty, because
they were still part of the Lambayeque elite that
descended from Naimlap, even though they became
loyal to the Chimu kingdom. Because each one of
these petty Lambayeque kings ruled for no more
than ten to fifteen years, the legendary history of
the Lambayecan people could have extended for
some 250 years before the arrival of the Spanish
conquerors. This means it would have started
towards the year 1300 AC, a date that roughly

agrees with the archaeological estimates?.

1 There are many examples, some of them quite impressive,
of the Lambayeque culture’s architecture, metalwork, pottery
and mural paintings throughout their territory. Important ar-
chaeological findings and research on their iconography have
been made by specialists like Richard P. Schaedel (1978, 1989),
C. B. Donnan (1989), 1. Shimada and J. P. Griffin (1994), P.
Carcedo and I. Shimada (1985), I. Shimada (1995), C. Wester
(2010, 2016, 2018), C. Elera (2008), A. Narvdez (1995, 2011,
2014), W. Vargas Morales (2016), C. Mackey (1986), J. Pills-
bury (2013), L. Chero (2015), P. Carcedo (2017), and K. Ma-
kowski (2017), among others.

2 The government of each Lambayeque ruler must have lasted
for a maximum of 15 years. Cabello Valboa says any government
would have lasted more than 12 years because they were subject-
ed to prolonged fasting, vigils and abstinence (Cabello Valboa,
1586). This can be viewed as an indication of the way the more
important events that happen in preliterate societies are trans-
mitted across several centuries, and how they are turned into

Vista parcial del tumi de Lambayeque, tomada del libro Ancestors of the Incas (Kauffmann Doig, 1998). / Partial view of
the Lambayeque Tumi. Taken from Federico Kauffmann Doig, 1998, Ancestors of the Incas, Memphis, Tenessee.



298

rio Choloque

AApurlec

A Collic

LAMBAYEQUE

rio Zafna

Como quiera que el relato histérico-
legendario de los lambayeques ancestrales —como
en el caso de Rubifios y Andrade— era recordado
200 afios después de presentarse los espafioles en
el Pert de los incas, ahondando en los terrenos de
lo mitico podemos sefialar con certidumbre que la
narracién retrocede a varios siglos.

No debe llamarnos la atencién esta memoria
colectiva profunda en el tiempo si tenemos presente
que, dos siglos después de haber recogido Miguel
Cabello Valboa —hacia 1580— aquella historia
legendaria, esta seguia vigente, tal como lo com-
prueba que hacia 1782 el clérigo Modesto Rubifios
y Andrade la escuchara de boca de los lugarefios.
Esto no debe llamarnos la atencién si recordamos

que la ordenanza divina del #'inkui fue cumplida en

principales del pasado suelen ser transmitidos a lo largo de
varios siglos, desde luego siendo elevados a niveles de mito y
leyenda, sobre todo los mds antiguos.

tiempos de Chavin y siguié vigente en el Incario. Es
decir, unos 2.500 afios®.

Nuestra atencién se centra en ahondar en la
investigacién acerca del personaje mitico Naimlap —o
Namla, segin Rubifios y Andrade— y analizar la re-
presentacién en el llamado tumi de Lambayeque que,
de acuerdo con la opinién generalizada, lo retrata. Es
también nuestro interés profundizar en aspectos de su
condicién de personaje sobrenatural en base a las dos
fuentes disponibles, la narrativa de Cabello Valboa y la
de Rubifios y Andrade, descubierta —como mencio-
né— en la década de 1960 (Kauffmann Doig, 1964b).

3 La voz quechua #’inkui significa «encuentro» o «vinculacién
con la divinidad». Por ejemplo, como aquella con los apus o
montafias sagradas, especie de santuarios naturales. Asi también
ellugar de confluencia de dos rios, considerados también espacios
sagrados. Esta prictica mégico-religiosa estuvo presente ya en
tiempos de Chavin, hace mds de 2.500 afios. Conviene recordar
que Manco Cépac traté e identificé el «tingo» que la divinidad
le habia sefialado identificar como lugar para erigir la ciudad del
Cusco (Kauffmann Doig, 2001; 2012).

Figura / Figure 1. Plano de los valles
comprendidos entre los rios Motupe y Zafa,
escenario de la cultura lambayeque (Trimborn
1979). / Plan of the valleys located between the
Motupe and Zaha rivers, where the Lambayeque
culture developed (Trimborn, 1979).

Because the legendary-historic narrative
of the ancestral Lambayecan people was still
remembered by the locals 200 years after the
Spanish arrival to Inca-controlled Peru (as the texts
by Rubifios y Andrade prove), we can say that the
Lambayeque story —including the mythical realm— is
several centuries old.

The great longevity of this collective memory
should not be surprising. After Miguel Cabello
Valboa first recorded it towards 1580 it remained
alive, and thus when the priest Modesto Rubifios y
Andrade later compiled his own version (in 1782) the
natives told him that same legendary history. Another
instance of great longevity of the collective memory
that can serve as an example is the divine ordnance of
the “I"inkui”, which was complied with during the
Chavin period and stayed in effect for about 2500

years until the Inca period®.

myths and legends, especially the oldest events.

3 The Quechua word “T’inkui” means “encounter” or “linkage

We will concentrate our efforts in deepening our
understanding of the mythical being Naimlap —or Namla,
as Rubifios y Andrade calls him— through the analysis of
his representation in the “Lambayeque tumi”. In fact, it is
generally believed that the figure in the tumi is Naim/ap.
We will also emphasize some aspects of his status as a
supernatural being, as it emerges from parts of the two
chronicles that are our main sources. As mentioned
above, the first chronicle was written by Cabello Valboa
in 1586 and its treatment of the Lambayeque history was
documented by Enrique Briining (1922-1923, fascicle
I); while the second chronicle was written by Rubifios y
Andrade in 1782 and its treatment of the Lambayeque
history was documented by me during the 1960
(Kauffmann Doig, 1964b).

with the deity”. The sites where these sacred encounters took

place were considered sacred spaces, like at the “Apus” (sacred
mountains) or at the junction of two rivers. This magical-religious
practice dates from the Chavin period, more than 2,500 years
ago. Another example of “T’inkui” would be when the legendary
Manco Capac reached the “Tingo” where the deity had told him
to found the city of Cusco (Kauffmann Doig, 2001; 2012).



Los cronistas Cabello Valboa y Rubifios y
Andrade recibieron informacién sobre la historia le-
gendaria de los lambayecanos ancestrales de primer
mano, pues les fue narrada por los comarcanos. La
veracidad de la narrativa se comprueba por el conte-
nido, que, pese a la separacién de dos siglos, es bési-
camente el mismo en ambos casos.

La primera recopilacién es la de Miguel Ca-
bello Valboa, clérigo malaguefio de la orden de San
Agustin. Luego de una prolongada estancia en Co-
lombia y con posterioridad en Quito, en 1580 pasé al
Pert, tierra que —como misionero— visité extensa-
mente, tal como lo demuestra su crénica colmada de
vivencias personales y que originalmente fue publica-
da con el titulo de Misceldnea antdrtica (1586).

La informacién que relata posiblemente fue
escrita entre 1581 y 1586. Segun afirma, la obtuvo
«de los naturales de lambayeque» y de los lugarefios
de «los demds pueblos de este valle comarcanos».
Aquello significa que tal narrativa estaba presente en
la memoria colectiva a lo largo y ancho del territorio
ocupado por los antiguos lambayeques.

La versién de la narrativa que consigna Cabe-
llo Valboa es conocida popularmente como la leyen-
da de Naimlap, nombre con el que describe al mitico
personaje que «vino a aportar y tomar tierra a la boca
de rio»; ahora refiere «llamado Faquisllanga» y al que
undnimemente se le estima debi6 ser el de Lambaye-
que (Cabello Valboa, 1586, cap. XVII).

Solo es posible especular los tiempos de
la llegada de Naimlap, pues el cronista solo sefialé
que sucedi6 «en tiempos muy antiguos que no saben
numerarlos», pero incide en que Naimlap llegé6 «de la

parte suprema deste Piru». Esto se interpreta como

Both Cabello Valboa and Rubifios vy
Andrade received good, firsthand information
about the legendary history of the Lambayecan
people directly from the local townspeople. The
veracity of both narratives is confirmed by the fact
that their contents are very similar; in fact they are
practically the same despite the time difference of
about two centuries.

The first compilation is the one by Miguel
Cabello Valboa. He was a Spanish Augustinian
priest from Malaga who came to the Americas as a
missionary. After many years in Colombia and Quito
(Ecuador), he came to Peru in 1580 and traveled
the country extensively. His chronicle, probably
began in 1581 and published in 1586 under the title
“Misceldnea antdrtica” (“Antarctic Miscellany”),
is filled with personal life experiences. He says he
obtained his information “from the Lambayeque
natives” and “people from other towns in this valley”.
This implies that the stories he heard were part of
a collective memory that was spread throughout the
territory of the ancient Lambayecans.

Cabello Valboa’s version of that collective
memory is popularly known as the “Legend of
Naymlap” — Naimlap being the name he uses to
describe the mythical being that “came to bring and
take earth to and from the river mouth”. The river
he mentions, which was called the “Faquisllanga”
(Cabello Valboa, 1586, chapter XVII), is nowadays
unanimously thought to be the Lambayeque river.

We can only speculate about the year of
Naimlap’s arrival, because the chronicler only says his
arrival happened “in very ancient times, for which the

natives can’t put a number”; he then adds that Naimlap

e _P(®)

' | unllll{
R R Al Bnun
lt..":t:l‘:t:q:; X :‘:0;\:.;\‘.;5‘ h il n

g LTIl

R i

0
L) ‘)
‘.:,“ O

l-*“

.....

i
i

Il

W

2
.:Q
Y
55
W20
P9
() "I

()
O
ve.

.“:"‘r‘"“l
R
Q"'.
&
()
()

L7
o
%
L)
X

o,
.8
i‘;\.'
L5
' es
‘!‘.‘!’Q

- _0.".‘4

Figura / Figure 2. Escena simbdlica que debe aludir a la travesia marina que condujo a Naimlap a tierra lambayecana.
En contra de lo que afirma el mito, no se representa una balsa de palos, sino una elaborada de totora. La circunstancia que
va navegando va simbolizada por las piernas humanas que aparecen debajo de la balsa en actitud de correr. La misma esta
cargada con recipientes de agua que aluden a la larga trayectoria emprendida por esta embarcacion. (Museo de La Plata,
Buenos Aires). / Symbolic scene believed to allude to Naim/ap's journey across the sea to Lambayeque. The raft, which is
made of Totora reed and not of wood as the myth says, is loaded with water containers that suggest a long journey. The running
human legs below the raft indicate it is sailing (Museo de La Plata, Buenos Aires).



ocurrido en las postrimerias de los grandes metalistas
de la cultura moche, mochica o muchik, que —como la
posterior Chimi— tuvo su centro en el valle de Moche,
de donde fue extendiéndose por el norte, tal como lo
comprueban fehacientemente los hallazgos realizados
en Sipin por Walter Alva a partir de 1987 (Alva,
Maiken, Schaner y Tellenbach, 1989; Alva, 1994).
Cabello Valboa recogié una de las dos
narraciones de las que disponemos acerca de
la historia legendaria de los lambayecanos
ancestrales, la que fue inicialmente analizada
por Enrique Brining (1922-1923, fasciculo
I), obra reeditada en 1989 por el peruanista
James Vreeland, Jr., especializado en la cultura
lambayeque. Al respecto, es necesario mencionar
también a Bernd Schmelz (2016) por su valiosa
contribucién respecto al importante legado de
Briining en materia de las multiples fotografias.
También citemos algunos de los estudiosos que
posteriormente se han ocupado del tema que sobre
Naimlap nos ha legado Cabello Valboa, como
Christopher B. Donnan (1989), Jorge Zevallos
Quifiones (1989), Hermamn Trimborn (1971), Julio
Rucabado (2008), Carlos Wester (2013), Carol
Mackey y Joanne Pillsbury (2013), Luis Alfredo
Narviez Vargas (2004) y Krzysztof Makowski
(2016). También me he interesado acerca del tema

(Kauffmann Doig, 1964a; 1964b; 2017)*.

4 También me he ocupado del tema (Kauffmann Doig, 1964a:
23-33; 1964b; 1992; 2003; 2017). Esto debido a que el personaje
mitico Namla estd vinculado al tema religioso y desde hace cin-
cuenta afios investigo acerca del cosmos religioso andino, motiva-
do por Mircea Eliade, quien me solicité una visién integral sobre
la materia para incluirla en su Encyclopedia of Religion, publicada
en diecisiete volimenes (Eliade et al., 1987; Kauffmann Doig,
1987; 2012; 2021).

Refiere Miguel Cabello Valboa que el arribo

de Naimlap se produjo cuando este personaje navega-

ba por el litoral al frente de una «gran flota de Balsas».
Lo acompaifiaba «la muger principal dicese auerse 1la-
mado Ceterni» y con ella iban «muchas concubinas».
Asimismo, venia al frente de un numeroso comité,
es decir, «en su compaifiia mucha gente» y refiere que
entre la misma se encontraba un capitin y ademads
«oficiales que fueron cuarenta...».

Ademis de aquellos individuos que confor-
maban su élite, Naimlap venia acompafiado por nu-
merosos servidores, entre ellos artesanos competentes

en diversas dreas. Cita, por ejemplo, a Pita Zofi, «que

Figura/Figure 3. Naimlap navegando en una balsa de palos
como la descrita en la historia legendaria de lambayeque.
Al ser una representacion en ceramica de la cultura moche
podemos afirmar que el mito debib estar presente también en
territorios al sur de los de Lambayeque. Al respecto, debemos
mencionar otro ejemplo de una representacion afiliada a
Naimlap presente en la cantimplora con personaje en balsa
identificada y dada a conocer por Milosz Giersz (2014).
Debemos agregar que versiones que recuerdan de cerca a
la figura del tumi de Lambayeque las hemos identificado
también en el Museo del Oro, pertenecientes a la cultura
tairona de Colombia. / Naimlap sailing on a wooden raft like
the one mentioned in the legendary history of Lambayeque.
The fact that this ceramic representation belongs to the Moche
culture means that the myth was also known in the territories
to the south of Lambayeque. There are other examples of
representations that have been associated to Naiml/ap (like the
figure on a raft in a water bottle found and described by Milosz
Giersz [2014]) or to the Lambayeque Tumi (like those of the
Tairona culture of Colombia which belong to the Gold Museum.

arrived from “the supreme part of this Piru”. His arrival
is believed to have taken place towards the end of the
great metal-working traditions of the Moche culture.
The Moche culture (also known as Mochica or Muchik
culture) was based in the Moche valley (as would be the
later Chimu culture); its expansion towards the north
was definitely proven by Walter Alva’s series of findings
at Sipan, which began in 1987 (Alva, Maiken, Schaner
y Tellenbach, 1989; Alva, 1994).

As mentioned, Cabello Valboa’s version is
one of the two we have on the legendary history of
the ancestral Lambayecans. It was first studied and
published by Enrique Brining (1922-1923, fascicle
I). In 1989 Briining’s study was re-published in a

new edition by James Vreeland, Jr., an expert in
prehispanic Peru who specializes in the Lambayeque
culture. We must also mention Bernd Schmelz,
because his many photographs (2016) are a valuable
addition to Briining’s legacy. Other scholars who
have studied the story of Naimlap as told by Cabello
Valboa in his chronicle are: Christopher B. Donnan
(1989), Jorge Zevallos Quifiones (1989), Hermamn
Trimborn (1971), Julio Rucabado (2008), Carlos
Wester (2013), Carol Mackey and Joanne Pillsbury
(2013), Luis Alfredo Narviez Vargas (2004),
Krzysztof Makowski (2016) and myself (Kauffmann
Doig, 1964a; 1964b; 2017)*.

Miguel Cabello Valboa says Naimlap arrived
at the head of a “great fleet of rafts” that was seen
sailing along the coast. He was accompanied by his
“main woman who was called Ceterni” and also
“many concubines”. He presided over a numerous
entourage (“many people accompanied him”) which
included a captain and “his officials, who were forty

. »
in number”.

4 1 have also treated this subject because the mythical being
Naimlap is linked to religion, and I have been studying the re-
ligious cosmos of the Andes for the last fifty years (Kauffmann
Doig, 1964a: 23-33; 1964b; 1992; 2003; 2017). Moreover, I was
motivated by Mircea Eliade, who asked me for an integral vision
on this subject for her Encyclopedia of Religion, which was pub-
lished in seventeen volumes (Eliade et al., 1987; Kauffmann Doig,
1987; 2012; 2021).



era su trompetero o tafiedor de unas grandes caraco-
les». Sin duda, esta referencia apunta a los caracoles
marinos de la especie Strombus galeatus, que moran
unicamente en el litoral del extremo norte del Pert y
en aguas marinas de Ecuador. Fue instrumento ma-
gico ya en Chavin hace 3.000 afios y hoy continta
soplindose en diversos lugares cordilleranos del Peru,
particularmente en las festividades cristianas, pero
también para atraer la lluvia cuando esta se atrasa.

En la lista de los servidores, figura Ninacola,
quien «tenia cuidado de sus andas y Silla». Aquello
subraya el sitial encumbrado que ocupaba Naimlap y
asi, prosiguiendo, Ninaguintue, que actuaba a mane-
ra de botiller; Fonga Sidge tenia a su cargo santificar,
por asi decir, el camino por donde pisaba Naymlap».
Cabello Valboa anota que se trataba de «derramar
polvo de conchas marinas en la tierra de su Sefior
[Naimlap] auia de pisar». Esto debi6 ser la accién de
esparcir iranta, esto es, conchas molidas que, en tiem-
pos tardios del antiguo Perd, eran ofrecidas como ali-
mento a la divinidad. El cronista prosigue su relato
citando a Occhocalo, que «era su Cocinero». Luego
cita a Xan Muchec, que «tenia cuidado de las uncio-
nes, y color que el Sefior adornava su rostro». Por su
parte, Olloc Copoc «tenia a su cargo de bafar al Se-
fior». Llapchiluli era «otro principal y muy estimado
de su Principe» y quien «labrava camisetas y ropa de
plumay.

Sin duda, de la informacién de Cabello
Valboa hasta aqui presentada puede desprenderse
que Naimlap era considerado un ser que respaldaba
su poder en la teocracia, pues, de otra manera, el
relato mitico no lo recordaria como un personaje
sobrenatural al que tributaba obediencia su numeroso
séquito de élite y servidores que, como vimos, varios
de estos se dedicaban a atenderlo. Cuando analicemos

la otra versién de esta leyenda, la de Rubifios y

Andrade, veremos que era deificado al considerar
que habia sido procreado por un ave marina y que,
ademds, en contubernio con su sucesor, se esparci6
la noticia para que se creyera que era inmortal, pues
habia emprendido vuelo a los espacios siderales.

De lo expuesto, se desprende que Naimlap
arrib6 a las orillas de rio Lambayeque acompafiado
de los miembros de su corte. Una vez que Naimlap y
su gente terminaron «desamparando sus balsas vino a
aportar y tomar tierra» y se agrega que «aviendo ahi
desamparado sus balsas se entraron la tierra adentro
deseosos de hacer asiento en ella». Aquello equivale

a que terminaron por establecerse. Al paso de las

Besides the members of his court,
Naimlap also brought several servants, including
many who were specialized in different fields.
For example, Pita Zofi “his trumpeter, who
blew very big snails”. No doubt these snails were
the Strombus galeatus marine species that lives
in the northernmost coasts of Peru and in the
coasts of Ecuador. Considered a magical musical
instrument already during the Chavin period
3000 years ago, it is still used today in different
locations of Andean Peru, especially during the
Christian festivities and to invoke the arrival of

the seasonal rains if necessary.

Figura/ Figure 4. Otra version de Naimlap navegando en su
balsa de palos. Adviértase que viene acompafado de un ave,
elemento ornitomorfo que juega particular importancia en el
plano mitico-legendario de los lambayeque (Museo Etnografico
de Gothenburg / Marmontella). /

Another representation of Naimlap sailing on his wooden raft.
Note he is accompanied by a bird. The ornithomorphic element
played a special role in the mythological-legendary world of the
Lambayeque culture (Ethnographic Museum of Gothenburg /
Marmontella).

Included in the list of his servants are:
Ninacola, who “was in charge of his litters and chair”,
a role that reveals Naim[ap’s lofty status; Ninaguintue,
who acted as a kind of cupbearer; Fonga Sidge, who
was in charge of “sanctifying” the ground Naimlap
must walk on (Cabello Valboa says he “scattered
marine-shell dust over the ground his lord must step
on” — this was probably the same act as the “Iranta”,
the scattering of ground marine-shells as an offering
of food to a god which was practiced during the
later phase of prehispanic Peru); Occhocalo, who
“was his cook” Xam Muchec, who “took care of his
anointments and the colors he used to adorn his face”,;
Olloc Copoc, who “was in charge of his baths”; and
Llapchiluli, who “made feather shirts and clothes”
and was “very dear to his lord”.

This information provided by Cabello
Valboa reveals Naimlaps power was based on a
theocratic organization. Otherwise he would not
be remembered as a mythological and supernatural
being that was obeyed by his big entourage —which
included members of the elite and servants, some of
whom attended him personally. When we discuss the
version of this story by Rubifios y Andrade, we will
see how Naimlap was seen as a god that had been
begotten by a seabird, and also that he conspired
with his successor to make the people believe he was
immortal, because he decided to fly away to the sky.

Cabello Valboa’s information also reveals that
Naimlap and his people disembarked at the mouth of
the Lambayeque river. The chronicler says he “came to
bring and take earth”, and that after disembarking and
having taken their rafts ashore, “they walked inland
wishing to settle the land”. This implies that they did
settle down in that land. And in fact, as generations
passed, they occupied extensive areas, especially towards

the north, up to the modern district of Olmos.



generaciones, poblaron extensas dreas por el norte,
incluso hasta Olmos.

También refiere Cabello Valboa que, cuan-
do todavia reinaba Naimlap y solo ocupaba los
alrededores de donde habia desembarcado con su
tropa —es decir, en la desembocadura del rio Lam-
bayeque—, «andando media legua fabricaron unos
Palacios a su modo, a quien llamaron Chot». Sin
duda, se refiere a la famosa huaca Chotuna, que
actualmente es excavada por Carlos Wester —ar-
quedlogo director del Museo Brining de Lamba-
yeque—, quien ha rescatado tanto innumerables
objetos muebles como valioso patrimonio inmueble
(Wester, 2010; 2016; 2018).

Agrega Cabello Valboa que en aquel lugar
sacro colocaron «con devocién bédrbara un Ydolo que
consigo traian» y resalta que este habia sido elabora-
do representando «el rostro de su mismo caudillo...
a quien llamaron Llampallec» y que se traduce por
«estatua de Naymlap». Sin embargo, no indica que
fuera de metal, sino que habia sido labrada en una
«piedra verde». Debemos asumir que esta represen-
taciéon debié corresponder al personaje del tumi de
Lambayeque, asi como de tantos otros objetos de me-
tal y de cerdmica.

A Naimlap debi6 considerirsele como un
personaje mitico. Es decir, como alguien encarnando
una divinidad, como veremos al analizar el relato de
Rubifios y Andrade y cuando abordemos el tema del
tumi de Lambayeque. Tengamos presente que Cabe-
llo Valboa razoné como catequista que era y narra que
«lo sepultaron escondidamente, en el mismo aposento
donde auia vivido... y publicaron... que auia tomado
alas y que se habia desaparecido».

La desaparicién de Naimlap —segtn la
narrativa de Cabello Valboa— habria motiva-

do una situacién cadtica entre sus subditos, pues

Cabello Valboa also says that while Naim/lap’s
domains were still limited to the area around the
place where he and his people had disembarked
(i.e. the mouth of the Lambayeque river), one day
“they walked inland for half a league, and after
taking possession of the land, they built palaces
in their own style, calling the place Chot”. This is
undoubtedly the famous Huaca Chotuna, which is
currently being excavated by archaeologist Carlos
Wester —the director of the Brining Museum
of Lambayeque— who has uncovered abundant
material remains and invaluable immoveable
heritage (Wester 2010; 2016; 2018).

Cabello Valboa continues saying that
in that sacred place they put “with barbarian
devotion an idol they brought with them”, whose
face —he emphasizes— was that of their own leader
... “It was called Yampallec”, which means “the
figure and statue of Naymlap”. This idol —which
was not metallic but was sculpted from a “green
stone”— must be the same as the one represented
on the Lambayeque tumi and on so many other
metallic and ceramic objects of the Lambayeque
culture. Naimlap must have been considered a
mythical being, someone who incarnated a deity
—as we will see when we analyze the Lambayeque
tumi more closely. Cabello Valboa reveals his
mindset of a catechist when he writes that they
“buried him secretly inside the house where he
lived, and told everyone he had decided to grow
wings and fly away”.

The disappearance of Naimlap apparently
produced a period of chaos among his subjects, which
was followed by an exodus of his clan members. In fact,
the chronicle says that even though the new lands where
the subjects of this mythical character settled down were

tertile, “they left their city to go everywhere in search of

|J.
e

| A

\
o

Figura/ Figure 5. La flota de balsas de Naimlap en la que segun la historia legendaria arrib6 al rio Lambayeque, escena
presente en una orejera aurea. Sabemos que es la flota de Naimlap porque en la proa de las naves va representada su
cabeza coronada por un enorme simbolo de origen plumario. Los redondeles deben aludir a la lluvia en forma de gota.
Si bien no llueve en la costa lambayecana y en general en el litoral peruano, los pobladores de este territorio debieron
ser conscientes de que el agua que regaba los cultivos provenia de las lluvias del flanco occidental andino. No6tese que
los remeros, no siendo figurados como Naimlap, presentan la figura de aves que emergen de sus cabezas. Todas las
figuras van trabajadas en relieve y se deslizan siguiendo la forma circular de la orejera de oro de estilo lambayeque antes
mencionada. / Scene from a golden Lambayeque-style earflare showing the fleet of rafts on which the legendary history says
Naimlap arrived to Lambayeque. We know this is Naimlap's fleet because the prow of each raft has his head with a large
feather-like ornament on it. The circles are believed to represent raindrops. Even though there does not rain in the coast of
Peru, the natives of Lambayeque must have known that the waters which irrigated their crops originated in the rains that fell
on the western side of the Andes. The oarsmen in the figure are different than Naim/ap, with birds emerging from their heads.
All figures are embossed and placed along the circular shape of the golden earflare.



—afirma— en su clan se produjo un éxodo. En
este contexto, la historia mitica refiere que, no
obstante que el territorio en que se asentaron los
stbditos del personaje mitico era fértil, lo «des-
ampararon todo, y sin... guia salieron a buscarlo
por todas partes». Este dato podria concordar con
la expansién territorial que, segun referian los co-
marcanos, se produjo tras la muerte de Naimlap.

Fue Cium, hijo mayor de Naimlap, quien
quedé al mando y sobre quien Cabello Valboa re-
fiere que «casé con una moza llamada Zolzoloii».
Al respecto, tengamos presente que la voz «Zol-
zol» (=Solsol) se conserva como apellido. «Auiendo
vivido y sefioriado muchos afios», Cium, en total,
procreé «doce hijos varones que cada uno fue padre
de una copiosa familia». Por igual, debi6 ser con-
siderado divino Naimlap y, por lo mismo, también
inmortal, pues «se metié en una béveda soterriza, y
ahi se dej6 morir».

A Cium siguié en el gobierno Escuain,
nombre que —como veremos— cobija la voz que
hace referencia a ave marina y que interpretamos de-
bi6 ser pronunciada como Nain o Niain. En la gra-

mitica que escribié6 Fernando de la Carrera y Daza

(1644), se utilizé una palabra quechua que apunta a

una regioén geogrifica, la yunga, pero veremos en de-
talle que Rubifios y Andrade la registra como Nam-la
(Nain = ave) y la = agua.

Sucedieron en el gobierno Mascuy y luego
Cuntipafiec, Afascunti, Nofan Nech, Mulumus-
lan, Llamecoll, Lamipat = Cum y luego Acunta.
Sobre estos lideres, Cabello Valboa no ofrece co-
mentarios.

Por el contrario, dejé amplia informacién
sobre el dltimo de los gobernantes, cuyo nombre
fue Fempellec y con el que culmina la dinastia de
Naimlap. Pasado un tiempo de haber muerto y sin
que se disponga del nombre del mandatario que le
sucedio, el territorio de Lambayeque fue incorporado
por los chimus. Aquello debié acontecer en tiempos
en que gobernaba el undécimo lider chimd, Min-
chancaman: «conquistador de los pueblos desta costa
hasta Carabaillo y Tumbes...», segin la historia le-
gendaria que publiqué sobre los chimus (Kauffmann
Doig, 1964a: 22-26).

Respecto a Fempellec, el cronista Cabello
Valboa recogié amplia informacién sobre los avatares

que le tocé vivir a este sucesor postrero de la dinastia

Naymlap, but they did it without any order or a guide”.
'This fact could correlate to the territorial expansion that,
according to the townspeople who told the story to the
chronicler, took place after the death of Naimlap.

Naimlap was succeeded by Cium, his eldest
son. Cabello Valboa says he “married a girl called
Zolzolofii”. Interestingly, the term “Zolzol” still
exists today in the form of the family name “Solsol”.
“After having ruled over his people for many years”,
Cium “had a total of twelve sons, each one later
becoming the head of a numerous family”. As the
son of Naimlap, Cium was also considered divine,
and therefore immortal. This is why he “walked into
a subterranean chamber and never walked back out
again, because he stayed there until he died”.

Cium was succeeded by Escunain, whose
name includes the word “Nain”, which means
“seabird” and we believe must have been pronounced
“Niain”. In the Grammar written by Fernando de
la Carrera y Daza in 1644, the name Escufain is
related to the quechua word “yunga” which means
“geographic region”, but as we will see in detail
turther below, Rubifios y Andrade relates it to Nam-

la, where “Nain” means bird, and “la” means water.

Huaca Chotuna, uno de los espacios sagrados
de la cultura lambayeque. / Huaca Chotuna, one
of the sacred spaces of the Lambayeque culture.

Escunain was succeeded in the throne by
Mascuy, Cuntipafiec, Afiascunti, Nofan Nech,
Mulumuslan, Llamecoll, Lamipat Cum and
Acunta. Cabello Valboa offers no comment on the
lives of these rulers. On the contrary, he wrote a
lot about the last Lambayeque ruler: Fempellec,
who was the last member of Naimlap’s dynasty.
We know some years after his death the Chimus
annexed the Lambayeque territory, and while we
don’t know who the Lambayeque ruler was when
this happened, we believe the annexation probably
took place during the reign of the eleventh Chimu
king Minchancaman, “the conqueror of all the
peoples of this coast up to Carabaillo and Tumbes”.
This is detailed in the legendary history of the
Chimus I published in 1964 (Kauffmann Doig,
1964a: 22-26).

Regarding the life of Fempellec, Cabello
Valboa compiled a lot of information about the
vicissitudes this last leader of the Naimlap dynasty
went through. For example, he says Fempellec
decided to relocate “the idol which we have said
Naymlap initially placed in a shrine at Choc” (also
“Chot”), but he adds that Fempellec failed in his



de Naimlap. Refiere, por ejemplo, que a Fempellec se
le ocurri6 remover de su sitio «el idolo que habia trai-
do Naimlap y colocado en el santuario de Choc» (y
que también llama Chot). Pero no logré su propésito
y, mezclando lo que le dictaba su mentalidad cristiana
con lo que le era narrado, Cabello Valboa afirma que
por entonces «se le aparecié el Demonio en forma y
figura de una hermosa mujer... que durmié con ella...
y que acabado de perpetuar ayuntamiento tan nefan-
do comenzé a llover».

Con justa razén, advierte que normalmente
no se producen precipitaciones pluviales en la costa
peruana. Seguramente se traté de un fenémeno de
El Nifio (ENSO) que afecté la costa nortefia y que
provocé un diluvio o /oc/la, también conocido como
huaico, tal como la que soporté la ciudad de Zafia
en tiempos virreinales (Huertas, 2009). A lo largo
del desarrollo de la civilizacién andina, ocurrieron el
fenémeno de El Nifio y sus catdstrofes atmosféricas
(Moseley y Feldman, 1982). Estas y otras inclemen-
cias climdticas de menos envergadura, las Joc/la-cuna
o avalanchas diluviales, al arrasar las chacras o cam-
pos de cultivo, hacian que asomara el fantasma del
hambre (Kauffmann Doig, 1986: 77-79; 1996; 1998;
2014; 2019; 2021). Por ello, Cabello Valboa abunda
en el tema al agregar que aquellas lluvias torrenciales
no solo se extendieron durante «treinta dias...», sino
que, a consecuencia de ello, «suvcedio un afio de mu-
cha esterilidad y hambre».

A raiz de aquellas calamidades, Cabello Val-
boa comenta también que los encargados de velar por
los rituales y la gente principal culparon a Fempellec
de aquellos males; traducido en lenguaje de misione-
ro por «el grave delito cometido» en el dmbito sexual
y culpando a Fempellec que, por ello, «su Pueblo
padecia». Por ello, lo ejecutaron y, «atadas las ma-

nos, y los pies, lo hecharon en lo profundo del mar».

Nos preguntamos si aquello no significé para ellos
realizar un sacrificio a la Mamacocha. Es decir, a la
madre u origen de las aguas.

Ajusticiado Fempellec, quedé «el Sefiorio de
Lambayeque [y el anexo] sin patron ni Sefior natural»,
asi como poco tiempo después se asenté la presencia
del Chimu Capac, que, «con invencible exercito..., se
apoderé de estos valles».

Sobre la anexién de los lambayeques al reino
Chimor o Chimg, se pronuncia la Crénica Anénima
de 1604-1610, la que fue atribuida a Carlos Marce-
lo Corne por Carlos A. Romero (Kauffmann Doig,
1964a: 22-26). Esta anexién posiblemente ocurrié
cuando gobernaba el mandatario chimi Minchanca-
man y Oxa a los lambayeques. Sin embargo, no en-
contramos unidad de criterio sobre el particular.

El gobernante de los lambayeques elegido ya
por los chimor fue Pongmassa, acaso escogido de en-
tre la misma estirpe de Naimlap. A este sucedié Oxa,
que «fue el primero que entre los de su linaje tuvo
noticia de los Sefores yngas». Posiblemente desde en-
tonces los poblados lambayeques, ya incorporados a la
nacién chimor, «comenzaron a vivir con sobresalto de
ser despojados de sus Sefiorios por manos y armas de
los del Cuzco».

A Oxa sucedié Llempisan, uno de sus vésta-
gos, y a este su hijo Chullumpisan. Luego abrazé la
gobernacién «un hermano suyo llamado Cipromar-
ca». Tras su muerte, lo sucedié un hermano menor
llamado Fallenpisan. Posteriormente Efquempisan
vino a tener el mando. Gobernando su sucesor de
nombre Secfunpisan, Cabello Valboa sefiala que «en
cuyo tiempo entraron en este Piru [nro] Espafioles».
Sin embargo, nada detalla sobre aquel suceso como
tampoco sobre los dltimos gobernantes menciona-
dos. Solo comenta que, en general, estos ejercian

su mandato por breve tiempo, debido a que morian

attempt. Here Cabello Valboa mingled what he
was told by the natives with his own Christian
mentality, and said that “the devil appeared before
him in the guise of a beautiful woman, and (...) he
ended up sleeping with the woman. After such a
terrible union a heavy rain fell...”.

He rightly asserts that it normally does
not rain in the Peruvian coast. So the heavy rains
in the story of Fempellec were most likely caused
by a strong El Nifio event (ENSO). The El Nifio
event and its disastrous consequences happened
regularly throughout the duration of the Andean
civilization (Moseley and Feldman, 1982) and the
colonial period; for example, one was recorded in
the town of Zafia during colonial times (Huertas,
2009). The El Nifio and other less serious climate
events like the “lloclla-cuna” (avalanches caused
by rains) destroyed the crop fields (“chacras”) and
brought about famines (Kauffmann Doig, 1986:
77-79; 1996; 1998; 2014; 2019; 2021). Cabello
Valboa delves into this subject and writes that the
torrential rains “did not only last for thirty days”,
but that they were “followed by a whole year of
infertility of the soil and hunger”.

'The chronicler continues his narration saying
that the civil and religious authorities blamed the
calamities the people suffered on Fempellec’s conduct,
or “the great crime he committed” —as the missionary
chronicler described his sexual intercourse with the
devil woman in his own terms. Fempellec was blamed
“for the suffering of his people”, and was punished
by “throwing him to the bottom of the sea with his
hands and feet tied”. We can speculate that such act
was probably a sacrifice in honor of the Mamacocha,
the mother or origin of all waters.

After Fempellec’s execution, “the populous

domain of Lambayeque and its surrounding areas

remained without a ruler”, and a short time later
Chimu Capac “invaded the land with a powerful
army (..) taking possession of the different
valleys”.

The “Crénica Anénima” (“Anonymous
Chronicle”) of 1604-1610 —which was attributed
to Carlos Marcelo Corne by Carlos A. Romero
(Kauffmann Doig, 1964a: 22-26)— talks about
the annexation of the Lambayecan people by
the Chima (or Chimor) kingdom, and says
the annexation probably took place during the
reigns of Minchancaman in Chimd and Oxa in
Lambayeque. However, not many scholars agree
with this statement.

The new ruler the Chimu invaders put on
the Lambayeque throne was Pongmassa, probably
still a member of the Naimlap dynasty. Pongmassa
was succeeded by Oxa, “the first of his lineage who
heard about the Incas”. It was possibly since the
time of Oxa’s rule that the Lambayeque chieftains,
already incorporated into the Chimu nation,
started to fear losing their dominions “to the
powerful conquerors from Cuzco”.

Cabello Valboa says Oxa was succeeded
by one of his descendants, called Llempisan.
Llempisan was succeeded by his son Chullumpisan,
who in turn was succeeded by “one of his brothers,
called Cipromarca”. After Cipromarca died, he was
succeeded by one of his younger brothers, called
Fallenpisan, and after Fallenpisan the command
went to Efquempisan. Efquempisan was succeeded
by Secfunpisan, during whose reign the “Spaniards
arrived to Piru”. But the chronicler gives no detail
about the last Lambayeque rulers or the arrival
of the Spaniards. Turning back to the last rulers
of Lambayeque, it is generally believed that their

reigns were short-lived because they died young as



jovenes a causa de los rituales a los que estaban obli-
gados, como prolongados ayunos y otros.

En resumen, de la narrativa Valboa se des-
prende que los lambayeques memorizaron su his-
toria remontindola al arribo de Naimlap, aquel
personaje de savia divina, y recordaban los nom-
bres de sus muchos sucesores. Ademds, su estirpe
se habria expandido desde Lambayeque hasta Ol-
mos por el norte.

Transcurrido varios mandatos de sus suceso-
res, se habrian producido lluvias diluviales (ENSO)
y, para explicar su presencia negativa, se buscé «un
chivo expiatorio». Asi, atado de pies y manos, Fem-
pellec fue fondeado en el mar. Sobre estas catédstrofes
atmosféricas y su repercusién en el devenir histérico
andino se han ocupado en particular Moseley et al.
(1979, 1982), Sandweiss et al. (1983) y Kauffmann
Doig (1998, 2021).

Tiempo después, durante el gobierno de
Oxa, se produjo la invasién de los chimis o chimor,
que partieron de su centro en el valle de Moche.
Luego, durante el mandatario regional Pongmassa,
se tuvieron primeras noticias y gran temor de ser
conquistados por los incas del Cusco. Finalmente,
en tiempos del mandatario Efquempisan, los espa-
fioles se presentaron en territorio lambayecano, ya
dominado por los chimus.

Sobre la probabilidad de que el personaje y
por igual divinidad de nombre Naimlap fuera re-
presentado en el tumi de Lambayeque, asi como en
mdscaras metdlicas y en cerdmica, nos ocuparemos
mids adelante. Asimismo, discutiremos la tesis que
plantea que el nombre Naimlap no es otro que el
de Namla, es decir, Nain-la, acotado por Rubifios y
Andrade y que con este nombre se aludia a la pre-

sencia de su tétem conformado por un ave marina.

a result of the strict rituals and practices they were
subjected to (like for example prolonged fasting).

In sum, Cabello Valboa’s narrative reveals
that the Lambayecans believed their history began
with the arrival of the mythical Naimlap, that they
remembered the names of his many successors,
and that they knew his lineage had spread to reach
Olmos up in the north. After several of Naimlap’s
successors had ruled, there came a time when a
dramatic El Nifio event (ENSO) desolated the
land; the local elites found a scapegoat for the
destruction in Fempellec, who was punished with
death by forced drowning in the sea. The effects of
El Nifio and other climate events in the historical
development of the Andean region have been
studied mainly by Moseley et al. (1979, 1982),
Sandweiss et al. (1983) and Kauffmann Doig
(1998, 2021).

Later in the history of the Lambayeque
culture, the Chimus (or Chimor) expanded their
kingdom from their heartland in the Moche valley
and conquered Lambayeque during the reign
of Oxa. Later, during the period of the regional
governor Pongmassa, the first news about the
Inca expansion arrived, and a great fear of being
conquered by that people from Cuzco spread across
Lambayeque. Finally, the Spaniards entered the
territory of Lambayeque when Efquempisan was
the regional governor.

Further down in this text we will discuss the
probability that Naimlap is actually the character/deity
represented in the Lambayeque tumi, the metal masks
and the pottery of the Lambayeque culture. We will
also discuss the thesis that says the name Naimlap
corresponds to “Nain-la” (or the “Namla” used by the
chronicler Rubifios y Andrade), which alluded to the

totem that Naimlap represented.

B Figura/ Figure 6. Representacion de Naimlap en una pieza de ceramica, dotado de alas y un suntuoso tocado del que se
desprenden plumas que se convierten en alas. Esto es simbolizando el agua como venimos observando. La boca agresiva
mostrando fieros colmillos de felino debe aludir a su condicién de personaje omnipotente. Consideramos que los colgante
que luce en su pecho aluden a la lluvia (figura 4). / Ceramic piece showing Naimlap with wings and a sumptuous headdress.
The feathers emerging from his headdress become wings to symbolize water; his aggressive mouth with fiery feline teeth
surely alludes to an omnipotent being; and the pendants in his chest symbolize the rain (Figure 4).




B Figura / Figure 7. Mascara de Naimlap que demuestra que el personaje representado en el tumi de Lambayeque
esconde su rostro tras una mascara, como en otras ocasiones. La enorme diadema incluye diversos motivos simbdlicos:
la cabeza fiera, felinoforme, debe aludir a su condicién de ente divino todopoderoso (figura 8) y los abundantes motivos
circulares a la lluvia expresada en forma de gotas. El enorme tocado va circundado por representaciones de plumas. /
Mask of Naimlap, which proves that the character represented in the Lambayeque Tumi also hides his face behind a mask.
The big diadem in the mask includes several symbolic motifs, like the abundant circles that symbolize raindrops, and the
fiery, feline-shaped head that must allude to an omnipotent divine entity (Figure 8). The enormous headdress is crowned
by feather-like figures.

B Figura / Figure 8. Naimlap en una
representacion en cerdmica (figura 7).
Su vistosa diadema es figurada como un
mascaron. Procede de un sitio arqueoldgico
del valle de Jequetepeque y que motivo la
analizaramos extensamente (Kauffmann
Doig 2019). / Representation of Naimlap in
a ceramic piece found at an archaeological
site in the valley of Jequetepeque (Figure
7). His big diadem shows a big mask in it.
We have analyzed this piece extensively
(Kauffmann Doig 2019).

315




Lahistorialegendariadelvallede Lambayeque
incluida en la densa obra de Miguel Cabello Valboa
(ms. 1586: cap. XVII) fue publicada separadamente
por el autor en una obra anterior (Kauffmann Doig,

1986, vol. I: 492-493).

«Dicen los naturales de Lanbayeque
(y con ellos conforman los demas pueblos a
este valle comarcanos) que en tiempos muy

antiguos...» (véase p. 46).

La segunda fuente que recoge trozos de la his-
toria legendaria de Lambayeque la escribié Modesto Ru-
bifios y Andrade hacia 1780 (Rubifios y Andrade, 1782).

De este personaje solo conocemos que fue
sacerdote de las poblaciones vecinas de Lambayeque
conocidas como Morrope y Pacora. Su intencién era
escribir una obra acerca de los parrocos que fueron
sucediéndose en aquellos poblados. Por ello, solo hace
breve referencia al pasado legendario de los lambaye-
ques, su cultura y lengua, segtin lo que le refirieron los
pobladores de las dreas mencionadas.

Los tres parrafos que consigna Rubifios y An-
drade sobre la lista legendaria de los gobernantes apare-
cen perdidos en medio de un cronicén de unas cuatro-
cientas paginas manuscritas y que, reducidas a cerca de
doscientas pdginas impresas, fueron publicadas por Car-
los A. Romero con el titulo de Un manuscrito interesante
(Romero, 1936), sin destacar lo expuesto por Rubifios y
Andrade acerca de lo que le refirieron los comarcanos

sobre el pasado lejano de su terrufio lambayecano.

Asimismo, de modo casual, al revisar el denso
manuscrito de Rubifios y Andrade sobre los parrocos de
Morrope y Pacora que conserva la Biblioteca Nacional,
encontré inesperadamente con lo que este autor expone
sobre la historia de los lambayeques que se inicia con
Naimlap. Si bien son tan solo tres parrafos, estos son de
singular valor para adentrarse en la lista legendaria de
los lambayeques y, en particular, en aquel ente divino al
que Rubifios y Andrade alude con el nombre de Namla.

Tras conocer esta segunda fuente, la analicé
y comparé con lo que expone sobre el tema Cabello
Valboa. Por ultimo, la di a conocer por primera
vez durante el Primer Seminario de Arqueologia,
organizado por Jorge Rondén Salas, gran aficionado
a la arqueologia de Lambayeque. Este certamen se
desarrollé en diciembre de 1963, en la ciudad de
Chiclayo (Kauffmann Doig, 1964b).

Comparé la versién de Rubifios y Andrade con
la de Cabello Valboa. Reiteré que esta se caracteriza por
ser breve, pues no ahonda en los acontecimientos que
ocurrieron en tiempos de la veintena de gobernantes a los
que alude el segundo cronista. Se limita a referencias re-
lativas al primer personaje de la leyenda mitica, es decir,
a Naimlap, pero no lo sefiala con este nombre, sino con
el de Namla. En este contexto, lo expuesto sobre aquel
personaje mitico adquiere especial importancia.

Rubifios y Andrade narra lo que le refieren los
pobladores. Ahonda en el significado que tenia Namla
para ellos, pues era considerado un ente divino. Este
habria sido engendrado por un ave marina, lo que daba
entender que Nam era el nombre de aquel elemento
ornitomorfo y que la voz La aludia a que era un ave
acudtica. Al respecto, hay que recordar que Namla arrib6
al rio Lambayeque en balsas, lo que permiti6 concluir
que el ave tétem del mito era del mar. Como veremos,
lo que Rubifios y Andrade expone es argumento central

para afirmar con certeza que el personaje retratado en el

'The legendary history of Lambayeque which
isincluded in the voluminous work by Miguel Cabello
Valboa (1586: chapter XVII) has been published
by the author separately in a previous occasion

(Kauffmann Doig, 1986, vol. I: 492-493).

“The natives of Lambayeque say (and
the other peoples that live near this valley
agree with them) that in very ancient ti-

mes...” (see page 46).

The second source we have on the legendary
history of Lambayeque is a chronicle written by Modesto
Rubifios y Andrade (1782). We only know about Rubifios
y Andrade that he was a priest of Mérrope and Pacora,
two towns in Lambayeque that are close to each other.
He offers us only some elements of the Lambayeque
history, and because the main purpose of his chronicle
was to make a record of the different parish priests that
worked in those towns, his mention of the legendary
past, culture and tongue of the Lambayecans is brief.
However, it is based on what the native inhabitants of
those areas told to him directly.

'Three paragraphs in which Rubifios y Andrade
lists the legendary rulers of Lambayeque were hidden
in his nearly-four-hundred-page original manuscript,
which was published by Carlos A. Romero under the
title “Un Manuscrito Interesante” (“An Interesting
Manuscript”) (Romero, 1936) in a condensed two-
hundred page volume. Romero’s volume does not
include the things the natives told Rubifios y Andrade

about the ancient past of their Lambayecan land.

While checking Rubifios y Andrade’s
original manuscript on the parish priests of Mérrope
and Pacora that is kept at the Biblioteca Nacional,
I inadvertently stumbled upon the abovementioned
three paragraphs in which this chronicler talks about
the history of the Lambayecan people, starting with
Naimlap. Despite the short length of the passage,
the three paragraphs are extremely valuable for the
understanding of Lambayeque’s legendary history,
especially because they mention the divine being
Naimlap, whom Rubifios y Andrade calls “Namla”.

After I found this second source, I studied it
and compared it to what Cabello Valboa writes. Then
I revealed its existence for the first time in 1963 at
the First Seminar of Archaeology of Chiclayo, which
was organized by Jorge Rondén Salas, a big fan of the
archaeology of Lambayeque (Kauffmann Doig, 1964b).

The first thing to emphasize in a comparison
between the version by Rubifios y Andrade and the one
by Cabello Valboa is that the former is characterized by
its shortness; for example, it does not provide any details
about the reigns of the twenty governors of Lambayeque.
Rubifios y Andrade limits his description to a few details
about the myth (also called legend) of Naimiap, whom he
calls Namla. In this context, our considerations about this
mythical being become particularly relevant.

Rubifios y Andrade wrote what the natives
told him. He emphasized the significance Naimlap
had for them: they considered “Namla” a divine entity
that was begotten by a seabird. In their tongue, “Nam”
was the name of the ornithomorphic element, and “la”
indicated that it was an aquatic bird. Because Naimlap
arrived to the mouth of the Lambayeque river on a
fleet of rafts from the sea, it has been concluded that
the totemic bird of the myth was a seabird.

Importantly, the details Rubifios y Andrade

provides in his chronicle allow us to affirm with certainty



Figura / Figure 9. El tumi de Lambayeque, que sin duda
retrata al personaje Naimlap o Namla de la narracién sobre los
origenes de los lambayecanos ancestrales. Va parado sobre
un tumi o cuchillo en quechua o runasimi (Ravines, 2017). Vista
en conjunto la pieza podria describirse como un hacha de
mano ceremonial. / The Lambayeque Tumi, which undoubtedly
portrays Naimlap (or "Namla" in the narrative about the origin
of the ancestral Lambayecans). He stands on a "tumi", which in
Quechua or Runasimi means "knife" (Ravines 2017). However,
when seen as a whole this piece can be interpreted to be a
ceremonial hand axe.

Figura/Figure 10. La cara y en general el retrato de Naimlap, presentada por la cabeza en perfil del ave totémica (figura
7) y que de acuerdo a la historia legendaria de los lambayecanos ancestrales habria engendrado a aquel personaje (Dibujos:
Martha Siles de Kauffmann Doig). / Portrait of Naimlap and a representation of his head's profile in the shape of the totemic
bird that engendered him —as the legendary history of the ancestral Lambayecans tells (Figure 7) (Drawings by Martha Siles
de Kauffmann Doig).



llamado tumi de Lambayeque resulta ser, en efecto, la
imagen de un ave antropomorfizada, es decir, Namla o
el Naimlap de Cabello Valboa.

Los breves comentarios que expone Rubifios y
Andrade acerca de la historia legendaria que permane-
cia en el recuerdo de los comarcanos se inicia de mane-
ra similar a como la comenta Cabello Valboa, esto es, el
arribo de Namla en balsas a la desembocadura del rio
Lambayeque. Sin embargo, comenta algo que no re-
gistra Cabello Valboa: que lleg6 «fugitivo» de reyertas
tenidas con «unos Reyezuelos, o caciques yndios Seno-
res de ciertos estados en unas islas...». Esto contradice,
en cierta forma, la condicién divina que se arrogaba
Namla y nos lleva a interpretar que este estatus que se
le asignaba de un ser mitico solo fue propagado luego
de su llegada y como consecuencia de respaldarse en
su ascendencia teocrdtica para ser obedecido por sus
descendientes en su empefo de extender sus dominios
partiendo rio arriba por tierras lambayecanas.

De modo similar alo que refiere Cabello Val-
boa, Rubifios y Andrade comenta que en sus balsas
transportaba a «toda su Real Familia, y criados mas
estimables», y agrega que portaba «las riquezas que
pudo cargar». También indica que su arribo a la des-
embocadura del rio Lambayeque fue asunto fortui-
to al navegar «en manos de la Providencia». Por lo
mismo habia sorteado innumerables penurias en las
«que tuvieron por inevitable su naufragio». Rubifios
y Andrade subraya que «dieron gracias al Dios que
adoraban» y al que rendian culto y sacrificios, todo
por cuanto el lugar les deparaba abundante pesca asi
como adentrindose «en los montes» inmediatos les
deparaba «no poca caceria de animales silvestres».

Rubifios y Andrade sefiala que la mujer de
Namla tenia por nombre Sotenic, y agrega que en
su honor se llamé asi a una parcialidad y se bautizé

también a «una guaca grande» construida en las

inmediaciones de la playa a la que habian arribado.
Agrega que con aquel nombre «se [la] conoce todavia.

Al igual que Cabello Valboa, si bien con ma-
yor prolijidad, sefiala que, pasados los afios, el domi-
nio de Namla y de sus descendientes fue extendién-
dose por los «valles desde el Partido de Pacasmayo,
hasta Motupe y Olmos». A esto agrega que su semilla
—-«aunque adulterada en mucha parte la lengua»r—
llegé a extenderse hasta Tumbes.

Como sefialé, Rubifios y Andrade no ofrece
los nombres de los gobernantes de la dinastia Namla,
en los que si abunda Cabello Valboa. No obstante,
cita los apelativos de un hijo mayor suyo y heredero,
Sium, cuya mujer era conocida como Ciernumcacum.
De los gobernantes que siguieron a Sium, agrega que
construyeron una suntuosa construccién, un «pala-
cio» segun Rubifios y Andrade.

En conclusién, debemos remarcar que las aco-
taciones de Rubifios y Andrade son de extremo valor,
sobre todo porque recoge la etimologia correspondien-
te a Namla, la cual, en el fondo, no es otra cosa que
Naylamp de Cabello Valboa.

Hay que detenerse en que solo Rubifios y An-
drade aporta la valiosa informacién de que Namla fue
procreado por un ave, pues aquello certifica las carac-
teristicas que asumen las figuras miticas representadas
por la cultura lambayeque, que siendo humanas portan
alas ademds de brazos.

Por otra parte, al ser tardia la informacién que
proporciona Rubifios y Andrade —pues fue recogida unos
doscientos afios después de la de Cabello Valboa, en las
postrimerias del siglo XVIII—, llama profundamente la
atencion la coincidencia de ambas versiones en los aspectos
bésicos. Ello quiere decir que la memoria colectiva puede
extenderse no solo por siglos, sino hasta por milenios, tal
como lo expresan algunas précticas religiosas como la co-

mentada en la nota 3 sobre la practica del #'inkui.

that the character represented in the Lambayeque tumi
is in fact an anthropomorphic bird: Rubifios y Andrade’s
Namla, or Cabello Valboa’s Naimlap.

The brief comments Rubifios y Andrade
provides on the legendary history of the Lambayecan
people as remembered by the native townspeople begin
in the same way as Cabello Valboa’s chronicle, i.e. with
the arrival of Naimlap to the mouth of the Lambayeque
river. However, Rubifios y Andrade says something
important that Cabello Valboa does not: that Naimlap
was “a fugitive” from wars he had with “some petty kings
or chieftains of certain domains on some islands...”.

This somehow contradicts the notion that
“Namla” was a divine being, and therefore suggests
that such status was only conferred on him after his
arrival to Lambayeque, probably as a means to give
him a theocratic power that would ensure he was
tollowed by his people and descendants in his effort to
extend his new dominions up the Lambayeque river.

Both Cabello Valboa and Rubifios y Andrade
mention the different people Naimlap brought with
him. As Rubifios y Andrade put it, in his fleet of rafts
Naimlap brought with him “the whole of his royal
family and his most dear servants”, and also “all the
riches he could carry”.

He also says that his arrival to the mouth of
the Lambayeque river was fortuitous, because he sailed
“in the hands of providence” he dodged innumerable
obstacles, but in the end these rendered the continuation
of his journey impossible (“...rendered the sinking of his
fleet inevitable”). The chronicler then underscores how
the newcomers “thanked the god they adored” with
offerings and sacrifices, because their new land offered
them abundant fishing and, going inland towards the
nearby hills, also “not few wild animals to hunt”.

Rubifios y Andrade says Namla’s wife was

called Sotenic, and adds that as a sign of honor, a

district and “a big guaca” (“huaca’, or temple) were
called by her name. This huaca was built near the
beach where they disembarked, and the chronicler
adds that it was “still known” by that name in his day.

Like Cabello Valboa, but with some more
detail, Rubifios y Andrade says that a few years after
his arrival and settlement, Naimlap began to extend
his dominions along the “valleys, from the district of
Pacasmayo up to Motupe and Olmos”. He adds that the
expansion of his race even reached Tumbes, “despite
the fact that their tongue suffered much alteration”.

In contrast to Cabello Valboas detailed
description, Rubifios y Andrade does not give the names
of the rulers of Naimlap’s dynasty. However, he does cite
the name of Sium, his son and heir, and of Sium’s wife,
Ciernumcacum. Regarding the rulers that succeeded
Sium, he says they built “a magnificent palace”.

In conclusion, we must emphasize the great
importance of Rubifios y Andrade’s text, especially
because it gives us the etymological origin of the
name Namla —and his Namla is none other than
Cabello Valboa’s Naimlap.

Another piece of valuable information that
Rubifos y Andrade provides is the fact that Namla
was begotten by a bird. This corresponds to the general
features shown by the representations of mythical
figures in the Lambayeque culture, and especially the
fact that they look human but also have wings.

Finally, because Rubifios y Andrade’s
chronicle belongs to a later date —it was written in the
18th century, nearly two-hundred years after Cabello
Valboa’s— the coincidence of both chronicles in the
basic facts they describe is quite surprising, and proves
that the collective memory of a people can last not only
for centuries, but even for millennia, as demonstrated
by the religious practice of the “I"inkui”, which is

explained in Note 3.



La historia legendaria de Namla (Naimlap)
recogida por Modesto Rubifios y Andrade (ms.
1782), doscientos afios después que Cabello Valboa
y desconociendo la versién del ultimo de los cronis-
tas citados fue dada a conocer por el autor luego de
haberla identificado en el denso manuscrito de Ru-
bifios publicado por Carlos A. Romero en 1936. La
publiqué posteriormente (Kauffmann Doig, 1986,
vol. I, p. 493).

«Habiendo tenido larga guerra entre si unos

Reyeszuelos, o caciques indios sefiores de

ciertos estados en unas yslas, y hallandose ba-

tido vno de ellos de su contrario en vna cam-
pal batalla, fugitivo este, y para salvar la vida,
puso en vnas grandes balsas (de que vsaban)
toda su Real familia, y criados mas estima-
bles con las riquezas que pudo cargar en aquel
conflicto, y dejandose en manos de la Provi-
dencia, y a discrecion de las aguas, arrivaron
despues de innumerables, contrastes en que
tuvieron por inevitable su naufragio, a la rive-
ra del mar, y boca de este rio de Lambayeque,

que entra en el a dos leguas de distancia.

Saltaron en tierra; dieron gracias al Dios que
adoraban con sus acostumbrados sacrificios, y
reforzados con la agua de dicho rio, abundan-
te pesca del mar, y no poca caceria de anima-
les sylvestres, que fueron descubriendo en los
montes inmediatos; y de que se aprovechaban
al diestro manejo de los arcos y flechas, de
que vsaban, resanandolos oportunamente la
pura sal, que crié Dios en aquel paraje, en que
todavia permanecen las salinas, que gozan las
respectivas parcialidades de indios, cuyas pa-
chacas traen su origen de los dichos extran-
jeros peregrinos. Se establecieron estos en
aquel sitio, donde tuvo su principio, y aumen-
to la larga posteridad, que se derivé de ellos
para la poblacién de todos estos valles desde
el partido de Pacasmayo, hasta el Motupe, y
Olmos cuya semilla trascendi6 después hasta
Tumbes aunque adulterada en mucha parte
la lengua de estos yngas de aquel natural, y
primitivo dialecto de su origen.

El reyezuelo, o cacique sefior, y cabeza de
estos yndios que aportaron a la playa se lla-
maba Namla, y su muger Sotenic; el primer
nombre pusieron sus descendientes en ve-
neracién de tan ilustre progenitor a la pri-

mera parcialidad que de ellos se compuso

When Rubifios y Andrade compiled his
passages on the legendary history of Naimlap in
1782 he did not know about the existence of Cabello
Valboa’s chronicle, which had been written two-
hundred years earlier. I found these crucial passages
immersed in a copy of the voluminous manuscript
by Rubifios y Andrade (as mentioned above, this
manuscript was published in a condensed edition by
Carlos A. Romero in 1936). I revealed my finding in
1963 and published it a few years later (Kauffmann
Doig, 1986, vol. I, p. 493). This is a translation of
what Rubifios y Andrade writes in old Spanish:

“Having had a long war between themselves

some petty kings or chieftains of certain

domains on some islands, and having been
beaten one of them by his rival in a pitched
battle, fugitive, to save his life he loaded some
big rafts, which they used, with the whole of
his royal family and his most dear servants,
with all the riches he could carry in that
conflict, and entrusting himself to the hand of
providence and at the discretion of the waters,

he and his people arrived, after dodging

innumerable obstacles that rendered the
sinking of their fleet inevitable, to the coast
and the mouth of this river of Lambayeque,
which enters the sea for two leagues”.

“They disembarked and thanked the god
they adored with their usual sacrifices, and
reinvigorated themselves with the water of
that river, abundant fish in the sea, and not
tew wild animals which they found at the
nearby hills, and which they hunted with
their skillful use of their bows and arrows,
and timely prepared them with the pure salt
which God put in that place, in which still
lie those salt mines that are enjoyed by the
groups of indios whose allotments began
with those foreign pilgrims. They settled in
that place, where their progeny began and
largely grew to populate all these valleys,
from the district of Pacasmayo up to Motupe
and Olmos, and their expansion later reached
Tumbes, even if their tongue suffered much
alteration by the natives of those places and
their original primitive dialects”.

“The kinglet or lord chieftain and head of
these indios that arrived to the beach was
called Namla, and his wife Sotenic; the

name of the first his descendants put to the

Pescadores artesanales en sus ancestrales caballitos de totora. / Inshore fishermen in their traditional “Caballitos de Totora”.



(con superioridad a las demds, que despues
se establecieron) de que hasta el presen-
te hay memoria en la corta reliquia que de
ella ha quedado, aunque cortado el nombre
de su apelativo se llama hoy la parcialidad
de Nam, solamente dividido del La, con
que se denominaba Namla su primer sefior,
que significa ave (o gallina) de la agua en la
lengua yndica, manifestando con el, de que
aquel elemento habia salido su progenitor; y
el segundo el de la mujer Sotenic se lo pusie-
ron a una guaca grand, que esta inmediato a
la playa de su arribo, y se llama Sotenic, con
el qual se conoce todavia.

El hixo mayor de este sefior, y su heredero,
se llama Suim, y su muger Ciernuncacum;
y estos nombres se fixaron a la duracién de
otros dos recomendables padrones: el del
principe heredero se puso a un palacio, que
se fabricé en el mismo sitio, quando ya mul-
tiplicadas las generaciones era sefior domi-
nante de tantos, como descendieron de la
gran familia de criados, y oficiales, que lea-

les siguieron su obediencia».

Ahora ahondaremos en la figura de Llam-
pallec, palabra mochica o muchik que, segiin Miguel
Cabello Valboa (1586), significa «figura y estatua de
Naymlap», aquel personaje conspicuo, divinizado y
central de la historia legendaria de los lambayeques y
que recoge en su obra el citado cronista.

Si bien desconocemos aquella representacion
a la que alude en particular Cabello Valboa como la
representacion de Naimlap, recordemos que un ente
sobrenatural es representado en piezas de cerdmica y
metal que se afilian al estilo conocido como «Lam-
bayeque».

Tal es el caso del ya mencionado tumi de
Lambayeque, desenterrado ilicitamente en 1936 en
un lugar arqueoldgico de la jurisdiccién de Batin
Grande. Este hallazgo motivé a que el maestro
Luis E. Valcircel (1937) describiera por primera
vez la pieza que dedujo acertadamente que podria
retratar a Naimlap. Sin embargo, hay opiniones
divergentes, como la expuesta por Jorge Sachin
Cerdefio (2017), sobre la que me pronunciaré luego
ampliamente.

La tarea impuesta es demostrar con nuevos
indicadores —tomando como base lo que registra
Cabello Valboa y una fuente histérica mds, la de Ru-
bifios y Andrade— que el personaje representado en
el tumi de Lambayeque es ciertamente una reproduc-
cién de la imagen de Naimlap.

Luego de Luis E. Valcircel —obra reeditada
por R. R. (Roger Ravines, 2017: 117-120)—, varios
investigadores han analizado al tumi de Lambaye-
que. Por ejemplo, Jorge Zevallos Quifiones (1971),
Hermann Trimborn (1979), Carlos Wester (2013),

sin considerar mis aportes ya citados.

first district they created, in veneration of
such illustrious forefather (and this district
was more important than all the districts
established later), and it is still remembered
in the small relic that remains of it, but with
a shorter name, because nowadays it is called
district of “Nam”, only divided from the
“La” which was the name “Namla” of their
first lord, and the name means “bird or hen
of the water” in the tongue of the indios, by
which they mean that their forefather had
come from that element; and the second
name, that of the wife Sotenic they put to
a big “guaca” which is near the beach where
they arrived, it is called Guaca Sotenic and is
still known by that name”. The elder son and
heir of this lord is called Suim, and his wife
Ciernuncacum; these names were used to
name two advisable places: the name of the
crown prince was given to a palace that was
built in that same place of their settlement
after the people had multiplied and now he
was the ruling lord of so many, as many as
were descended from the big families of his

servants and officers who served him loyally”.

We will now analyze the figure of Llampallec,
a Mochica (or Muchik) word that, according to
Miguel Cabello Valboa’s chronicle (1586), means
“figure and statue of Naymlap” —the conspicuous,
deified and central character of the Lambayecan
people’s legendary history.

Even though the specific material represen-
tation of Naimlap mentioned by Cabello Valboa has
not been found, a corresponding supernatural being
appears in many metal and ceramic pieces of Lam-
bayeque style.

One example is the Lambayeque tumi,
which was illegally unearthed in 1936 in one of the
archaeological sites of the Batin Grande jurisdiction.
When Luis E. Valcircel —a leading Peruvian
archaeologist— first described it in 1937, he correctly
deduced it could represent Naimlap. However, there
are some disagreeing opinions, like the one by Jorge
Sachin Cerdefio (2017), on which I will comment
further below.

But the fact that the character represented in
the Lambayeque tumi is a reproduction of Naimlap’s
image can be proven using new evidence and the
information provided by the chronicles of Cabello
Valboa and Rubifios y Andrade.

After the first documentation of the tumi
by Luis E. Valcircel (his work was re-published by
Roger Ravines in 2017 [Roger Ravines, 2017: 117-
120]), several scholars have studied this golden
object. Among them are: Jorge Zevallos Quifiones
(1971), Hermann Trimborn (1979), and Carlos
Wester (2013), not to mention my own contributions,

which I have already cited.



Entre los ultimos estd el recientemente men-
cionado Jorge Sachin Cerdefio (2017), investigador
de la cultura mochica o muchik. Aunque no estoy de
acuerdo con su interpretacion, es el primero en basar
sus estudios en fuentes etnogréificas. Para ello, in-
terrogé a pescadores del litoral nortefio acerca de lo
que irfa representado en el tumi de Lambayeque. Asi,
concluyé que la imagen representada en el tumi de
Lambayeque alude a la de un lobo marino del género
Mustelidae, de tan solo unos 70 centimetros de longi-
tud y que los pescadores denominan —utilizando la
palabra muchik— de anzumito. Agrega que se traduce
por «gorrero», esto es, arrebatador y que es llamado
asi por su predileccién a acercarse sigilosamente para
aparearse con lobas marinas de otro género (Ozarea
byronia), que llegan a alcanzar més de 2 metros y que
se desplazan también por el litoral, particularmente
por las islas vecinas. Sachin Cerdefio da a la repre-
sentacién del personaje del tumi de Lambayeque, al
anzumito, la categoria de deidad suprema, al conside-
rar el enorme y suntuoso tocado que lo corona (Sac-
hun, 2017: 16-17).

En 1936, huaqueros —esto es, buscadores de
objetos arqueolégicos— descubrieron diversos obje-
tos arqueoldgicos de metal en la huaca Las Ventanas,
en la circunscripcion de Batin Grande, en Tllimo.

Acerca de los detalles de aquel hallazgo hay
diversas versiones. César Maguifia comenta que cono-
cié en 1981 a Augusto Bances Cajusol, quien le ma-
nifesté que era €l quien habia descubierto el tumi de
Lambayeque (Kauffmann Doig, 2017: 33). Agradeci-
dos los interesados en que prosiguiera huaqueando, lo
habrian nombrado «jefe de cuadrilla de huaqueria».

Sin embargo, José Maeda Asencio (2017) in-

forma que, al investigar el hallazgo del tumi, conocié

One of the last scholars who have studied the
Lambayeque tumi is the abovementioned Jorge Sachin
Cerdefio (2017), a researcher who specializes in the
Mochica (or Muchik) culture. Even though I do not
agree with his interpretation, I must say he was the first
scholar to base his research on ethnographic sources.
After asking several fishermen from the northern coast
of Peru who or what they thought the figure represented
in the Lambayeque tumi was, he concluded that it is
a kind of marine weasel belonging to the Mustelidae
family. The fishermen call this animal using the
Mochica (or Muchik) word “anzumito” (marine otter,
lontra felina). Sachin adds that this word’s literal
translation to Spanish is “gorrero”, a rarely used word
which should be interpreted to mean “snatcher”, because
even though this animal is only 70 centimeters long, it
turtively approaches the females of the sea lions (Otaria
byronia) —which can reach 2 meters in length— to mate
with them. These marine otters (the “anzumitos”)
can be found along the coast and especially in the
nearby islands. Sachun believes the character in the
Lambayeque tumi is a representation of the “anzumito”
and gives this animal the status of supreme deity, in
view of the big and splendid headdress with which it
is adorned in its representations (Sachtn, 2017: 16-17).

In 1936, some “huaqueros” (hunters of
archaeological remains) discovered several metal
objects at the Huaca Las Ventanas, an archaeological
site in Batdn Grande, district of Tllimo. Supposedly,
one of the unearthed objects was the Lambayeque
tumi. But there are several versions about how these
objects were discovered. César Maguifa has said
that in 1981 he met a man called Augusto Bances

Cajusol, who told him he was the discoverer of the

Lambayeque tumi (Kauffmann Doig, 2017: 33). Mr.

Figura / Figure 11. Augusto Bances acompafiado del historiador César Maguifia, a quien debemos la presente fotografia
de 1981. Aunque Bances se arrogaba haber descubierto el famoso tumi de Lambayeque, al parecer identifico una pieza
semejante, pero carecia de la hoja cortante de la destacada pieza metalica decomisada por Julio C. Tello en 1936, con otros
artefactos aureos que fueron destinados al Museo Nacional, Lima. Sobre este tema se dispone del escrito esclarecedor de
José Maeda Asencio (2017). / A 1981 picture of Augusto Bances and the historian César Maguifa. Even though Bances
bragged that he was the discoverer of the famous Lambayeque Tumi, in reality the piece he discovered was similar to the
authentic one, but lacked the cutting blade. The real Lambayeque Tumi and other golden remains were confiscated in
1936 by Julio C. Tello, who gave them to the National Museum in Lima. José Maeda Asencio (2017) has written a revealing
document on this subject.



la versién auténtica. Aclara que ciertamente Bances
encontré un idolo similar, pero desprovisto de la hoja
cortante que exhibe el tumi al que nos referimos.
Concluye que antes este objeto dureo fue identificado
por Hipélito Granados, quien lo vendié y asi el tumi
de Lambayeque se exhibi6 inicialmente en la Casa
Welsh. Al advertir su presencia en Lima, a fines de
1938, Julio C. Tello emprendié de inmediato viaje a
Batin Grande, pues se enteré de que la pieza maes-
tra provenia de excavaciones realizadas por huaqueros
en sitios arqueolégicos dispersos por la entonces ha-
cienda de Batin Grande, que pertenecia a la fami-
lia Aurich. Tello decomisé gran cantidad de piezas
arqueolégicas de metal para el Museo Nacional de
Arqueologia. El tumi formé parte también de aquel
museo y fue descrito por primera vez por Luis E. Val-

céarcel, como mencioné’.

Entre los sensacionales hallazgos de piezas de
oro desenterradas por los huaqueros en 1936 y 1937
en Batin Grande figura como la més preciada la que
tue denominada tumi de Lambayeque. El nombre de
tumi alude a la hoja cortante que presenta en su sec-
tor inferior y que en quechua o runa simi recibe la
denominacién de «cuchillo». Sin embargo, insisto en
que se trata de un hacha de caricter ceremonial en
atencion a que el mango representa la figura de un
personaje sobrenatural.

El sector central y superior del tumi estd
conformado por la figura del personaje coronado

por un enorme tocado. Va parado sobre un pedestal

5 Fue robado el 27 de noviembre de 1981 de la Sala de Oro que
el doctor Jorge C. Muelle habia instalado en el Museo Nacio-
nal de Arqueologia, Antropologia e Historia del Pert, de Lima.
Felizmente la pieza fue recuperada en abril del afio siguiente,
si bien destrozada en gran parte debido a que los ladrones iban

desmembrando trozos de la reliquia para venderlos sin ser adver-
tidos (Ravines, 2017: 117).

presente por encima de una limina recortada, con-
tormando un cuchillo o hacha de mano en forma de
una T invertida.

El tumi de Lambayeque es uno de los ha-
llazgos mds destacados de los realizados en Batin
Grande en la década de 1930. Fue trabajado en oro
de 22 quilates, porta incrustaciones de sodalita, mide
41 centimetros de alto y 14.6 centimetros de ancho,
pesa 992 gramos. El retrato del personaje fue trabaja-
do con dos liminas repujadas que reproducen al per-
sonaje coronado por una gran diadema. Las mismas
fueron recortadas siguiendo el lineamiento de la fi-

gura y fueron unidas en sus contornos con soldadura.

El personaje del tumi de Lambayeque debe
corresponder a la imagen del legendario Naimlap
aparece retratado una y otra vez en el arte de Lam-
bayeque. En ocasiones estd solo representado por
su mdscara, pero también y frecuentemente aparece
toda su figura o tan solo su cabeza modelada en
cerdmica.

Una gran cantidad de objetos de metal han
sido asignados a la cultura lambayeque. Estos son
atesorados en museos y en colecciones privadas. Ello
evidencia que en aquella época hubo una extraordi-
naria actividad orfebre, como se manifiesta en obras
especializadas como las de Carlos Elera Arévalo
(2008), Izumi Shimada (1985, 2014) y Carlos Wester
(2016). Sin embargo, no hay que olvidar que se trata
de una continuacién del arte de la metalurgia, pues
este fue practicado en la region en épocas anteriores,
como lo demuestra el excepcional florecimiento que
alcanzo el arte de los metales en el territorio de Lam-
bayeque durante la etapa moche o muchik. Ejemplo
de ellos son los primorosos y numerosos hallazgos de
obras dureas en Sipan por Walter Alva (1994, 1999).

Bances was encouraged to keep hunting for more
remains, and was even named “chief of the huaqueros
team”.

In a different version, José Maeda Asencio
said (2017) that he investigated and found the truth
about the discovery of the Lambayeque tumi. He
said Bances found an object that was similar to the
Lambayeque tumi, but without the cutting blade in
its bottom side. He said the authentic Lambayeque
tumi was found by Hipdlito Granados, who sold it to
private collectors; after a while the golden masterpiece
was exhibited at the Casa Welsh in Lima.

When Julio César Tello learned that the
tumi was in Lima, and that it had been recovered
illegally by “huaqueros” who worked in different
archaeological sites inside what was then the Batin
Grande estate (which belonged to the Aurich
family), he immediately traveled to Batin Grande,
and managed to confiscate a big quantity of metal
objects for the National Museum of Archaeology.
The Lambayeque tumi was also taken to the
National Museum, and was then documented
by Luis E. Valcédrcel for the first time (1937), as

already mentioned”.

Of all the golden pieces unearthed by the
huaqueros at Batin Grande between 1936 and
1937, the “Lambayeque tumi” is certainly the most
valuable. The quechua word “tumi” (or “runa simi”),

which means “knife”, refers to the cutting blade on

5 The Lambayeque tumi was stolen on November 27, 1981 from
the “Sala de Oro” (“Golden Room”) which Dr. Jorge C. Muelle
had installed at the “National Museum of Archaeology, Anthro-
pology and History of Peru”, in Lima. The tumi was recovered in
April of the following year, but it was badly damaged because the
thieves had been cutting off pieces of the relic and selling them
individually in order to prevent the buyers from recognizing the
stolen tumi. (Ravines, 2017: 117).

its bottom side. But it must be emphasized that this
piece is in reality a ceremonial knife, as proven by the
representation of a supernatural figure in its handle.
'This supernatural figure occupies the middle
and top sides of the Tumi. It is crowned by a very big
headdress or diadem, and stands on a pedestal below
which is the cutting blade, whose particular contour
confers the whole piece the look of a knife or hand
axe in the shape of an inverted T. Made in 22 karat
gold and inlaid with sodalite, it weighs 992 grams
and measures 41 x 14.6 centimeters (height by width).
It was built using two embossed sheets that were cut

and wielded along the figure’s outline.

'The figure in the Lambayeque tumi must
represent Llampallec, the image of Naimlap —which
appears repeatedly throughout the Lambayeque art.
Usually his representations show his full figure,
but sometimes only his head is shown (particularly
in ceramic pieces), or his face is represented in a
metallic mask.

A big number of unearthed metal objects
have been assigned to the Lambayeque culture.
These are now kept in museums or private
collections. Such big quantity of metal objects
indicates that there was an extraordinarily rich
metalworking activity during the period of the
Lambayeque culture, as discussed in specialized
papers published by Carlos Elera Arévalo (2008),
Izumi Shimada (1985, 2014) and Carlos Wester
(2016). However, the Lambayeque metalwork
industry was a continuation of the metalwork that
was practiced in this same region during previous
historical periods, in particular during the Mochica
(Moche or Muchik) period, which also saw an

exceptional flowering of metalworking art in the



B Figura / Figure 12. Naimlap o Namla, en
buena cuenta Niainla, visto en su condicion
mitica como engendro de un ave marina. Luce un
suntuoso tocado y navegando por el mar, como
refiere la historia legendaria de los lambayeques.
En realidad, solo estamos frente a su méascara
que va suplantada por la figura de un ave. Figura
derecha: Naimlap representado solo por su
mascara aurea. / Naimlap or Namla (but also
"Niainla") seen in his mythical representation
as a creature engendered by a marine bird. He
wears a sumptuous headdress and sails across
the sea, just as the legendary history of the
Lambayeque people tells. In this scene the bird
takes the place of Naimlap's mask. The figure to
the right shows the golden mask of Naimlap.

Dicho sea de paso, el nombre de Sicin, Sig-
nan o Shindn se asigna también a la cultura lamba-
yeque, a la que estd afiliado el tumi que nos ocupa.
Se trata originalmente del nombre de un curaca con
asentamiento en la huaca Las Ventanas, que es una
de las mds prominentes —sino la principal— entre
las que se levantan en Batin Grande. Atendiendo a
ello, es de sefialar que esta denominacién incorpora
la voz shi, palabra muchik que significa «luna». Como
este astro recibia especial veneracién entre los lam-
bayeques, Izumi Shimada propone designar asi a la
cultura tardia de este pueblo (Shimada, 1985, 1995).

Si bien hay opiniones contrarias en cuanto
a la interpretacién del personaje de la leyenda ex-
puesta, en la que Naimlap figura como personaje
central y divinizado, la mayoria de investigadores
considera que es aquel personaje el retratado en el

tumi de Lambayeque.

Al describir por primera vez al tumi de
Lambayeque, Luis E. Valcércel (1937) planteé que
«serfa de mucho interés buscar si existe relacién
entre la leyenda de Naylamp [sic] y el idolo repre-
sentado en el tumi». Concluye que mientras «no
haya argumentos en contra puede aceptarse como
verosimil». Como quiera que el descubrimiento del
tumi fue muy posterior a la descripcién de la his-
toria legendaria estudiada por primera vez por En-
rique Brining (1922-1923), este estudioso no pudo
deducir lo que expresé el doctor Valcarcel. Desde
entonces, la conclusién de Valcdrcel fue aceptada
pricticamente por todos los arquedlogos.

La identificacién de Naimlap como personaje
mitico presente en el tumi de Lambayeque debe con-

siderarse como fehaciente. No solo por lo que sefiala

territory of Lambayeque. The numerous findings of
golden pieces at Sipan by Walter Alva (1994, 1999)
are good examples of the Mochica metalwork art.
'The Lambayeque culture —to which the Tumi
we are discussing belongs— is also known as Sicin
culture (but also Signan or Shindn culture). The word
Sicdn originated from the name of a chieftain who
was based at the Huaca Las Ventanas (one of the more
prominent and possibly the more important huaca in
the Batin Grande area); it probably incorporates the
Mochica (or Muchik) word “shi”, which means “moon”,
and because this celestial body was a subject of special
worship by the Lambayecans, professor Izumi Shimada
suggested that the later phase of the Lambayeque
culture should be called Sician (Shimada, 1985, 1995).
Even though there is some disagreement
with the interpretation of the “Legend of Naimlap”
which considers its main character (Naim/ap himself)
was deified, most researchers agree that Naimlap is

the figure portrayed in the Lambayeque tumi.

In describing the Lambayeque tumi for the
first time, Luis E. Valcircel (1937) suggested that
“it would be very interesting to determine if there
is a relationship between the Legend of Naymlap
and the idol represented in the Lambayeque tumi”.
He added that “while there are no arguments to the
contrary, (that Naz’m[ap is the figure in the Tumi) can
be considered credible”. The discovery of the Tumi
happened a long time after Enrique Briining studied
the legendary history of the Lambayecan people for
the first time (1922-1923), so obviously Briining
could not associate both items, but Dr. Valcircel’s
suggestion has been accepted by practically every

scholar ever since he made it.



Cabello Valboa, sino, en particular, por lo expuesto
en la crénica escrita por Modesto Rubifios y Andrade
hacia 1782, en el que se afirma que el personaje miti-
co desciende nada menos que de un ave marina (Kau-
ftmann Doig, 1964a: 7-8, 26-31; 1964b; 1969, vol. I,
p- 382-ss; 1986, vol. I, pp. 489-497; 2017). No hay en
la cultura lambayeque figuras de un personaje mitico
imponente y dotado de alas, ademds de una soberbia
diadema, como el retratado en el tumi en referencia
asi como en vasijas de cerdmica.

No solo es interesante acotar que en efecto la
representacion del personaje del tumi no debe ser otro
que Namla o, en su defecto, Naimlap que —como
vimos— arrib6 a las playas del rio Lambayeque y que
a lo largo de su larga dinastia fue extendiendo su te-
rritorio. Hay que tener presente que la cultura lam-
bayeque fue, sin duda, hermana de los chimus, que
también se expandié por la costa norte y conquisté a
la etnia de los lambayeques.

Finalizo estas paginas al referirme a aspectos
de la religiosidad de los lambayeques y, por lo mismo,
explorando las caracteristicas inherentes a como que
era imaginado Naimlap.

Para ello, presentaré una sintesis que trata de
reunir aspectos varios que ya hemos tratado:

Naimlap arrib6 del mar, lo que trae al recuer-
dolaleyenda que se cuenta sobre Manco Cépac y Mama
Ocllo, los fundadores del Tahuantinsuyo, que emergie-
ron de las aguas del Titicaca. Aquello recuerda también
la forma en que aparecié la divinidad Huiracocha o Wi-
racocha, que emergi6 también de las aguas, en este caso
del mar y entre la espuma que forma las olas, conside-
rada como la sustancia sin la cual el agua no ofreceria
potencial alguno para fecundar los campos (Kauffmann
Doig, 1986; 1987; 1996; 2002; 2012; 2021).

Debemos subrayar la condicién ornitomorfa

de Naimlap segun la narracién recogida por Rubifios

y Andrade, que, como vimos, indicaba que fue alum-
brado por un ave marina. Cabello Valboa incide tam-
bién en el aspecto ornitomorfo, cuando apunta que,
a su muerte, «auia tomado alas». La afirmacién de
que aquello fue un embuste, segin esta fuente, debe
tomarse como una interpretacién del pasaje emanada
de la condicién de misionero del autor.

En la figura de Naimlap presente en el tumi
se advierte que, ademds de los brazos propios de su
cuerpo humano, presenta alas que se desprenden de
ambos costados del personaje.

Ademis, los ojos no son antropomorfos.
Mis bien, recuerdan alas de ave desplegadas y repre-
sentadas de frente.

La informacién de Rubifios y Andrade
acerca de la etimologia de Naimlap, que este cronista
consigna con el nombre de Namla, es otro elemento
que evidencia el origen ornitomorfo del personaje. Al
respecto, refiere un dato sustancial: que aquel nombre
«significa ave o gallina [pédjaro] en la lengua Yndica».

Es mds, Rubifios y Andrade agrega que
Naimlap habia sido procreado por un ave. Afirma
que «de aquel elemento habia salido su progenitor».
Esta situacién eleva a Naimlap a la categoria de un
personaje sobrenatural.

Otro dato contundente para afirmar la con-
dicién sobrenatural y ornitomorfa de Naimlap es que
Rubifios y Andrade lo nombra Namla y que —como
apunté— refiere que este vocablo «significa ave». Mas
aun, precisa que el significado de La es equivalen-
te a «agua»; de tal manera que Namla retne en un
solo nombre dos vocablos: Nam (= ave) y La (= agua),
lo que equivale a ave acudtica o marina. Se trata, sin
duda, de dos voces del extinguido idioma mochica o
muchik, como puede leerse en la gramitica de Fernan-
do de la Carrera y Daza (1644). Cuando estaba por
extinguirse aquella lengua, Ernst W. Middendorf

The identification of Naimlap as the mythical
being represented in the Lambayeque tumi must
be considered incontrovertible, not only because of
what Cabello Valboa says in his chronicle, but also,
and especially, because Modesto Rubifios y Andrade
says in his chronicle (1782) that the mythical figure
descends from a seabird (Kauffmann Doig, 1964a:
7-8, 26-31; 1964b; 1969, vol. I, p. 382-; 1986, vol. I,
pp. 489-497; 2017).

The Lambayeque culture offers no repre-
sentations of a different mythical character with
wings and a superb diadem, other than the one
represented in the Lambayeque tumi and some
pottery vessels.

Besides emphasizing that the figure in the
Tumi is in fact Naim[ap (or Namla), and that —as we
saw— this mythical character arrived to the mouth
of the Lambayeque river and then his ample progeny
extended his dominions, we must point out that
the Lambayeque culture was undoubtedly a sister
culture to the Chimus —a culture whose expansion
along the northern coast took it to conquer the
Lambayecan people.

Finally, in regard to the religiosity of the
Lambayecan people, I will explore the ways in which
they viewed Naimlap by summing up some relevant
points I have already mentioned:

The fact that Naimlap came from the sea
reminds us of the legend of Manco Cdpac and Mama
Ocllo, the founders of the Tahuantinsuyo, who emerged
from the waters of Lake Titicaca. It also reminds us
of the way the god Huiracocha (or Wiracocha) first
appeared: he also emerged from the waters, but in this
case from the sea, and in particular from the foam that
creates the waves —a substance without which water
could not fertilize the crop fields (Kauffmann Doig,
1986; 1987; 1996; 2002; 2012; 2021).

We must emphasize the ornithomorphic
condition of Naimlap, as described in Rubifios y
Andrade’s chronicle —which also says Naimlap was
begotten by a sea bird. On his part, Cabello Valboa
alludes to it when he says Naim/ap “grew wings” at the
time of his death; the chronicler then adds that was
a deception, but his skepticism is understandable,
especially because he was a missionary priest.

The figure of Naimlap represented in the
Lambayeque tumi has a human form with normal
arms, but it also has wings that come out of his left
and right sides.

His eyes are not anthropomorphic, but rather,
they resemble unfolded bird wings seen from the front.

The information Rubifios y Andrade
provides about the etymology of the name Naimlap
—whom he calls Namla— is another evidence of
the ornithomorphic origin of this character. The
following passage of his chronicle is most revealing
in this regard: it “means bird or hen of the water in
the tongue of the indios”.

Moreover, Rubifios y Andrade adds that
Naimlap was begotten by a bird. He says “their
forefather had come from that element”. This elevates
Naimlap to the category of a supernatural being.

Rubifios y Andrade calls Naimlap “Namla”, and
then he says that the word Nam means “bird” and the
word La means “water”. Thus Namla’s name reunites
both words and the resulting meaning is “aquatic
bird” or “seabird”. “Nam” and “La” are two words that
belonged to Mochica or Muchik, the dead language
of the Mochicas. This was first suggested by Fernando
de la Carrera y Daza in his Grammar (1644). During
the 20th century, Ernst W. Middendorf studied this
ancient language in the place where it was last spoken

(Middendorf, 1980-1992, vol. 6)°.

6 Because weather events come from the sky, it must have been



RSy
-y F‘l‘!'

R
Ll A o

Tumi ceremonial de oro con incrustaciones de turquesa. Cultura lambayeque. Metropolitan Museum of Art. New York, Estados

Unidos. / Ceremonial Tumi made of gold with turquoise embeddings. Lambayeque culture. Metropolitan Museum of Art. New York, USA.

Vasos ceremoniales de oro con representaciones de divinidades. The Metropolitan Museum of Art, Nueva York, Estados Unidos. /

Golden ceremonial vases showing deities. The Metropolitan Museum of Art. New York, USA.

Ceramica con asa
puente, pico y pigmento.
Representacion de un
pescador en su caballito de
totora. Cultura lambayeque.
The Metropolitan Museum
of Art, Nueva York, Estados
Unidos. / Representation of
a fisherman in his Caballito
de Totora reed raft on a
colored ceramic piece
with bridge and spout.
Lambayeque culture.
Metropolitan Museum of
Art. New York, USA.



la rastre6 en su dltimo reducto (Middendorf, 1980-
1992, vol. 6)°.

Segtin su caricter ornitomorfo, la divi-
nidad suprema de los lambayeques se afilia a otros
seres divinos andinos, que —conocidos con diversos
nombres— los fui resumiendo como dios del agua,
presente desde que la agricultura comenzé a desarro-
llarse y con ello aumenté la poblacién y terminé de
consolidarse la civilizacién andina, cuyos inicios se
remontan a 3.000 afios. A pesar de emplear sofisti-
cadas técnicas agrarias, los antiguos pobladores andi-
nos, se vieron obligados a recurrir a lo sobrenatural,
enarbolaron una divinidad suprema que imaginaban
tenia control absoluto sobre los vaivenes climaticos
que se producen en la cordillera. Segun las creencias,
esta divinidad solia arruinar los campos de cultivo
con temibles tormentas o, en su defecto, con perio-
dos de sequia que afectaban el territorio costefio que
depende del agua de los rios y quebradas con sus na-

cientes en las cordilleras’.

6 Dado que los fenémenos atmosféricos se desprenden del
firmamento, debié asumirse que la divinidad suprema gober-
nadora sobre los vaivenes climidticos, un dios del agua, tenia
su sitial en los espacios celestiales (Kauffmann Doig, 1986a;
2012; 2021). Como ya quedd expuesto sobre temas similares
inmersos en la religiosidad andina me ocupo desde que Mircea
Eliade et al. (1987) me indujo a que ahondara en materia de
religiosidad andina en el contexto de haberlo invitado a escribir
una monografia para incluirla en The Encyclopedia of Religion.
Sobre eventos del ENSO producidos en territorios de los an-
tiguos lambayeques, se han ocupado Carlos Elera, José Pinilla
y Victor Visquez (1999), aunque en etapas muy anteriores a la
historia legendaria que nos ocupa.

7 Desde la consolidacién de la civilizacién andina —esto es, con
Chavin y expresiones similares—, el elemento ave estuvo pre-
sente en vista que la suprema divinidad era ya concebida con ele-
mentos ornitomorfos. Una especie de dios del agua con poderes
omnimodos sobre los fenémenos atmosféricos que prorrumpien-
do con tempestades o con sequias producian tiempos de ham-
bruna. Al ejercer dominio pleno sobre la problematica atmosfé-
rica, se concebia que su residencia eran los espacios celestiales.
:C6émo? Mediante un culto extremado y de rituales desarrollados
en santuarios. Todavia en la actualidad contindan estas précticas
en parajes andinos particularmente del sur del Pert y en los que

Asi, el nombre dado a la divinidad de Lam-
bayeque debié recibir originalmente la denomina-
cién de Namla, es decir, equivalente a Niainla: esto
es de Niain (Naf), cuyo significado es «ave» en len-
gua muchik, asi como La significa «agua». Es decir,
el tétem del personaje conocido como Naimlap o

Namla, tal como lo comenta la crénica de Modesto

Rubifios y Andrade.

se rinde pleitesia acudiendo a los apus o montafias sagradas,
consideradas como templos naturales (Kauffmann Doig, 1986;

2013; 2021).

'The ornithomorphic condition associates the
supreme deity of the Lambayecans to other divine
beings of the Andean region that, despite their
different names, I have determined are all water deities
that appeared with the development of agriculture.
The practice of agriculture caused population growth
and consolidated the Andean civilization about
3,000 years ago. Despite the use of efficient agrarian
techniques, the ancient people of the Andes were
compelled to turn to the supernatural to ensure the
productivity of the soil; thus they embraced supreme
deities who they thought had absolute control over
the climate variations in the Andes, and periodically
ruined the crop fields with terrible storms or droughts.
In the latter case, the droughts also ruined the lands
in the coast, because these lands depend on the water
of the streams and rivers that are born in the Andean
mountain ranges (cordilleras)’.

The original name of the Lambayeque god
Naymlap must have been Naimlap or Niainla. As

assumed that the supreme deity who ruled over the changes in
the climate —a deity of the water— lived in the sky (Kauffmann
Doig, 1986a; 2012; 2021). As mentioned before, Mircea Eliade
encouraged me to deepen my interest on the subject of the An-
dean religion when she asked me to write a contribution for her
Encyclopedia of Religion (Eliade et al., 1987). Regarding the oc-
currence of El Nifio (ENSO) events in the territory of the Lam-
bayeque culture, Carlos Elera, José Pinilla and Victor Visquez
(1999) have treated this subject, but in reference to much earlier
periods than the legendary history of the Lambayeque culture we
are discussing.

7 The ornithomorphic features of the supreme deity —i.e. the
bird element— appeared in the Andean civilization during the
time of its consolidation in the period of Chavin and other related
cultural manifestations. A water deity with absolute control over
the weather events burst into the lives of men with storms and
droughts that caused famines. Because this deity had total control
over climate events, it was thought it dwelled in the sky and was
worshipped with total devotion and rituals that were practiced in
dedicated sanctuaries. Some of these practices have survived to
the present day in certain locations throughout the Andes, but
especially in the south of Peru, where people pay their respects
to the gods at the Apus or sacred mountains, which they view as
natural sanctuaries (Kauffmann Doig, 1986; 2013; 2021).

already mentioned, it incorporates the two Mochica
words “Niain” (or “Nam”) which means “bird”, and
“La” which means “water”. This is the totem of

Naimlap —or Namla as Rubifios y Andrade calls him.



Reflexiones finales

Final thoughts




. At .'"I /
oy - e -y

———

A pau oq




La tradicién oral sobre Naimlap y sus descen-
dientes, constituye en la costa norte del Perd desde
mediados del siglo XV1, en que por primera vez fuera
recogida, durante el siglo XVIII que fuera menciona-
da por segunda vez y hasta nuestros dias, en un relato
fascinante que comprende una sucesién de aconteci-
mientos que narran una serie de episodios y eventos
en los que concurren no solamente nombres de los
protagonistas, escenarios, circunstancias y desenlaces
que se viven, en los que se introduce una perspectiva
histérica, real para algunos e improbable para otros.
Sin embargo, el relato de Naimlap desde su apari-
cién en Tucume —hace mds de 400 afios— ha reci-
bido el interés y critica de historiadores, estudiosos
del arte, arquedlogos, lingiistas y otros especialistas,
que han incursionado en la busqueda de explicaciones
para encontrar aquello que se ha denominado como
argumentos para la validez de la tradicién oral. Eso
es lo que precisamente han hecho los diversos auto-

res de los articulos que se presentan en este volumen,

Carlos Wester
Museo Arqueoldgico Nacional Briining

donde muestran con autoridad sus mds rigurosos ar-
gumentos, producto de experiencias a lo largo de la
investigacién y resultado también de la acumulacién
de pruebas que fundamentan sus ideas, las mismas
que seguramente van a generar y promover el debate
académico por un largo tiempo.

Los responsables de esta extraordinaria
publicacién, han puesto en mis manos el encargo
de delinear algunas conclusiones y reflexiones sobre
el relato de Naimlap, asi como los argumentos que
se exponen y las proyecciones que genera; tarea
sumamente dificil paraun tema que en esta publicacién
no intenta cerrarse definitivamente, por el contrario
busca generar nuevas ideas, exhaustivas pesquisas y
estudios sistematicos multidisciplinarios a cargo de
diversos especialistas. De ello podemos proponer en
primer lugar que no hay duda que el relato hace alusién
a un tiempo y territorio determinado, al referirse
al “arribo” o “retorno” de un personaje legendario

que llega producto de una travesia maritima, y que

The oral tradition of Naimlap and his de-
scendants has always been considered a fascinating
story. First written down during the 16th century,
and then published again for the second time during
the 18th century, the facts and events it narrates in-
clude the names of their protagonists, their scenery,
their outcomes and other intervening circumstanc-
es. It is considered realistic by some and improbable
by others. For more than 400 years -the time that
has passed since this oral tradition was first written
down in Tdcume, a town in the northern coast of
Peru- it has been the subject of study and analysis
by historians, archaeologists, art critics, linguists
and other specialists who have looked for arguments
to validate it. This is precisely what the authors of
the different chapters in this volume have done; they

authoritatively discuss their research work and ex-

plain their rigorous arguments, backing them with
data and other kinds of evidence. These discussions
will surely generate academic debate for a long time.

The editors of this extraordinary book have
given me the task of putting down some of my
thoughts, arguments and conclusions about the sto-
ry of Naimlap and the expectations its study gen-
erates, but it is a very complex argument, so we do
not intend to settle it with this publication. On the
contrary, our aim is to generate new ideas and pro-
mote exhaustive analysis and research by scholars
in different fields. But turning our attention to the
story of Naimlap itself, we can begin by consider-
ing the fact that it undoubtedly alludes to a specific
time and place when it talks about the “arrival” or
“return” of a legendary character that traveled across

the sea, and settled in a particular place where many

pp- 340-341. Atardecer en una embarcacion construida en totora a la
semejanza de los antiguos lambayecanos. / Sunset on a Totora watercraft
like those used by the ancient Lambayecans.



Botella de oro de doble pico y asa puente. En la parte superior se ubica el rostro tipico asociado a Naimlap. Museo de Oro del Per,
Armas del Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima. / The face typically associated with Naimlap shown at the top of a golden bottle
with double spout and bridge. Museo de Oro del Peri — Armas del Mundo, Fundacién Miguel Mujica Gallo, Lima.

aparece en un lugar en especial donde ya hacia
tiempo habian sucedido muchas historias, y donde
un conjunto de personas preparan su recibimiento.
Ademas, las representaciones en el arte de la cultura
lambayeque ofrecen oportunidades tunicas de
fortalecer esta idea del tiempo y lugares asociados a
estos acontecimientos, que podemos evidenciar en
monumentales escenarios como: Pomac, Tucume,
Cinto, Collique, Apurlec, Ucupe, Luya y Chotuna—
Chornancap, tan solo por citar los més reconocidos;
de manera que la dimension territorial del relato se
expresa y visibiliza en una materialidad cada vez
mds categérica y donde las imdgenes y simbologia
que se representan aluden frecuentemente a ciertos
personajes cuyos atributos o roles no dejan de tener
relacién con Naimlap y sus descendientes.

Un segundo aspecto muy valioso por cierto, es
el referido a los rasgos de los personajes importantes o
de los protagonistas que aparecen representados en las
escenas, donde portan frecuentemente sorprendentes
atuendos y tocados plumarios, asi como emblemas
que aluden en forma reiterada a seres sobrenaturales
con rasgos de naturaleza ornitomorfa, vinculados al
mar y especialmente a la luna. Esta relacién entre la
descripcién de los personajes y los seres representados
en los diversos soportes, permite confirmar la nocién
de conexién entre el discurso del relato y la materia-
lidad producida. Pero ademds nos hace pensar que
para que estas representaciones se conserven mate-
rializadas en los diversos soportes que se renuevan
durante aproximadamente 500 afios, ha sido necesa-
rio que la historia de Naimlap y sus descendientes sea
contada y difundida una y otra vez, que los episodios
vividos en este relato deban ser producto de un con-
junto de historias que suceden en un lapso de tiempo
determinado, y que es recordado por los linajes de

la sociedad Lambayeque y sus autoridades politicas

important events had happened, and where there
were people who attended his arrival. Furthermore,
the art of the Lambayeque culture includes many
representations that reinforce the idea of a specif-
ic time and place for the events it includes; these
can be seen in many monumental buildings such as
Pomac, Tucume, Cinto, Collique, Apurlec, [jcupe,
Luya, Chotuna—Chornancap as well as in other less
known archaeological sites. Thus, the territorial di-
mension of the Naimlap story manifests itself and
becomes visible in an ever increasingly robust ma-
terial world - a material world whose images and
symbols frequently represent characters whose at-
tributes or roles clearly associate them with Naim/ap
and his descendants.

A second and very valuable element of
consideration is constituted by the physical
features of the main protagonists and other
protagonist characters that appear in the scenes
of the artistic representations; these characters
are usually shown wearing extravagant dresses
and feather headdresses, and also emblems that
repeatedly depict supernatural ornithomorphic
beings that are linked to the sea and especially the
moon. The similarities between the description
of the characters in the story of Naimlap and
the different beings represented in the different
artistic manifestations of the Lambayeque people
support the notion that the story itself and the
material production are directly associated. It also
suggests that three conditions must be met for
these representations to be present and renewed
in the different support materials for nearly 500
years: first, that the story of Naimlap and his
descendants be told and propagated repeatedly;
second, that the events that are part of the story

take place in a specific interval of time; and third,



y religiosas, quienes con gestos y actitudes refuerzan
en sus presentaciones publicas y en sus sepulturas la
imagen de estas divinidades que se transforman en
aves como parte del culto al antepasado o al ancestro
mitico. Esta es una linea de reflexién muy importan-
te, porque nos da la clara idea de que la construccién
de la materialidad en la cultura lambayeque, estaba
fundamentalmente inspirada en el relato principal de
Naimlap y en los seres que conforman esta historia,
asi como los escenarios donde se desenvuelven los
hechos; pero ademas los talleres donde los especialis-
tas producen los bienes de uso ritual y los cotidianos,
no solo eran considerados como simples lugares de
produccién, sino que se convierten en los escenarios
ideales donde se reproduce magistralmente con arte y
tecnologia ésta tradicién oral que llamamos Naimlap,
destinada a la poblacién que recibe estos mensajes en
los diversos soportes a través de sus elites para que
asuman este relato como el fundamento de su reli-
giosidad que legitima la identidad de este pueblo con
sus antepasados.

Una tercera reflexién, que produce la tradicion
oral y que a nuestro juicio es la principal de todas,
es que el relato de Naimlap y sus descendientes no
puede ser percibido como una historia Gnica, como si
de principio a fin debiera ser contrastada con sentido
infalible, como aquellas formulas en las que no existe
posibilidad de mirar mas alld de ese principio y fin.
Esta historia principal se desenvuelve en un territorio
complejo en el cual los linajes familiares distribuidos
o emplazados a lo largo de los valles de Lambaye-
que, a veces asociados al valle y el bosque, en otras
asociado al valle y la montafia, o asociado al valle y
su desembocadura en el mar, que reproducen esplén-
didamente la historia con sus propias realidades sin
que la esencia del mensaje se pierda, obedece ademas

a un nivel de complejidad politica y religiosa existente

en este territorio fragmentado, pero representado por
tamilias que configuran Cacicazgos que comparten
una tradicién comun. En consecuencia, interpretar
la tradicién oral de Naimlap sin pensar en las histo-
rias paralelas y simultdneas, resulta una tarea estéril,
que nos lleva a pensar en una perspectiva ortodoxa.
Esta reflexién también nos hace pensar en la idea de
la supuesta validez “cuestionada” por algunos, quie-
nes resumen su aporte a un esfuerzo desmedido de
negar la riqueza de esta historia, cuyo protagonista
lleva en la memoria social y en la materialidad, poco
mads de 500 afios desde el momento de su primer re-
gistro, y si nos remontamos a sus antepasados mds
de 1000 afios antes del presente. Lo que nos permite
proponer una explicacién en dos posibles direcciones:
una como si todo un lapso de tiempo las elites que
forman parte de los linajes de la cultura lambayeque
hubiesen difundido intencionalmente este relato con
sobrados argumentos para no dudar de su veracidad,
y como testimonio para definir su religiosidad y legi-
timidad territorial; y 1a otra como si estos linajes todo
el tiempo se hubieran dedicado a mantener “medias
verdades” como la llaman algunos, y que este relato es
una exitosa invencién que se mantiene de generacién
en generacion, y que el arte y la materialidad resultan
ser espacios complices de este invento. Por lo tanto
nuestra reflexién no pasa solo por entender el relato
por si mismo, sino por comprender y valorar aque-
llas historias paralelas y simultaneas que empezaron a
construirse también a lo largo del territorio de Lam-
bayeque en aquellos tiempos de Naimlap, sus descen-
dientes y también sus antepasados los Mochicas.
Una cuarta reflexién pasa por la documentada
aparicién de evidencias arqueolégicas acerca de
la cultura lambayeque, las cuales en los tdltimos
30 afos han aportado nuevos y valiosos datos que

permiten construir en mejores condiciones el valor,

that the story be remembered by the political and
religious authorities in the different lineages of the
Lambayeque society. In their public ceremonies
-and also in their burial sites- the Lambayeque
political and religious authorities accentuate the
presence of these deities -deities that turn into birds
in the context of the cult of the forefathers or the
mythical ancestor. This is a very important line of
thought, because it reveals that the material aspect
of the Lambayeque culture was essentially inspired
on the story of Naimlap, including its protagonists
and scenery. Another element in this context
is the fact that the workshops where specialized
craftsmen produced the necessary objects for ritual
and domestic use were not seen as ordinary spaces
where people worked, but rather as idealized
spaces where the oral tradition of Naimlap was
masterfully represented in the material world, with
art and skill. By means of messages represented
in different material supports, the elites transmit
the story of Naimlap so that the people assume it
as the base of their religiosity -a religiosity that
legitimizes the relationship of the Lambayeque
people with their ancestors.

A third consideration derives from the oral
tradition. Itis, in our judgment, the more important
one: the story of Naimlap and his descendants
cannot be viewed as single story, as if it should be
binding from beginning to end without the chance
to look beyond its main theme. The main story takes
place in a variable territory wherein the lineages of
Naimlap’s family have settled along the different
valleys of Lambayeque. These new settlements
occupy valleys with forests, valleys with mountains,
or valleys with a river mouth, where each one lives
the story of Naimlap in the context of its own

landscape without losing the essence of the original

message. Even though their fragmentation implies
certain level of political and religious diversity, the
whole is kept together by the common traditions
these family-related chieftains share. This is why
interpreting the oral tradition of Naimlap ignoring
these parallel and simultaneous developments is
a useless task, one that suggests a single-minded
approach; this evokes the questioning of the story’s
validity by some who limit their contribution to
an exaggerated effort to deny its value, forgetting
that its protagonist has now been embedded in the
material production and the collective memory of
the Lambayeque people for more than 500 years
since the moment it was first recorded, or more than
1000 years if we follow its oldest roots. There are
two contrasting explanations: first, that for a long
time the elites that composed the different lineages
of the Lambayeque people intentionally propagated
this story in ways that would ensure there would
be no doubt its veracity, with the aim of using it
to define their religiosity and legitimize their rule
over the territory; and second, that these lineages
always worked to maintain “half-truths” -as some
describe the Naimlap story- and thus the story is
a successful invention that has been transmitted
generation after generation, with art and material
production acting as accomplices in this effort.
'This is why we don’t limit our interpretation to the
understanding of the story itself, but we also try to
understand those stories that developed in parallel
and simultaneously throughout the territory of
Lambayeque during the time of Naim/ap and his
descendants, but also of their Mochica ancestors.
A fourth consideration is the archaeological
evidence of the Lambayeque culture. During
the last 30 years new and valuable information

has allowed us to better understand the value,



trascendencia y repercusién de esta tradicién oral,
asi como su rol en la configuracién territorial,
politica e ideolégica durante el periodo llamado
Intermedio Tardio en la costa norte del Peru entre
los siglos X al XIV d. C. Durante muchos afios la
imagen del personaje alado con tocado plumario,
corona semilunar, ojos alados, vestimenta ricamente
ornamentada, parado sobre un podio o pedestal,
de cuya parte inferior se proyecta una limina que
remata en una hoja semilunar que expresa la idea
del cuchillo ceremonial para la cultura lambayeque,
ha sido considerado el elemento protagénico para
esta sociedad, y ha alimentado durante largo tiempo
la idea de que este es la imagen exacta del Naimlap
del relato, y que las otras formas semejantes a esta
imagen resultarian ser solamente algunas variantes
de posicién, gestos y atributos, pero que en suma
constituye el mismo personaje sobrenatural, que
equivale a la idea de una perspectiva monoteista en
la cultura lambayeque. Sin embargo esta situaciéon ha
sido superada por la fundamentada propuesta de Luis
Alfredo Narviez Vargas (2014), quien sostiene con
evidencias que la cultura lambayeque no tiene una
deidad tnica, sino varios dioses mayores y menores,
que reproducen la nocién politeista de la religiosidad
Lambayeque.  Evidentemente esta  propuesta
refuerza la idea de esta visién producto también de
la fragmentacién politica y territorial, que tiene en
este personaje del idolo emblematico conocido como
Naimlap en una especie de sintesis simbélica de lo
Lambayeque asociado a la tradicién oral.

En el territorio de la cultura lambayeque a lo
largo de los valles que lo conforman, es muy fre-
cuente hallar esta representacién como un elemento
principal pero no tnico, sin embargo hay otros ele-
mentos que también tienen la misma condicién, por

ejemplo la representacién de la luna y el mar que son

importance and impact of this oral tradition,
as well as the role it played in the ideological,
political and territorial configuration of the
Lambayeque society during the period known as
the Late Intermediate in the northern coast of
Peru (between the 10th and 14th centuries AD).
For many years, a specific divine figure was seen
as the protagonist of the Lambayeque religiosity.
'This was the winged character that wears a feather
headdress and has a semicircular crown, wing-
shaped eyes and richly ornamented robes; he stands
on a podium or pedestal that projects downward
and ends in a semilunar sheet, to create, as a whole,
a composition that suggests a ceremonial knife.
This particular figure was interpreted as being the
authentic representation of Naim/ap, with all other
similar figures being just variants that showed him
in different positions or with different gestures and
attributes. Therefore, the Lambayeque culture was
seen as having a monotheist religion. However,
this view changed after Luis Alfredo Narviez
Vargas (2014) convincingly demonstrated that this
culture had several major and minor deities and not
a single one, and therefore that their religion was
polytheist, a fact that agrees with the territorial and
political fragmentation. szim/zz/) as an emblematic
idol is then a kind of symbolic synthesis of this
society’s culture as manifested in the oral tradition.

The representation of Nmm/zzp as the main
but not the only element of the religious world is
common throughout the different valleys of the
Lambayeque territory. But there are other cases
where the main element in the representation is a
different one. One such case is the moon-and-sea
-a theme frequently used to identify the different
lineages— and the “mythical bird” or “wings and

tail” (Narvaez 1995), an icon that Jorge Zevallos

Personajes en ldmina de oro. Representacion de pescadores submarinos de
Spondylus. Museo Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque. / Spondylus divers
embossed on a golden sheet. Museo Arqueoldgico Nacional Briining, Lambayeque.




comunes para el arte que identifica a los linajes de
esta época, asi como las representaciones del icono
conocido como “ave mitica” o “alas y cola” (Narvaez
1995), que originalmente Jorge Zevallos (1989) lo
habia bautizado como el simbolo “punta rectingulo
punta” para referirse a la imagen del cuerpo del “ave
en picada”, que aparece representada en los tocados
de los personajes, en las formas arquitecténicas como
en la Huaca de los Frisos en el complejo Chotuna, en
los murales policromos, en los enterramientos y los
bienes que los conforman, como lo sostenemos en
nuestra contribucién en este volumen. Asi mismo,
se percibe en los escenarios donde se emplazan las
grandes y masivas construcciones de adobe, como
es la desembocadura del rio en el mar y la huaca
construida en la proximidad que revela sin duda la
lectura de un importante segmento de la tradicién
oral, como lo demuestran los casos de Chornancap
en el valle de Lambayeque, Huaca El Taco en Re-
que, los Murales de Ucupe en Zafia. A pesar de que
esta evidencia la encontramos en épocas mds anti-
guas como en Purulen en el valle de Safia, Pacat-
namu en la desembocadura del valle de Jequetepe-
que, donde ademds encontramos sitios como Huaca
La Mesa y Huaca Dos Cabezas, o también el caso
del Complejo El Brujo en la desembocadura del rio
Chicama donde se emplaza también Huaca Prieta,
considerado un sitio del Periodo Inicial, o el caso
del sitio cerro La Horca en el valle del Fortaleza en
Paramonga, hasta el Complejo de Pachacamac en
la desembocadura del rio Lurin, sélo por citar los
casos mds representativos. Estos argumentos son
claras evidencias que hacen pesar que la idea de em-
plazar un Templo importante en la proximidad de la
desembocadura de un rio en el mar, constituye una
condicién que tiene una larga historia desde el Pe-

riodo Inicial hasta el Intermedio Tardio en la costa

norte del Pert, y que ademds configura un escenario
sagrado que propicia el encuentro entre el rio el mar
que es la madre de todas las aguas, en cuyo dmbito
de influencia se han protagonizado las historias mas
reveladoras del territorio de los andes centrales.

Esta reflexion tiene también relacién con las
evidencias de los diversos personajes de élite de la cul-
tura lambayeque documentados arqueolégicamente
en los sitios de Pomac, Illimo, Collud, Chornancap
por citar los mds notables registrados en los tltimos
tiempos, donde a pesar de las diferencias que hay en-
tre un contexto y otro, la iconografia y simbologia re-
presentada en los diversos bienes que acompafian a los
difuntos o difuntas, aluden también a una narrativa
que nos aproxima al relato de Naimlap. Por lo tanto la
materialidad en todas estas evidencias que hemos ci-
tado, tiene una conexidn indiscutible e incuestionable
con algunos de los pasajes del relato de Naimlap y sus
descendientes; no obstante que también han permi-
tido identificar nuevos protagonistas que construyen
nuevas historias que corresponden sin duda a los lu-
gares donde aparecen, como es el caso de las tumbas
Este, Oeste en huaca Loro (Shimada 2014), el Gue-
rrero de Illimo (Martinez 2014), la Tejedora de Co-
llud (Alva Meneses 2012), y los Personajes de Elite
en Chornancap (Wester 2018). Asi como el revelador
arte mural de Huaca Las Balsas en Ttcume (Narviez
y Delgado 2011), los Murales policromos de Ucupe
(Alva y Meneses 1984), entre otros.

Este relato también nos permite repensar
en las huellas y evidencias que han dejado las
relaciones macroregionales construidas por la
presencia abundante de recursos como el Spondylus,
la esmeralda para el caso de la piedra verde de la
que se habla en el relato, las plumas que adornaron
los maravillosos tocados plumarios usados por los

personajes de las élites que debieron provenir de la

(1989) originally called the “point-rectangle-point”
symbol in an allusion to the “nose-diving-bird”
which, as we mention in our piece in this volume,
appears represented in different material supports:
headdresses, buildings (e.g. Huaca de los Frisos in
the Chotuna complex), mural paintings, tombs and
funerary offerings. These representations are also
present in the massive adobe brick buildings (Hua-
cas) whose frequent placement near river mouths
doubtlessly reveals an important link with the
oral tradition. Some examples of these buildings
are Chornancap in the Lambayeque valley, Huaca
El Taco in Reque, and Los Murales de Ucupe in
Zana. However, there are other cases of Huacas
built near river mouths that belong to older his-
torical periods; among the better known of these
are Purulen in the Safna valley; Pacatnamu in the
Jequetepeque valley (which also hosts other im-
portant sites like Huaca La Mesa and Huaca Dos
Cabezas); El Brujo complex at the mouth of the
Chicama river (which also hosts Huaca Prieta, a
site that belongs to the Initial Period); La Horca
Hill in the Fortaleza valley of Paramonga; and the
Pachacamac complex at the mouth of the Lurin
river. The above examples suggest that building an
important temple near a river mouth was a long-
lived practice that lasted since the Initial Period
until the Late Intermediate period in the northern
coast of Peru. The river mouth environment con-
stituted a sacred scenery wherein the waters of the
river met those of the sea, which was the mother
of all waters. Furthermore, some of the more re-
vealing episodes of the central Andean region took
place under its extensive range of influence.
Evidence of a connection with the story of
Naimlap isalso presentin the differentindividuals of

the Lambayeque culture’s elite that archaeologists

have found at sites like Pomac, Illimo, Collud
and Chornancap -to cite just the more important
among the recently documented ones. Here, the
iconography and symbolism represented in the
different goods that accompany the burials of
those elite individuals match the narrative in the
story of Naimlap and his descendants. The material
remains associated with the evidence we have
mentioned have undisputable connections with
different passages in the story of Naimlap and his
descendants, while at the same time they have
allowed archaeologists to identify new stories that
are specific to the places where their corresponding
remains were found. Some of these remains are:
the east and west Tombs at Huaca Loro (Shimada
2014), the warrior at Illimo (Martinez 2014), the
weaver at Collud (Alva Meneses 2012), the elite
characters at Chornancap (Wester 2018), the
revealing mural art of Huaca Las Balsas in Tucume
(Narvéez and Delgado 2011), and the polychrome
mural art of [jcupe (Alva and Meneses 1984).

The Naimlap storyalso allows us to re-evaluate
the evidence and traces left behind by the macro-
regional relationships of the Lambayeque culture,
which were based in the abundant presence or easy
availability of resources such as: Spondylus shells;
emeralds (which are the green stone mentioned in
the story of Naimlap); different types of feathers
(which probably came from the northeastern
areas and were used to adorn the wonderful
headdresses worn by the members of the elites);
and gold (which came from the far north). At the
level of their macro-regional relationships, their
contacts with the different peoples of Cajamarca
allowed them to incorporate the production of
fine pottery using a material that imitated a kind

of clay called “caolin” this pottery included the

pp. 352-353. Vista panoramica de Huaca Las Ventanas, rodeada por el Santuario
Histdérico Bosque de Pomac y el rio La Leche. / Panoramic view of Huaca Las Ventanas
surrounded by the Bosque de Pémac Historic Sanctuary and the La Leche river.






zona nor oriental, las relaciones construidas con los
grupos de Cajamarca que permitieron la produccién
de fina vajilla que imitan a la pasta llamada caolin
y en las cuales se incorpora el elemento ornitomorfo
como parte de la decoracién y de la identidad que
adquiere en el territorio de Lambayeque, asi como
las relaciones con las sociedades del sur conocida
como cultura Chimu con las que comparte muchas
tradiciones al provenir de un personaje semejante a
Naimlap a quien llaman Taycanamo, entre otros
recursos como el oro obtenido del extremo norte y la
profunda relacién entre el mar y la montafa en el que
la luna forma parte del escenario sagrado que tiene al
mar como un territorio de origen.

Finalmente, los resultados logrados por la
investigaciones en San José de Moro en el valle de
Chaman (Castillo 2003), han permitido reflexionar
sobre la formalizacion de la cultura lambayeque a
partir de un proceso Fusional, en el que la tradicién
local Mochica con los elementos forineos de
Cajamarca y Wari expansivo producen un nuevo estilo
que llamamos Lambayeque Temprano (Castillo,
2003) y (Wester 2018), en el cual la tradicién oral se
incorpora como un argumento que legitima el origen
de estas renovadas élites, que cuentan su inicio en
este relato de Naimlap y su descendencia, pero que
ademis en el contexto regional incorpora un elemento
hasta hace poco insospechado como es el caso de la
presencia de Soberanas, Sacerdotisas y divinidades
femeninas, de las cuales no teniamos idea y que en
este escenario de San José de Moro, aparecen por lo
menos en casi 200 afios; y que para el caso de la cultura
lambayeque la hemos documentado el afio 2011 en el
sitio de Chornancap en el contexto funerario de una
Gobernante, Sacerdotisa y Divinidad Lambayeque
que construye un nuevo pasaje que no habia sido

mencionado en la tradicién oral de Naimlap y que

profundiza la enorme complejidad no solo del
territorio, su organizacién politica y la religiosidad,
en las cuales la luna, montafias, bosque, valles y el
mar constituyen los lugares y elementos que le dan
vida a esta nueva version de la religiosidad en la costa
norte del Pert. El personaje femenino de Chornancap
resaltado a través de su compleja materialidad
que la acompafa y la enorme simbologia que se
representa, no solo permite construir los roles mas
elevados que cumplié en su tiempo como Soberana,
Sacerdotisa y Divinidad, sino que permite contar
con una indiscutible evidencia y prueba arqueolégica
de que estos personajes de enorme estatus que
los pensibamos solo como los grandes hombres,
tienen su contraparte femenina que habita en estos
territorios y que tal como lo sefiala la tradicién oral
de Naimlap y sus descendientes, tienen identidad
propia como Ceterni esposa de Naimlap o Zolzolofi
esposa de Cium hijo de Naimlap. Pero también nos
muestran un panorama dual en la estructura politica,
territorial y ancestral, donde hombres y mujeres
ejercian roles semejantes. Por lo tanto la época en la
que vivimos ha aportado gracias a las investigaciones
multidisciplinarias promovidas por la Arqueologia e
Historia, una nueva perspectiva sobre la tradicién de
Naimlap y sus descendientes que ha construido desde
el relato y en toda la produccién material e inmaterial
una vigorosa historia de la cual no podremos dejar de

hablar en los préximos milenios.

representation of the anthropomorphic being as
a symbol of the Lambayeque identity. They also
kept close relationships with the Chimu culture of
the south, with which they shared many traditions
(for example, the Chimu mythological founder,
called Taycanamo, was similar to Naimlap). In
the symbolic realm, there was always a deep
relationship between the moon and the sea: the
moon is part of the sacred scenery that originated
in the sea.

Finally, the results of the research at San
José de Moro in the Chaman valley (Castillo
2003), have shown that the Lambayeque culture
consolidated itself with the creation of a new
style called Early Lambayeque -(Castillo, 2003)
and (Wester 2018)- which fused local Mochica
traditions with foreign Cajamarca and Woari
elements. The new style then incorporated the oral
tradition to become the legitimizing element of the
renewed Lambayeque elites, whose beginnings are
told by the story of Naimlap and his descendants.
A new unsuspected element is then incorporated:
governesses, priestesses and female deities whose
presence for a period of almost 200 years has been
documented at San José de Moro; in Lambayeque,
we ourselves documented (2011) the discovery at
Chornancap of a governess-priestess-deity that
is not mentioned in the story of Naimlap and has
increased the complexity of the territorial-political
organization and religion of this society. Moon,
mountains, forests, valleys and sea are the places
and components of this new version of religiosity
in the northern coast of Peru. The abundance of
symbolic representations in the complex material
objects found at the tomb of the female character
at Chornancap, allows us to retrace the high

roles this woman played as a sovereign, priestess

and deity during her lifetime. Furthermore, they
constitute indisputable archeological evidence
of the fact that the high-ranking characters who
we thought were only male in these territories,
had female counterparts. And as indicated by the
oral tradition of Naim/ap and his descendants,
these women had their own identity (e.g. Ceterni
the wife of Naimlap and Zolzoloni the wife of
Cium [the son of Naimlap]). The evidence also
reveals a dual territorial, political and mythical
organization, wherein men and women shared
similar roles. In sum, multidisciplinary research
promoted by modern archaeology and history has
produced evidence that gives us new perspectives
on the tradition of Naimlap ~whose story, material
and immaterial remains constitute a robust legacy
which will be impossible to forget in the coming

millennia.



El Spondylus, cuyo color rojo anaranjado ha sido vinculado «al poder de la sangre y a la vitalidad de las élites». También se asocia a rituales
de purificacion. Es una expresion de nuestra memoria, diversidad cultural y objeto de las estrechas relaciones interregionales entre el norte del
Peru y el sur de Ecuador. / The orange-red color of the Spondylus was associated with purification rituals and “the power of the blood and the
vitality of the elites”. Nowadays, it is a manifestation of collective memory, cultural diversity and the close inter-regional relationships between the
north of Peru and the south of Ecuador.

ABERCROMBIE, Thomas A. (1998). Pathways of
Memory and Power: Ethnography and History
among an Andean People. Madison, Wiscon-
sin (Estados Unidos): University of Wiscon-
sin Press.

ACOSTA, José de (1979 [1590]). Historia natural y
moral de las Indias. Ciudad de México: Fondo
de Cultura Econémica.

AIMI, Antonio; MAKOWSKI, Krzysztof y PE-
RASSI, Emilia (editores) (2017). Lambaye-
que: nuevos horizontes de la arqueologia perua-
na. Milan: Ledizioni.

ALARCO, Eugenio (1975). Dos temas nortefios. Las
piedras grabadas de Sechin. Sobre la procedencia
de Naymlap. Lima: Editorial Ausonia.

ALCALA GALAN, Mercedes (1996). «Las mis-
celineas espafiolas del siglo XVI y su entor-
no cultural». Dicenda. Cuadernos de Filologia
Hispdnica, nimero 14, pp. 11-19. Madrid:
Servicio de Publicaciones de la Universidad
Complutense de Madrid.

ALCINA FRANCH, J. A,; SAGASETA, A,
BOUCHARD,]J. F.y GUINEA BUENO,
M. (1987). «Navegacién precolombina: el
caso del litoral Pacifico ecuatorial: evidencias
e hipétesis». Revista Espariola de Antropologia
Americana, nimero 17, pp. 35-73.

ALVA, Ignacio (2012). Ventarrén y Collud, origen y
auge de la civilizacion en la costa norte del Peri.
Lima: Ministerio de Cultura del Pert, Uni-
dad Ejecutora 5 Naylamp Lambayeque.

ALVA, Walter (1994). Sipdn. Coleccién Culturay Artes
del Peri, editado por J. A. de Lavalle. Lima:
Cerveceria Backus y Johnston S. A.

——— (1999). Sipdn. descubrimiento e investigacion.
Lima.

———1(2008). «LLa excavacién de las Tumbas Reales
de Sipdn (1987-2000)». En: Sipan: el tesoro de
las Tumbas Reales, editado por Antonio Aimi,
Walter Alva Alva y Emilia Perassi. Florencia
(Italia): Fondo Italo-Peruano.

ALVA, Walter y DONNAN, C. B. (1993). Roya/
Tombs of Sipdn. Los Angeles (Estados Uni-
dos): Museum of Cultural History de la
Universidad de California en Los Angeles
(UCLA).

ALVA, Walter y MENESES, Susana (1983). «Los
murales de [jcupe en el valle de Zafia. Norte
del Pert». Beitrige zur Allgemeinen und Ver-
gleichenden Arcbéologie, nimero 5, pp. 335-
360. Bonn (Alemania): KAVA, Deutschen
Archiologischen Instituts.

——— (1985). «Los murales de Ucupe y su impor-
tancia para la cultura Lambayeque». En: Pre-
sencia historica de Lambayeque, Eric Mendoza
Samilldn editor. Chiclayo (Pert): Ediciones y
Representaciones Falconi, pp. 155-160.

ALVA, Walter; Maiken, Fecht; Schauer, Petery Te-
llenbach, Michael (1989). La tumba del Serior
de Sipdn: descubrimiento y restauracion. Meinz.

ARRIAGA, Pablo José (1968 [1621]). The Extir-
pation of Idolatry in Peru, traducido por L.
Clark Keating. Lexington, Kentucky (Esta-
dos Unidos): University of Kentucky Press.

ATKINSON, R. R. (1975). «Ihe Traditions of the
Early Kings of Buganda: Myth, History and
Structural Analysis». History in Africa 2: 17-57.

BASTIAN, Adolf (2002). «Vocabulario». En: Salas,
2002: 135-140.



BAWDEN, G. (1995). «The Structural Paradox:
Moche Culture as Political Ideology». Latin
American Antiquity 6, pp. 255-273.

BERGH, Susan E. (2012). «Figurines». En: Wari:
Lords of the Ancient Andes, editado por
Susan E. Bergh. Nueva York y Cleveland
(Estados Unidos): Thames and Hudson y The
Cleveland Museum of Art.

BOCK, E. (2003). «Iemplo de la escalera y ola y la
hora de sacrificio humano». En: Moche: hacia
el final del milenio. Actas del segundo coloquio
sobre la cultura moche, editado por Santiago
Uceda y Elias Mujica, volumen I, pp. 307-
324. Trujillo: Pontificia Universidad Catélica
del Pert y Universidad Nacional de Trujillo.

BOROFSKY, Robert (1997). «Cook, Lono, Obe-
yesekere, and Sahlins: Forum on Theory in
anthropology». Current Anthropology, 38: 2,
255-282.

BOURGET, Steve; ALVA MENESES, Bruno y
JONES, Kimberly L. (2012). «El Sefior de
Ucupe: la tumba de un noble mochica en la
huaca El Pueblo, valle de Zafia». En: Tesoros
preincas de la cultura mochica. El Serior de Si-
pdn, huaca de la Luna, Seriora de Cao, editado
por Luis Hurtado Rodriguez. Lima: Funda-
cién Wiesse.

BRACAMONTE LEVANO, Edgar (2015).
Huaca Santa Rosa de Pucald y la organizacion
territorial del wvalle de Lambayeque. Lima:
Ministerio de Cultura.

BRUNING, Hans Heinrich (Enrique) (1922). Es-
tudios monogrdficos del departamento de Lam-
bayeque, compilacién de J. Vreeland. Chicla-
yo: Sociedad de Investigacién de la Ciencia,
Cultura y Arte Nortefio.

——— (1989 [1922-1923]). Estudios monogrdficos del
departamento de Lambayeque, reedicién de Ja-
mes Vreeland, Jr. Lambayeque. Estudios mono-
grdficos. Chiclayo (Peru).

——— (2002). «Hans Heinrich Briining». En: Sa-
las, 2002: 205-218.

———1(2004). Mochica Worteruch/Diccionario mochica.
Lima: Universidad de San Martin de Porres.

BURGER, Richard L. y SALAZAR-BURGER,
Lucy (1993). «The Place of Dual Organization
in Early Andean Ceremonialism: A
Comparative Review». En: E/ mundo
ceremonial andino, editado por Luis Millones
y Yoshio Onuki. Senri Ethnological Studies,
nimero 37. Osaka: National Museum of
Ethnology.

BURKE, Peter (1989). «History as Social Memory».
Memory: History, Culture and the Mind, edita-
do por Thomas Butler, 97-113. Oxford (Rei-
no Unido): Basil Blackwell.

CABELLO VALBOA, Miguel (1951 [1586]).
Misceldnea antdrtica: una historia del Peri
antiguo, con introduccién de Luis E.
Valcircel. Lima: Facultad de Letras e
Instituto de Etnologia de la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.

——— (2011). Misceldnea antdrtica, editado por 1.
Lerner. Sevilla (Espana): Fundacién José
Manuel Lara.

CALANCHA, Antonio de la (1974-1981 [1638]).
Cronica moralizada (del orden de San Agustin
en el Perii [1638]), editado por Ignacio Pra-
do Pastor, seis volimenes. Lima: Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.

CARCEDO, Paloma (2014). «Los vasos en la or-
tebreria sican». En: Cultura sicin: esplendor
preincaico de la costa norte, editado por Izumi
Shimada, pp. 107-146. G. Cervantes (traduc-
tor). Lima: Fondo Editorial del Congreso del
Peru.

——— (2017a). «Reflexiones sobre la produccién si-
can y chimd de vasos tipo 4ero y discos en
plata: su iconografia y su relacién con las mi-
niaturas chimu». Bulletin de I’Institut Francais
d’Etudes Andines, volumen 46, nimero 1, pp.
37-75.

——— (2017b). «Personaje de élite en la orfebre-
ria sicin: deidades, linajes y ancestros». En:
Lambayeque: nuevos horizontes de la arqueolo-
gia peruana, editado por Antonio Aimi, Kr-
zysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 177-
212. Mil4n (Italia): Editorial Ledizioni.

CARCEDO, Paloma y SHIMADA, Izumi (1985).
«Behind the Golden Mask: Sicin Gold
Artifacts from Batin Grande, Peru». En: The Art
of Precolumbian Gold: ‘The Jan Mitchell Collection,
editado por Julie Jones, pp. 60-75. Nueva York:
'The Metropolitan Museum of Art.

CARRERA DAZA, Fernando dela (2002 [1644]).
Arte de la lengua yunga de los valles del Obis-
pado de Truxillo. Lima: Joseph de Contreras,
1644. En: Salas, 2002: 83-120.

——— (1939 [1644]). Arte de la lengua yunga de los
valles del Obispado de Truxillo. Tucuman.

CASTANON, Elsa (1941). <El cronista Miguel Ca-
bello de Valboa. Biografia». Letras, volumen
7, numero 20, pp. 372-380. Lima: Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos. Organo
de la Facultad de Letras y Pedagogia.

CASTELLI G., Amalia (1983). «A propésito del
traslado del culto de Maria al Peri». Histo-
ria y Cultura, nimero 16, pp. 129-132. Lima:
Museo Nacional de Historia.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime (2000). «La
presencia wari en San José de Moro». Boletin
de Arqueologia. Lima: Pontificia Universidad
Catdlica del Pert, nimero 4: pp. 143-179.

———— (2003). «Los ultimos mochicas en Jequetepe-
que». En: Moche: hacia el final del milenio, Actas
del segundo coloquio sobre la cultura moche (Truji-
lo, del 1 al 7 de agosto de 1999), editado por San-
tiago Uceda y Elias Mujica, volumen II, pp. 65-
123. Lima: Universidad Nacional de Trujillo y
Pontificia Universidad Catélica del Pert.

CASTILLO, Luis Jaimey DONNAN, Christopher
B. (1994). «Los mochicas del norte y los
mochicas del sur». En: Vicus, editado por
Krzysztof Makowski, Christopher B.
Donnan, Ivin Amaro Bullén, Luis Jaime
Castillo, Magdalena Diez Canseco, Otto
Eléspuru Revoredo y Juan A. Murro Mena.
Lima: Banco de Crédito del Peru.

CASTILLO BUTTERS, Luis Jaime; FERNANDI-
NI, Francesca y MURO, Luis (2014 [2012]).
«The mutidimensional relations between the
Wari and the Moche states of Northern Perus.

Boletin de Arqueologia. «Los rostros de Wari:
perspectivas interregionales sobre el Horizonte
Medio». Boletin de Arqueologia PUCP.

CASTILLO LUJAN, Feren (2018). «Tipologia y se-
riacién de la cerdmica proveniente del cemente-
rio chimu de huaca de la Luna, Pert». Boletin
del Museo Chileno de Arte Precolombino, volumen
23, nimero 2, pp. 27-58. Santiago de Chile.

CHERO ZURITA, Luis E. (2015). Nuevos aportes
en la investigacion arqueoldgica de Sipdn, Peril.
Ministerio de Cultura. Chiclayo.

CIEZA DE LEON, Pedro de (1864-1967 [1548-
1550]). Zhe Travels of Pedro de Cieza de Ledn,
traducido y editado por C. R. Markham. Nueva
York (Estados Unidos): Hakluyt Society.

——— (1967 [1548-1550]). E! seriorio de los incas.
Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

——— (1984 [1553]). Cronica del Perii. Primera parte.
Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Peru.

——— (1985 [1548-1550]). Cronica del Perii. Segun-
da parte. Lima: Pontificia Universidad Caté-
lica del Peru.

COBO, Bernabé (1956 [1653]). Historia del Nuevo
Mundo, dos volimenes. Biblioteca de Autores
Espaiioles. Madrid: Gréificas ORBE y Esta-
des, Artes Graficos.

COLLAPINA, Supno y otros quipucamayoc (1980
[1542]). Relacion de cuatro quipucamayos al
virrey Vaca de Castro. Coleccién Pendoneros,
Otavalo, Ecuador: Instituto Otavalefio de An-
tropologia y Centro de Estudios, pp. 58-376.

COOK, Anita G. (1992). «The Stone Ancestors:
Idioms of Imperial Attire and Rank Among
Huari Figurines». Latin American Antiquity
3(4), pp. 341-364.

CORDY-Collins, Alana (1990). «Fonga Sidge,
Shell Purveyor to the Chimu Kings». 7he
Northern Dynasties: Kingship and Statecraft
in Chimor. A Symposium at Dumbarton Oaks,
127 and 13" October 1985. Washington, D.
C.: Dumbarton Oaks Research Library and
Collection, 393-418.

——— (1994). «An Unshaggy Dog Story: A Bizarre

Canine is Living Evidence of Prehistoric



Contact between Mexico and Peru». Natural
History 103 (2), pp. 34-41.

——— (2001). «Labretted Ladies: Foreign Women
in Northern Moche and Lambayeque Art».
En: Moche Art and Archaeology in Ancient Peru,
editado por Joanne Pillsbury. Washington,
D. C.: National Gallery of Art.

COSTIN, C. (2019). «Revisiting North Coast For-
mative Period Ceramic Iconography: The
Case for Foundational Ritual Power». Paper
presentado en el Institute for Andean Studies
Annual Meeting, Berkeley, California (Esta-
dos Unidos).

CUMMINS, T. (2002). Toasts with the Inca: Andean
Abstraction and Colonial Images on Kero Vessels.
Ann Arbor, Michigan (Estados Unidos):
University of Michigan Press.

——— (2007). «Queros, Aquillas, Uncus, and
Chulpas: The Composition of Inka Artistic
Expression and Power». En: Variations in
the Expression of Inka Power, editado por R.
L. Burger, C. Morris y R. Matos Mendieta.
Wiashington, D. C.: Dumbarton Oaks Re-
search Library and Collection.

——— (2011) «The Indulgent Image: Prints, Natives
and the New World». En: Contested Visions in the
Spanish Colonial World, editado por I. Katzew,
pp. 201-223. Los Angeles (Estados Unidos):
LACMA; New Haven: Yale University Press.

CURO CHAMBERGO, James Max Manuel y
ROSAS FERNANDEZ, Jorge Alber-
to (2014). «Complejo Arqueolégico Huaca
Bandera Pacora: un sitio transicional mo-
che-lambayeque». Cultura Lambayeque en el
contexto de la costa norte del Perii, editado por
Julio C. Fernindez y Carlos Wester, pp. 245-
270. Chiclayo (Pert): Emdecosege.

DONNAN, Christopher B. (1948). Cronologia ar-
queoldgica del norte del Peri, Sociedad de Ar-
queologia Americana, Buenos Aires.

——— (1963). La divinidad felinica de Lambayeque,
edicién del autor, Lima.

——— (1965a). La cerdmica de Vicis, edicién del au-
tor, Lima.

——— (1965b). La cerdmica de Viciis y sus nexos con los
demds culturas (Vicis 2), edicién del autor, Lima.

———— (1978). Moche Art of Peru. Los Angeles (Estados
Unidos): Museum of Cultural History de la Uni-
versidad de California en Los Angeles (UCLA).

——— (1989). «En busca de Naylamp: Chotuna
Chornancap». En: Lambayeque, coleccion de
arte y tesoros del Peri, compilado por J. de La-
valle, pp. 105-136. Lima: Banco de Crédito
del Peru.

——— (1990). «An Assessment of the Validity of
the Naymlap Dynasty». En: The Northern
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor:
A Symposium at Dumbarton Oaks, 12th and
13th October 1985, editado por M. E. Mose-
ley y A. Cordy-Collins, pp. 243-274. Was-
hington, D. C: Dumbarton Oaks Research
Library and Collection.

——— (1992). «Oro en el arte moche». En: Oro del
Antiguo Peri, coleccion de arte 'y tesoros del Peri,
pp-119-193. Lima: Banco de Crédito del
Peru.

——— (2009). <The Moche Use of Numbers and
Number Sets». En: Andean Civilization: A
Tribute to Michael E. Moseley, editado por
Joyce Marcus y Patrick Ryan Williams.
Cotsen Institute of Archaeology Monograph
63. Los Angeles (Estados Unidos): Cotsen
Institute of Archaeology Press. University of
California.

——— (2012). Chotuna and Chornancap: Excavating
an Ancient Peruvian Legend. Los Angeles
(Estados Unidos): Universidad de California
en Los Angeles (UCLA). Cotsen Institute of
Archaeology Press, Monograph 70.

DONNAN, C.y CASTILLO, L. (1994). «Los mo-
chicas del norte y los mochicas del sur, una
perspectiva desde el valle de Jequetepeque».
En: Vicis, coleccion de arte y tesoros del Peri,
compilado por Krzysztof Makowski, pp.
143-181. Lima: Banco de Crédito del Peru.

DONNAN, C. y MACKEY, Carol (1972). «Mo-
che-Huari Murals from Northern Peru». Ar-
chaeology 25 (2), pp. 88-95. Nueva York.

——— (1979). Ancient Burial Patterns of the Moche
Valley, Peru. Austin (Estados Unidos): Uni-
versity of Texas Press.

——— (1989). «En busca de Naymlap: Chotuna,
Chornancap y el valle de Lambayeque». En:
Lambayeque, coleccion de arte y tesoros del Peri,
compilado por J. de Lavalle, pp. 105-136.
Lima: Banco de Crédito del Peru.

———— (1990). «An Assesment ot the Validity of the
Naymlap Dynasty». En: The Northern Dynas-
ties: Kingship and Statecraft in Chimor. Michael
Moseley y Alana Cordy-Collins, editores,
pp- 297-392. Washington D. C.: Dumbartpn
Oaks Resarch Library and Collection.

DUVIOLS, Pierre (1977). «Un symbolisme andin
du double: la lithomorphose de l'ancétre».
Actes du XLIle Congreés International des
Américanistes 4, pp. 359-364.

ELERA, Carlos (2008). «Sicn: arquitectura, tum-
bas y paisajes». En: Seriores de los reinos de la
Luna, coleccion de arte y tesoros del Perii, compi-
lado por Krzysztof Makowski, pp. 304-313.
Colecciéon Arte y Tesoros del Perd. Lima:
Banco de Crédito del Peru.

——— (2016). «Secuencia del programa funerario y
fases constructivas del Nucleo Cultural de Si-
cin, Santuario Histérico Bosque de Pémac».
En: Lambayeque: nuevos horizontes de la ar-
queologia peruana, editado por Antonio Aimi,
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 97-
128. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.

———(2020). «Reflexiones sobre la divinidad mate-
rializada en la mascara Sican». Singan, revista
de la Gerencia Regional de Comercio Exterior
y Turismo. Gobierno Regional de Lambaye-
que, nimero 1, pp. 109-128. Chiclayo (Peru).

ELERA, Carlos; PINILLA, José y VASQUEZ,
Victor (1999). «Bioindicadores zooldgicos
de eventos ENSO en el Formativo Medio y
Tardio de Poémape». Revista del Museo de la
Nacién, nimero 1, pp. 9-15. Lima.

ELIADE, Mircea (1987). The Encyclopedia of Reli-
gion, volumen 17. Nueva York: Macmillan

Publishing Company.

ESPANA (1973 [1681]). Recopilacion de leyes de los
reynos de las Indias, cuatro volimenes. Ma-
drid: Ediciones Cultura Hispanica.

FERNANDEZ ALVARADO, Julio César (2004a).
Sinto. Seriorio e Identidad en la costa norte lam-
bayecana. Chiclayo (Pert): Consultores y Pro-
motores Turisticos del Norte (Coprotur).

——— (2004b). «Naymlap: Un personaje legendario
y divinidad Lambayecana». En: Sinto. Seriorio
e identidad en la costa norte lambayecana, pp.
183-199. Chiclayo (Pert): Consultores y Pro-
motores Turisticos del Norte (Coprotur).

———(2012). Naimlap. Chiclayo (Pert): Consultores
y Promotores Turisticos del Norte (Coprotur).

FERNANDEZ ALVARADO, Julio César y WES-
TER, Catlos (editores) (2014). Cultura lambaye-
que en el contexto de la costa norte del Perii: Actas
del primer y segundo coloquios. Chiclayo (Pert):
Emdecosege. Coleccién Cultura Lambayeque 1.

GAMA, Sebastidan de la (1974 [1540]). «Visita hecha
en el Valle de Jayanca (Trujillo)». Historia y
Cultura 8, 216-228.

——— (1975 [1540]). «El valle de Jayanca y el reino
de los mochica, siglo XV y XV1», transcrito y
con una introduccién de Waldemar Espinoza
Soriano. Bulletin del I'Institut Francais d’Etu-
des Andines (Lima), 4: 3-4, pp. 243-274.

GEERT?Z, Clifford (1977). «Centers. Kings, and
Charisma: Reflections on the Symbolics of
Power». En: Culture and Its Creators: Essays in
Honor of Edward Shils, editado por Joseph Ben-
David y Terry N. Clark. Chicago (Estados
Unidos): University of Chicago Press.

GIERSZ, Milosz (2014). «Cantimplora con perso-
naje en balsa». En: E/ mausoleo imperial wari,
editado por Milosz Giersz y Cecilia Pardo.
Lima: Museo de Arte.

GLAVE TESTINO, Luis Miguel (2021). «Don
Martin Farrochumbi sefior de Lambayeque.
Fuentes para la historia colonial andina».
Disponible en www.academia.edu/.../Don_
Mart%C3%ADn_Farrochumbi...

GOSE, Peter (2008). «Invaders as Ancestors: On
the Intercultural Making and Unmaking of



Spanish Colonialism in the Andes». Toronto
(Canada): University of Toronto Press.

GRAEBER, D.y SAHLINS, M. (2017). On Kings.
Chicago (Estados Unidos): Hau Books.

GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe (1615)
Nueva cronica y buen gobierno. http://www5.
kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/  (ac-
ceso del 23 de marzo de 2020).

——— (1980 [1615]). Nuewva corénica y buen gobierno,
tres volimenes. Ciudad de México: Siglo 21.

GUILLEN GUILLEN, Edmundo (1974). Version inca
de la conquista. Lima: Milla Batres Editorial.

HAMILTON, Joe (1978). «Plebe and Potentate:
History and Society of Prehispanic North
Central Coast Peru». Manuscrito inédito.

HARRINGTON, John (1945). «Yunka, Language
of the Peruvian Coastal Culture». Internatio-
nal Journal of American Linguistics XI1: 1, 24~
30.

HARTH TERRE, Emilio (1976). E! vocabulario
estético del mochica. Lima: Liberia Editorial
Juan Mejia Baca.

HECHS, Peter (1994). «Myth, History and Theory».
History and Theory 33: 1, pp. 1-19.

HELMS, Mary (1993). Craft and the Kingly Ideal:
Art, Trade and Power. Austin (Estados
Unidos): University of Texas Press.

——— (1998). Access to Origins: Affines, Ancestors
and Aristocrats. Austin (Estados Unidos):
University of Texas Press.

HENIGE, David P. (1974). The Chronology of Oral Tra-
dition. Oxford (Reino Unido): Clarendon Press.

HEYERDAHL, Thor; SANDWEISS, Daniel
Luis; NARVAEZ VARGAS, Luis Alfredo
y MILLONES, Luis (1996). Tuicume, colec-
cion de arte y tesoros del Peri. Lima: Banco de
Crédito del Peru.

HOCART, A. M. (1954). Social Origins. Londres:
Wiatts.

HOCQUENGHEM, A. (1992). «Eventos El Nifio
y lluvias anormales en la costa del Peru: siglos
XVI y XIX». Buletin de IInstitut Frangais
d’Etudes Andines, tomo 21, nimero 1, pp.
197-278.

HOSLER, D. (1994). The Sounds and Colors of Power:
The Sacred Metallurgical Technology of Ancient
West Mexico. Cambridge, Massachusetts (Es-
tados Unidos): The MIT Press.

————— The Huarochiri Manuscript: A Testament of Ancient
and Colonial Andean Religion (1991 [1598-1608]).
Frank Salomon y George L. Urioste (traducto-
res), anotaciones e introduccién de Frank Salo-
mon, transcripcién de George L. Urioste. Aus-
tin (Estados Unidos): University of Texas Press.

HOUSTON, Stephen y STUART, David (1996).
«Of Gods, Glyphs, and Kings: Divinity
and Rulership Among the Classic Maya».
Antiguity, nimero 70, pp. 289-312.

HUBER, Konrad (1953). «Contribucién a la lengua
mucik». Journal de la Societé des Americanistes
XLII, 127-134.

HUCKLEBERRY, Gary; CARAMANICA,
Ari y QUILTER, Jeffrey (2017). «Dating
the Ascope Canal System: Competition
for Water during the Late Intermediate
Period in the Chicama Valley, North Coast
of Peru». Journal of Field Archaeology. DOI:
10.1080/00934690.2017.138466.

IDOYAGA MOLINA, Anatilde (2013). «Las
manifestaciones del malde ojo enIberoamérica.
Reflexién critica sobre la posibilidad de
origenes indoamericanos». Scripta Ethnologica,
volumen XXXV, pp. 109-222. Buenos
Aires: Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas. Disponible en: www.
redalyc.org/articulo.oa?id=14831221006

INCA GARCILASO DE LA VEGA (1966 [1609-
1612]). Royal commentaries of the Incas: and
General History of Peru, traducido por Harold
V. Livermore. Austin (Estados Unidos): Uni-
versity of Texas Press.

KAUFFMANN DOIG, Federico (1964a). La cul-
tura chimi. Las grandes civilizaciones del anti-
guo Peri, tomo IV. Lima.

————(1964b). «Naylamp, ave totémica de los antiguos
lambayecanos». La Industria. Chiclayo (Peru).

——— (1969). E! Perii antiguo. Historia general del
Peri. Tomo 1. Lima: Peisa.

——— (1986). E/ Perii antiguo. Historia general de los
peruanos, volumen 1. Lima.

———(1987). «Indians of the Andes». En The Ency-
clopedia of Religion, editado por Mircia Elia-
de, pp. 465-472. Nueva York.

——— (1989). «Oro de Lambayeque». En: Lamba-
yeque, coleccion de arte y tesoros del Perii, com-
pilado por J. de Lavalle, pp. 163-218. Lima:
Banco de Crédito del Peru.

——— (1992). «Fotografias de Briining trasladadas
a dibujos». Boletin de Lima, nimero 84, pp.
7-11. Lima

——— (1992). «Mensaje iconogrifico de la orfebre-
ria Lambayeque». En: Oro del Antiguo Peri,
coleccion de arte y tesoros del Perii, pp.232-264.
Lima: Banco de Crédito del Peru.

——— (1996). «Gestacion y rostro de la civilizacién
andina». Lienzo, revista de la Universidad de
Lima, nimero 17, pp. 9-55. Lima.

———(1998). «El Nifio estd presente en el Pera des-
de épocas ancestrales y sepulté grandes cen-
tros de poder». Entrevista de Norma Aguilar
Alvarado. E/ Sol. Febrero. Lima.

———(2001). «La tinka 'y el pago». Pura Selva, na-
mero 200, pp. 18-21. Lima.

——— (2002). «Encuentro de dos religiones: la bi-
blica y la andina». Peri en Casa de Américas,
pp- 99-161. Madrid.

———(2003). «Andean Gods: Gods of Sustenan-
ce». Precolombart, nimeros 4-5, pp. 84-98.
Barcelona (Espafia).

——— (2003). «Pasado arqueolégico de Lambaye-
que». En: E/ libro de oro de Lambayeque actua-
lizado, editado por Giesela Plenge Cuglievan,
pp- 65-72. Pimentel, Lambayeque (Pert).

——— (2012). «Apu y Pachamama, los supremos
dioses del antiguo Peru». Presentado en el
Quinto Congreso Nacional de Historia.
Lima (manuscrito).

——— (2014). Iconografia de las dos divinidades
supremas del Pert: el dios del agua y la diosa
tierra o Pachamama». Revista de Historia del
Arte Peruano (RHIAP), nimero 1, pp. 8-17.
Lima.

———(2016). «El tumi de Lambayeque». Quingnam,
revista del Museo de Historia Natural y Cul-
tural de la Universidad Privada Antenor
Orrego de Trujillo, volumen 2, pp. 125-140.

———(2017). «El tumi de Lambayeque». Boletin de
Lima, namero 189, pp. 25-74. Lima.

——— (2021). «La produccién de alimentos en el
antiguo Pert». Boletin de Lima, nimero 198,
pp- 81-89. Lima.

KOSOK, Paul (1965a). Life, Land and Water in An-
cient Peru. Nueva York: Long Island Univer-
sity Press.

——— (1965Db). «List of Mochica Words and Phra-
ses, I and II». Land and Water in Ancient Peru.
Nueva York (Estados Unidos): Long Island
University, 248-249. En: Salas, 2002: 237-247.

KRUPAT, Arnold (2010). «Patterson’s Life; Black
Hawk’s Story; Native American Elegy.
American Literary History 22, nimero 3: 527-
552.

KUTSCHER, Gerdt (1983). Nordperuanische
Gefifsmalereien des  Moche-Stills. Minich
(Alemania): Verlag C. H. Beck.

LARCO HOYLE, Rafael (1948). Cronologia ar-
queoldgica del norte del Peri. Buenos Aires:
Sociedad de Arqueologia Americana.

——— (1963). La divinidad felinica de Lambayeque.
Lima: edicién del autor.

——— (1965a). La cerdmica de Vicis. Lima: edicién
del autor.

——— (1965b). La ceramica de Viciis y sus nexos con
los demds culturas (Vicis 2). Lima: edicién del
autor.

LAU, George F. (2013). Ancient Alterity in the Andes:
A Recognition of Others. Londres: Routledge.

——— (2021). «Animating Idolatry: Making
Ancestral Kin and Personhood in Ancient
Peru».  Religions 12: 287. https://doi.
org/10.3390/rel12050287

LECHTMAN, H. (1980). «The Central Andes:
Metallurgy without Iron». En: Tbe Coming of
Age of Iron, editado por T. Wertime y J. Mu-
hly, pp. 267-334. New Haven (Estados Uni-
dos): Yale University Press.



——— (2014). «Andean Metallurgy in Prehistory».
En: Archacometallurgy in Global Perspective:
Methods and Syntheses, editado por B. W.
Roberts y C. P. 'Thornton, pp. 361-422.
Nueva York (Estados Unidos): Springer.

LERNER, Isaias (2003). «Las misceldneas renacen-
tistas y el mundo colonial americano». Lexis,
XXVII, 1-2, pp. 217-232.

LUMBRERAS, Luis G. (1969). De los pueblos, las
culturas y las artes del Antiguo Peri. Lima:
Moncloa-Campodénico, Editores Asociados.

——— (1979). The Peoples and Cultures of Ancient
Peru. Washington, D. C.: Smithsonian Ins-
titution.

———(2013). Los origenes de la civilizacién en el Peri.
Lima: Direccién Desconcentrada de Cultura
del Cusco, del Ministerio de Cultura del Peru.

MACKAY, Martin y ARANA, Patricia (1999).
«Informacién etnohistérica y evidencias ar-
queoldgicas en las islas del litoral peruano: la
naturaleza sagrada de las islas». BIRA, nd-
mero 26, pp. 403-416. Lima: Instituto Ri-
va-Agiiero.

MACKEY, Carol (1985). «La cerdmica chimu a fi-
nes del Horizonte Medio». Revista del Museo
Nacional, XLVII, pp. 73-91. Lima.

MACKEY, Carol y PILLSBURY, J. (2013). «Cos-
mology and Ritual on a Lambayeque Beaker».
En: Art of the Pre-Columbian World: Honoring
the Contributions of Frederick R. Mayer, edi-
tado por Margaret Young-Sdnchez, pp. 115-
141. Denver (Estados Unidos): Frederick and
Jan Mayer Center for Pre-Columbian and
Spanish Colonial Art at the Denver Art Mu-
seum. Denver: Denver Art Museum.

MAGUINA, César (véase Kaufmann Doig,
2017: 13).

MAKOWSKI, Krzysztof (2016). «Late Pre-
Hispanic Styles and Cultures of the Peruvian
North Coast: Lambayeque, Chimu, Casma».
En: Weaving for the Afterlife. Peruvian Textiles

from the Maiman Collection, editado por
Krzysztot Makowski, Alfredo Rosenzweig,
Maria Jests Jiménez Diaz y Jan Szeminski,

volumen II, pp. 103-135. AMPAL/Merhav

Maiman Collection, Herzliya Pituach.
———(2008). «El rey y el sacerdote». En: Seriores de
los reinos de la Luna, coleccion de arte y tesoros
del Peri, compilado por Krzysztof Makows-
ki, pp. 77-109. Coleccién Arte y Tesoros del
Perd. Lima: Banco de Crédito del Peru.
——— (2016a). «Lambayeque y Sicdn, evidencias
arqueoldgicas y terminologias en debate lam-
bayeque». En: Lambayeque: nuevos horizontes
de la arqueologia peruana, editado por Anto-
nio Aimi, Krzysztof Makowski y Emilia Pe-
rassi. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.
——— (2016b) «De Moche a Lambayeque». En:
Lambayeque: nuevos horizontes de la arqueolo-
gia peruana, editado por Antonio Aimi, Kr-
zysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 157-
175. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.
MAKOWSKI, Kirzysztof y GIERSZ, Milosz
(2016). «El imperio en debate: hacia nue-
vas perspectivas en la organizacién politica
Wari». En: Nuevas perspectivas en la organi-
zacion politica wari, editado por Milosz Gier-
sz y Krzysztof Makowski, pp. 5-38. Andes
9. Varsovia y Lima: Boletin del Centro de
Estudios Precolombinos de la Universidad
de Varsovia y Travaux de I'Institut Francais
d’Etudes Andines (Travaux de 'IFEA).
MARSALEK, Jan (2011). «Innovations and
Temporality: Reflections on Lévi-Strauss’
‘Cold Societies’ and our ‘Warming Science’.
Social and Cultural Dimensions of Innovation in
Knowledge Societies, editado por Jifi Loudin y
Josef Hochgerne. Praga: Filosofia Publishing
House, 139-149.
MARTfNEZ,Juan (2014). «El guerrero de Illimo:
un entierro lambayeque de jerarquia media».
En: Cultura lambayeque en el contexto de la cos-
ta norte del Peri, editado por J. C. Fernandez
Alvarado y C. Wester, pp. 79-104. Chiclayo
(Pert): Emdecosege.
MARTINEZ CERECEDA, José Luis (1988).
«Kurakas, rituales e insignias: una proposi-
cién». Histérica 12, nimero 1: 61-74.
MARTINEZ COMPANON, Baltasar Jaime
(1978 [1782-1788)). Trujillo del Perii a fines del

siglo XVIII. Madrid: Ediciones de Cultura
Hispanica. En: Salas, 2002: 121-134.

MEANS, Philip A. (1931). Ancient Civilizations
of the Andes. Nueva York (Estados Unidos):
Charles Scribner’s Sons.

MERKEL, J. y VELARDE, M. 1. (2000). «Nai-
pes, Pre-Hispanic Axe Money Currency of
Peru». Minerva 11 (1), pp. 52-55.

MIDDENDOREF, Ernst W. (1892). «Das Muchik
oder die chimu-sprache». Die ein heim isschen
Sprachen Perus. Leipzig (Alemania): F. A.
Brockhaus. En: Salas, 2002: 141-207.

MILLONES, Luis (1987). Historia y poder en los An-
des Centrales. Madrid: Alianza Editorial.

MOSELEY, Michael E. (1990). «Structure and
History in the Dynastic Lore of Chimor».
En: Northern Dynasties: Kingship and State-
craft in Chimor. Michael E. Moseley y Alana
Cordy-Collins, editores. Washington. D. C.:
Dumbarton Oaks Resarch Library and Co-
llection, pp. 1-41.

——— (2001). The Incas and their Ancestors. The
Archaeology of Peru. Londres: Thames and
Hudson.

MOSELEY, Michael E. y CORDY-COLLINS,
Alana (editores) (1990). The Northern
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor.
Washington. D. C..: Dumbarton Oaks
Resarch Library and Collection.

MOSELEY, Michael E. y DAY, Kent C. (editores)
(1982). Chan Chan: Andean Desert City. SAR
Advanced Seminar Series. Albuquerque
(Estados Unidos): University of New Mexico
Press.

MOSELEY, Michael E. y DEEDS, E. E (1982).
«The land in front of Chan Chan: Agrarian
Expansion, Reform and Collapse in the Mo-
che Valley». En: Chan Chan: Andean Desert
City, editado por Michael. E. Moseley y
Kent C. Day, pp. 25-53. Albuquerque, Nue-
vo México (Estados Unidos): University of
New Mexico Press.

MOSELEY, Michael E. y FELDMAN, Robert A.
(1982). «Living with crisis. A relentless nature
stalked Chan Chan’s fortune». Early Man 4 (1).

MUNDY, B. E. (2008). «Relaciones geograficas». En:
Guide to Documentary Sources for Andean Stu-
dies, 1530-1900, editado por J. Pillsbury, volu-
men 1, pp. 144-159. Norman, Oklahoma (Es-
tados Unidos): University of Oklahoma Press.

NARVAEZ VARGAS, Luis Alfredo (1993). «Ma-
tes y religiosidad en los Andes: Tticume». En:
Investigar. Trujillo (Perd): Bracamonte y He-
rrera Editores.

——— (1995). «El ave mitica lambayeque: nuevas
propuestas iconograficas». Uropia Norteria, re-
vista de la Facultad de Ciencias Historico-Socia-
les y Educacion de la Universidad Nacional Pe-
dro Ruiz Gallo de Lambayeque, pp. 109-123.

——— (1997). «Ornitomania lambayecana». Utopia
Norteria. Lambayeque (Pert): Facultad de Cien-
cias Histérico Sociales y Educacién. Universidad
Nacional Pedro Ruiz Gallo, pp. 89-109.

——— (2014a). Los diablos de la Virgen. Chiclayo
(Pert): Museo de Sitio Tucume. Proyecto
Especial Naylamp-Lambayeque, Unidad
Ejecutora 5. Ministerio de Cultura.

———— (2014b). Los dioses de Lambayeque. Introduccion
a la iconografia tardia de la costa norte del Peri.
Chiclayo (Pert): Museo de Sitio Tucume.
Proyecto Especial Naylamp-Lambayeque,
Unidad Ejecutora 5. Ministerio de Cultura.

——— (2014c¢). Dioses de Lambayeque. Estudio intro-
ductorio de la mitologia tardia de la costa norte del
Peri. Lima: Ministerio de Cultura del Perq,
Unidad Ejecutora 5 Naylamp Lambayeque.

NARVAEZ VARGAS, Luis Alfredo y DELGA-
DO ELIAS, Bernarda (2008). Arte mural
de huaca Las Balsas. Chiclayo (Perd): Mu-
seo de Sitio Tucume, Proyecto Especial
Naylamp-Lambayeque, Unidad Ejecutora 5,
Ministerio de Cultura.

——— (2011). Huaca Las Balsas de Ticume: arte
mural lambayeque. Chiclayo (Pert): Mu-
seo de Sitio de Tucume, Proyecto Especial
Naylamp-Lambayeque, Unidad Ejecutora 5,
Ministerio de Cultura.

NETHERLY, Patricia J. (1975). «Fish, Corn and
Cloth: Intra-regional Specialization on the
North Coast of Peru», paper inédito, enviado



al American Anthropological Association
Meeting, San Francisco, California.

——— (1990). «Out of Many, One: The Organi-
zation of Rule in the North Coast Polities».
En: Northern Dynasties: Kingship and State-
craft in Chimor. Michael E. Moseley y Alana
Cordy-Collins, editores. Washington. D. C.:
Dumbarton Oaks Resarch Library and Co-
llection, pp. 461-487.

———(2009). «Landscapes as Metaphor: Resources,
Language, and Myths of Dynastic Origin on
the Pacific Coast from the Santa Valley (Peru)
to Manabi (Ecuador)». Landscapes of Origin
in the Americas: Creation Narratives Linking
Ancient Places and Present Communities.
Tuscaloosa, Alabama (Estados Unidos):
University of Alabama Press, 123-152.

OGBURN, D. (2008). «Dynamic Display, Propa-
ganda, and the Reinforcement of Provincial
Power in the Inca Empire». Archeological Pa-
pers of the American Anthropological Associa-
tion, nimero 14, pp. 225-239.

ORREGO, Augusto (1958). «Palabras del mochi-
ca». Revista del Museo Nacional [del Peri]. 27,
80-95.

O’PHELAN GODOY, Scarlet (1993). «T'iempo in-
memorial, tiempo colonial: un estudio de ca-
sos». Procesos, Revista Ecuatoriana de Historia
(Quito) IV: 3-20.

PAREDES NUNEZ, Arturo (1996). «Necrologia
moche y orden espacial inca». SIAN. Revis-
ta Arqueoldgica, nimero 2, octubre, pp. 6-8.
Trujillo (Peru).

PEASE GARCIA YRIGOYEN, Franklin (1985).
Los mitos en la region andina: Peri. Quito:
Instituto Andino de Artes Populares del
Convenio Andrés Bello.

——— (1999). «Temas cldsicos en las crénicas pe-
ruanas de los siglos XVI y XVII». En: La
tradicion cldsica en el Peri virreinal. Teodoro
Hampe, compilador, pp. 17-34. Sociedad
Peruana de Estudios Clésicos. Lima: Fondo
Editorial de la Universidad Nacional Mayor
de San Marcos.

——— (2014 [1973]). E! dios creador andino. Cusco
(Pert): Coleccién Quillca Mayu. Direccion
Desconcentrada de Cultura del Cusco. Mi-
nisterio de Cultura.

PEEL,]J.D.Y. (1984). «Making History: The Past in
the Ijesha Present». Man (nuevas series) 19:
111-132.

PEREZ LUGONES, Lisardo y PANTOJARUIZ,
Adridn (2016). «Naylamp: el gobernante que
vino por mar. Origen de la comitiva lambaye-
cana desde una perspectiva onomadstica». En:
El'mar: una forma de vida en América. Alberto
Hoces-Garcia y Carlos Moral-Garcia, coor-
dinadores, pp. 153-183. Madrid: Universidad
Complutense de Madrid.

PILLSBURY, Joanne (1996). «The Thorny Oyster
and the Origins of Empire: Implications of
Recently Uncovered Spondylus Imagery
from Chan Chan, Peru». Latin American An-
tiguity 7, nimero 4, pp. 313-340.

——— (2013). «Cosmology and ritual on a Lamba-
yeque vessel». En: Pre-Columbian Art & Ar-
cheology, editado por Margaret Young-Sin-
chez, pp. 115-141. Denver, Colorado
(Estados Unidos).

——— (2017). «Imperial Radiance: Luxury Arts of
the Inca and Their Predecessors». En: Golden
Kingdoms: Luxury Arts in the Ancient Ameri-
cas, editado por J. Pillsbury, T. Potts y K.N.
Richter, pp. 32-43. Los Angeles (Estados
Unidos): The J. Paul Getty Museum y The
Getty Research Institute.

PILLSBURY, Joanne y MACKEY, C. (2020).
«Lambayeque Silver Beakers: Further Con-
siderations». Nawpa Pacha Journal of Andean
Archeology, volumen 40, nimero 2, pp. 1-25.
Institute of Andean Studies.

PIZARRO, Pedro (1978 [1572]). Relacion del des-
cubrimiento y conquista de los reinos del Peril.
Lima: Pontificia Universidad Catélica del
Peru.

PORRAS BARRENECHEA, Rail (1986). «La
Misceldnea antdrtica de Miguel Cabello Val-
boa». En: Los cronistas del Peri (1528-1650),

prélogo y notas de Franklin Pease. Lima:
Banco de Crédito del Pert y Ministerio de
Educacién, pp. 455-458.

QUILTER, Jeffrey (1990). «Ihe Moche Revolt of
the Objects». Latin American Antiquity 1 (1):
42-65.

——— (2020a). «Moche Mortuary Pottery and
Culture Change». Latin American Antiquity
31(3): 538-557. http://dx.doi.org/10.1017/
laq.2020.44.

——— (2020b). «Moche Pottery: Forms, Functions,
and Social Change». Nawpa Pacha40(2):1-23.
DOI: 10.1080/00776297.2020.1844424.

QUILTER, Jeffrey y KOONS, Michele L. (2012).
«The Fall of the Moche: A Critique of
Claims for South America’s First State».
Latin American Antiquity 23(2): 127-143.

QUILTER, Jeffrey; ZENDER, Mark; spalding,
Karen; FRANCO J., Régulo; GALVEZ
M., Césary CASTANEDA M., Juan (2010).
«Iraces of a Lost Language and Number
System Discovered on the North Coast of
Peru». American Anthropologist (septiembre)
112(3): 357-369.

RAMIREZ, Susan (1981). «La organizacién econé-

mica de la costa norte: un analisis preliminar

del periodo prehispanico tardio». En: E#-
nohistoria y antropologia andina, editado por
Amalia Castelli, Marcia Koth de Paredes y
Mariana Moulde de Pease. Segunda Jornada
del Museo Nacional de Historia. Lima: Ins-
tituto de Estudios Peruanos (IEP), pp. 281-
297.

———(1982). «Retainers of the Lords or Merchants:
A Case of Mistaken Identity?». E/ hombre y su
ambiente en los Andes Centrales, editado por L.
Millones y H. Tomoeda. Osaka (Japén): Na-
tional Museum of Ethnology, 123-136.

——— (1986). «Myth or Legend as Fiction or Fact:
A Historian’s Assesment of the Traditions of
North Coast Peru». Ponencia presentada al
IV International Symposium on Latin Ame-
rican Indian Literatures, Mérida (IMéxico).

——— (1987). «The ‘Duefio de indios™ Thoughts

on the Consequences of the Shifting Bases
of Power of the Curaca de los Viejos Anti-
guos under the Spanish in Sixteenth Century
Peru». Hispanic American Historical Review
67: 4, 575-610.

——— (1998). «Rich Man, Poor Man, Beggar
Man or Chief: Material Wealth as a Basis
of Power in Sixteenth-Century Peru». Dead
Giveaways: Indigenous Testaments of Colonial
Mesoamerica and the Andes, editado por Susan
Kellogg y Matthew Restall. Salt Lake City,
Utah (Estados Unidos): University of Utah
Press, 213-248.

——— (2005a). To Feed and Be Fed: The Cosmologi-
cal Bases of Authority and Identity in the Andes.
Stanford (Estados Unidos): Stanford Univer-
sity Press.

——— (2005b). «Amores prohibidos: The Consequen-
ces of the Clash of Juridical Norms in Sixte-
enth Century Peru». The Americas 62: 1, 47-63.

——— (2006). «Historia memoria: la construccién
de las tradiciones dindsticas andinas».
Revista de Indias, volumen LXVI, nimero
236, enero-abril, 13-56. Madrid.

——— (2016). «Evidencias historias del dominio
incaico de las poblaciones de la costa norte».
En: Lambayeque: nuevos horizontes de la ar-
queologia peruana, editado por Antonio Aimi,
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp.
271-299. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2022, en prensa). In Praise of the Ancestors:
Names, Memory and Identity in Africa and the
Americas. Lincoln, Nebraska (Estados Uni-
dos): University of Nebraska Press.

RAVINES, Rogger (2017). «Las piezas de oro de las
huacas de Tllimo, Lambayeque». Boletin de
Lima, nimero 198. Lima.

RAVINES, Rogger (editor) (1978). Tecnologia andi-
na. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

READ, Kay Almerey GONZALEZ, Jason]. (2000).
Mesoamerican Mythology: A Guide to the Gods,
Heroes, Rituals, and Beliefs of Mexico and Cen-
tral America. Nueva York (Estados Unidos):
Oxford University Press, pp. 223-228.



ROSE, Sonia V. (1999). «El paratexto indiano: el
caso de la Misceldnea antdgrtica». AISO. Actas
V; pp. 1151-1159. Centro Cultural Cervantes.

ROSTWOROWSKI, Maria (1961). Curacas y suce-
siones, Costa Norte. Lima: Imprenta Minerva.

——— (1970). «Mercadores del valle de Chincha
en la época prehispinica: un documento
y unos comentarios». Revista Espariola de
Antropologia Americana 5: 135-177.

——— (1975). «Pescadores, artesanos y mercaderes
costefios en el Pert prehispanico». Revista del
Museo Nacional (Lima) XLI, 311-349.

——— (1977a). «Pescadores, artesanos y mercaderes
costefios en el Perd prehispanico. Etnia y so-
ciedad. Lima: Instituto de Estudios Peruanos,
211-263.

——— (1977b). «Mercaderes del valle de Chincha».
Etnia y sociedad. Lima: Instituto de Estudios
Peruanos, 97-140.

——— (1983). Estructuras andinas del poder. Ideologia
religiosa y politica. Lima: Instituto de Estu-
dios Peruanos (IEP).

ROWE, John H. (1946). «Inca Culture at the Time
of the Spanish Conquest». En: Handbook of
South American Indians, Volume 2, editado
por Julian H. Steward, Bureau of American
Ethnology  Bulletin 143, pp. 183-330.
Washington, D. C.: Government Printing
Office.

——— (1948). «The Kingdom of Chimor». Acta
Americana 6: 1-2, 26-59. Ciudad de México.

RUBINOS Y ANDRADE, Justo Modesto (1936
[1782]). Sucesion chronologica: o serie historial
de los curacas de Morrope y Pacora en la provin-
cia de Lambayeque, publicado por Carlos A.
Romero: «Un manuscrito interesante». Rewvis-
ta Histdrica, nimero 10, pp. 289-363, Lima.

RUCABADO, Julio (2008). «En los dominios de
Naymlap». En: Seriores de los reinos de la Luna,
coleccion de arte y tesoros del Perii, compilado
por Krzysztof Makowski, pp. 183-199. Co-
leccion Arte y Tesoros del Perd. Lima: Banco
de Crédito del Peru.

SACHUN Cerdeio, Jorge (2017). «El tumi de

Illimo: una apreciacion muchik sobre su
imagen y funcién». Boletin de Lima, nimero
189, pp. 15-18. Lima.

SANDWEISS, Daniel H.; ROLLINS, Harold y
RICHARDSONIII, James (1983). «LLands-
cape alteration and prehistoric occupation on
the north coast of Peru». Annals of the Car-
negie Museum of Natural History, nimero 52,
pp- 277-298.

SAHLINS, Marshall (1981). Historical Metaphors
and Mythical Realities: Structure in the Early
History of the Sandwich Islands Kingdom.
Ann Arbor, Michigan (Estados Unidos):
University of Michigan Press.

——— (1985). Islands of History. Chicago (Estados
Unidos): University of Chicago Press.
——— (2008). «The Stranger-King or, Elementary
Forms of the Politics of Life». Indonesia and

the Maylay World 36 (105): 177-199.

——— (2016). «Stranger-kings in General: The
Cosmo-logics of Power». En: Framing Cos-
mologies: The Anthropology of Worlds, editado
por Abramson, A. y Holbraad, M., pp. 137-
63. Minchester (Reino Unido): Manchester
University Press.

———(2017). «The Stranger-Kingship of the Mexi-
ca». En: On Kings, David Graeber y Marshall
Sahlins, pp. 223-248. Chicago (Estados Uni-
dos): Hau Books.

SALA VILA, Nuria (1989). «El cacicazgo de Lam-
bayeque y Ferrefiafe a fines de la Colonia».
BIR A, nimero 16, pp. 123-133. Lima: Insti-
tuto Riva-Agiero.

SALAS GARCIA, José Antonio (2002). Diccio-
nario mochica-castellano y castellano-mochica.
Lima: Universidad de San Martin de Porres.

———(2012). Etimologias mochicas. Lima: Academia
Peruana de la Lengua.

SALOMON, Frank (1999). «Testimonies: The
Making and Reading of Native South
American Historical Sources». Cambridge
History of the Native Peoples of the Americas,
South America, editado por Stuart Schwartz
y Frank Salomon, volumen 3, parte I, 19-95.

Nueva York (Estados Unidos): Cambridge
University Press.

SAMANO (1967 [1527]). «La relacién de Samano
(1527)». Las relaciones primitivas de la conquista
del Peri, editado por Raidl Porras Barrenechea.
Lima: Instituto Rautl Porras Barrenechea.

SANDWEISS, Daniel H. y REID, David A.
(2016). «Negotiated Subjugation: Maritime
Trade and the Incorporation of Chincha into
the Inca Empire». The Journal of Island and
Coastal Archaeology 11: 311-325.

SANTA CRUZ PACHACUTI YAMQUI SAL-
CAMAYGUA, Juan de (1879 [1613]).
«Relacién de antigliedades deste Reyno del
Pirt». Tres relaciones de antigiiedades peruanas.
Madrid: Ministerio de Formento, 231-328.

SARMIENTO DE GAMBOA, Pedro (1907
[1572]). Incas History of the Incas, traduci-
do por C. R. Markham. Cambridge (Reino
Unido): Hakluyt Society.

SCHAEDEL, Richard P. (1951). «Major Ceremo-
nial and Population Centers in Northern
Peru». En: Civilization of Ancient America,
Selected Papers of Americanists. Sol Tax, edito-
ra, pp.232-243. Chicago: University of Chi-
cago Press.

——— (1978). <The Huaca Pintada of Tllimo». Ar
chaeology, nimero 31, pp. 27-37. Nueva York.

——— (1989). La etnografia muchik en las fotografias
de H. Bruning, 1886-1925. Lima: Corpora-
cién Financiera de Desarrollo (Cofide).

SCHMELZ, Bernd (2016). «La importancia de las
investigaciones del legado cientifico de Hans
H. Brining 1848-1928 para la arqueologia
y la etnohistoria de la regién de Lambaye-
que». En: Lambayeque: nuevos horizontes de
la arqueologia peruana, editado por Antonio
Aimi, Krzysztof Makowski y Emilia Perassi,
pp- 9-26. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.

SCHNEPEL, B. (2021). The King’s Three Bodies: Es-
says on Kingship and Ritual. Abingdon (Reino
Unido): Routledge.

SCHORSCH, D. (2017). «Ceremonial Knife». En:
Golden Kingdoms: Luxury Arts in the Ancient

Americas, editado por J. Pillsbury, T. Potts y
K. N. Richter, p. 67. Los Angeles (Estados
Unidos): The J. Paul Getty Museum y The
Getty Research Institute.

SHIMADA, Izumi (1990). «Cultural Continuities
and Discontinuities on the Northern Coast
of Peru. Middle-Late Horizon». The Northern
Dynasties: Kingship and Statecraft in Chimor.
Michael Moseley y Alana Cordy-Collins, edi-
tores, pp. 297-392. Washington, D. C.: Dum-
bartpn Oaks Resarch Library and Collection.

——— (1994). Pampa Grande and the Mochica Cul-
ture. Austin (Estados Unidos): University of
Texas Press.

——— (1995). Cultura sican: dios, riqueza y poder en
la costa norte del Perd. Lima: Fundacién del
Banco Continental para el Fomento de la
Educacién y la Cultura.

———(2000). «The Late Prehispanic Coastal States».
En: The Inca World, editado por L. L. Mine-
1li, pp. 49-110. Norman, Oklahoma (Estados
Unidos): University of Oklahoma Press.

——— (2009). «Estados de la costa norte y sur».
En: Reinos preincaicos y el Imperio inca. Lima:
Apus Graph. Tercera edicién. Impreso en
China por Media Landmarck Printing, pp.
49-110.

——— (2014a). Cultura sicin: esplendor preincaico de
Ja costa norte. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Peru.

——— (2014b). «Detras de la mdascara de oro: la
cultura sicin». En: Cultura sicin: esplendor
preincaico de la costa norte, editado por
Izumi Shimada, pp. 363-375. G. Cervantes
(traductor). Lima: Fondo Editorial del
Congreso del Peru.

SHIMADA, Izumi y GRIFFIN, Jo Ann (1994).
«Precious metal objects of the Middle Si-
can». Scientific American 270 (4), pp. 82-89.
Nueva York.

SHIMADA, Melody y SHIMADA, Izumi (1985).
«Prehistoric Llama Breeding and Herding
on the North Coast of Peru». American Anti-
quity 50: 1, 3-26.



SHIMADA, Izumi; SHINODA, Ken-ichi; FAR-
NUM, Julie; CORRUCCINI, Robert y
WATANABE, Hirokatsu (2004). «An In-
tegrated Analisis of pre-Hispanic Mortuory
Practices: A Middle Sican Case Study». Cu-
rrent Archaeology, junio, pp. 369-402.

SHIMADA, Izumi; SHINODA, Ken-ichi;
BOURGET, Steve; ALVA, Walter y UCE-
DA, Santiago (2005). «mt DNA anilisis of
mochica and sican populations of pre Hispa-
nic Peru». En: Biomolecular Archaeology, Ge-
netic Approaches to the Past, editado por Da-
vid M. Reed, pp. 61-92. Carbondale, Illinois
(Estados Unidos): Board of Turustees, Sou-
thern Illinois University.

SZASZDI, A. (1978). <En torno ala balsa de Salango
(Ecuador) que captur6 Bartolomé Ruiz».
Anuario de Estudios Americanos 35: 453-554.

TAMBIAH, Stanley Jeyaraja (1976). World
Congueror and World Renouncer: A Study of
Buddhism and Polity in Thailand Against a
Historical Background. Nueva York (Estados
Unidos): Cambridge University Press.

——— (1985) Culture, Thought, and Social Action: An
Anthropological Perspecive. Cambridge, Mas-
sachusetts (Estados Unidos): Harvard Uni-
versity Press.

TRIMBORN, Hermann (1979). E!/ reino de
Lambayeque en el antiguo Peri. Colectanea
Instituti Anthropos 19. Haus Vélker und
Kulturen-Anthropos Institut, St. Agustin.

TSCHAUNER, Hartmut (2014). «Los sicin bajo el
dominio chimu». Cultura sicin: esplendor pre-
incaico de la costa norte, editado por Izumi Shi-
mada, pp. 341-360. G. Cervantes (traductor).
Lima: Fondo Editorial del Congreso del Peru.

UCEDA CASTILLO, Santiago (2008). «Ritua-
les funerarios de los reyes en una maqueta
chimt». En: Sesores de los reinos de la Luna,
coleccion de arte y tesoros del Perii, compilado
por Krzysztof Makowski, pp. 314-335. Lima:
Banco de Crédito del Peru.

URBAN, Matthias (2015). «The Massa Connection:

An Onomastic Link Between the Peruvian

North and Far North in a Multidisciplinary
Perspective». Indiana 32, 179-203.

——— (2019). «Lost Languages of the Peruvian
North Coast». Estudios Indiana 12. Ibero-
Amerikanisches Institut, Berlin: Gebr.
Mann Verlag.

URBAN, Matthias y ELORANTA, Rita (2017).
«Naimlap, the Birds, and the Sea: Viewing
an Ancient Peruvian Legend through the
Lens of Onomastics». Names 65 (3): 154-166.
DOI: 10.1080/00277738.2017.1304104.

URTON, Gary (1996). «R. Tom Zuidema, Dutch
Structuralism, and the Application of the ‘Leiden
Orientation’ to Andean Studies». Journal of the
Steward Anthropological Society 24(1-2): 1-36.

VALCARCEL, Luis E. (1937). «Un valioso hallaz-
go arqueolégico en el Pert». Revista del Mu-
seo Nacional, nimero 6, pp. 144-168. Lima.

VARGAS MORALES, Wilo (2016). «Crénicas y
leyendas que no concilian con la investiga-
cién arqueolégica». Quingnam, nimero 2,
enero-diciembre, pp. 189-203. Rewvista del
Mouseo de Historia Natural y Cultural. Trujillo
(Pert): Universidad Privada Antenor Orrego.

VARGAS UGARTE, Rubén (1942 [1939]). «Los
mochicas y el cacicazgo de Lambayeque»,
475-82.

VEGA, Juan José (1969). La guerra de los Wiracochas.
Historia de la conquista del imperio de los incas.
Lima: Editorial de la Universidad Nacional
de Educacién (EUNE).

VETTER PARODI, L. M. (2011). «Drink, Music,
and Libation in Pre-Columbian Rituals: Drin-
king Vessels as Guiding Elements». En: Inca:
Gold Treasures in the Skeppsholmen Caverns, edi-
tado por P. Carcedo y K. Géransson, pp. 172-
195. Estocolmo: Varaldskulturmuseerna.

VILLARREAL, Federico (1921). La lengua yunga
o mochica. Lima: Imprenta Peruana de E. Z.
Casanova. En: Salas, 2002: 217-228.

WATANABE, Shinya (2016). «Cronologia
y dindmica social durante el periodo
wari: nuevos descubrimientos en el sitio
arqueolégico El Palacio, sierra norte

del Pert». En: Nuevas perspectivas en la
organizacion politica wari, editado por Milosz
Giersz y Krzysztof Makowski. Andes 8.
Varsovia y Lima: Boletin del Centro de
Estudios Precolombinos de la Universidad
de Varsovia y Travaux de I'Institut Francais
d’Etudes Andines (Travaux de 'TFEA).

WEBB, Hillary S. (2012). Yanantin and Masintin in
the Andean World: Complimentary dualism in
Modern Peru. Albuquerque (Estados Unidos):
University of New Mexico Press.

WESTER, Carlos (2010). Chotuna-Chornancap.
Templos, rituales y ancestros lambayeque. Chi-
clayo (Perd): Museo Briining de Lambaye-
que. Unidad Ejecutora 111, Ministerio de
Educacién.

———(2012). Sacerdotisa lambayeque de Chornancap:
Misterio e Historia. Lima: Ministerio de
Cultura.

——— (2013). «The Naylamp Legend: Between
Mystery and Fact». En: Peru Kingdoms of the
Sun and the Moon. Montreal (Canad4): Mu-
seum of Montreal.

——— (2016a). «Complejo Chotuna Chornancap: el
palacio y la tumba de la sacerdotisa lambaye-
que». En: Lambayeque: nuevos horizontes de la
arqueologia peruana, editado por Antonio Aimi,
Krzysztof Makowski y Emilia Perassi, pp. 237-
264. Milan (Italia): Editorial Ledizioni.

——— (2016b). Chornancap: palacio de una gobernante
y sacerdotisa de la cultura lambayeque. Lima: Mi-
nisterio de Cultura del Pert, Unidad Ejecutora
5 Naylamp, Lambayeque y Emdecosege.

——— (2018). Personages de élite en Chornancap: una
nueva vision de la cultura lambayeque. Lima:
Ministerio de Cultura del Perd, Unidad Eje-
cutora 5 Naylamp, Lambayeque.

WILSON, Richard (1995). «Shifting Frontiers:
Historical Transformations of Identities in
Latin America». Bulletin of Latin American
Research 14, nimero 1: 1-7.

XEREZ, F. de (1985). Verdadera relacion de la con-
quista del Peri, editado por C. Bravo. Ma-
drid: Historia 16.

YAYA, Isabel (2015). «Sovereign Bodies: Ancestor
cult and State Legitimacy among the Incas».
History and Anthropology, 26, nimero 5: 639-
660.

ZEVALLOS MENENDEZ, Carlos A. (1986). La
gran navegacion prebispanica en el Ecuador.
Coleccién Doctor Honoris Causa. Guayaquil
(Ecuador): Universidad de Guayaquil, nime-
ro 2. Comisién Permanente para la Defensa
del Patrimonio Nacional.

ZEVALLOS QUINONES, Jorge (1947). Un dic-
cionario castellano-yunga. Lima: Ministerio
de Educacién Publica.

——— (1971). Cerdmica de la cultura lambayeque.
Trujillo.

——— (1975). «Algunas palabras indigenas de la
region de Trujillo». Lingiiistica e indigenismo
moderno de América (Lima) V, 261-268.

——— (1981). «Introduccién a la cultura Lambaye-
que, en: De Lavalle J. (ed.), Lambayeque, Co-
leccion Arte y Tesoros del Peri, Banco de Cré-
dito del Peru, Lima, pp. 15-103

——— (1989a). Los cacicazgos de Lambayeque. Truji-
llo: Grifica Cuatro.

——— (1989b). «Introduccién a la cultura lambaye-
que». En: Lambayeque, coleccion de arte y teso-
ros del Peri, compilado por J. de Lavalle, pp.
15-103. Lima: Banco de Crédito del Peru.

——— (2002). «Jorge Zevallos Quifiones». En: Sa-
las, 2002: 249-254.

——— (2010). «Supervivencias de Chan Chan, no-
tas para su estudio». Pueblo Continente, revis-
ta oficial de la Universidad Privada Antenor
Orrego, volumen 21, nimero 1, enero-junio,
pp- 8-26. Trujillo (Peru).

ZUIDEMA, R. Tom (1964). The Ceque System of
Cuzco: The Social Organization of the Capital
of the Incas. Leiden (Paises Bajos): E. J. Brill.

——— (1990). «Dynastic Structures in Andean
Cultures». The Northern Dynasties: Kingship
and Statecraft in Chimor. Washington, D. C.:
Dumbarton Oaks, pp. 489-505.






EY

www.ey.com/pe/la-historia-en-ey

ISBN: 978-612-5043-07-8
9

7861251043078



