


Al Maestro Juan Flores y Mayantuyacu, 
quienes abrieron el camino del entendimiento 
entre la ciencia y el  patrimonio vivo 
de los bosques amazónicos. 

To Maestro Juan Flores and Mayantuyacu, 
who opened the path of understanding 
between science and the living heritage 
of the Amazonian forests.

Paleo
amazonia

Tomo I / Volume I

Curadora / Curator: 
Adine Gavazzi

Autores / Authors: 
Carlos Castaño-Uribe

José Iriarte

Carla Jaime Betancourt

Alfredo Narváez

Quirino Olivera

Giuseppe Orefici

José Miguel Pérez-Gómez

Alceu Ranzi

Hermilio Rosas

Stéphen Rostain

Ruth Shady

Roger Swidorowicz

PATRIMONIO MATERIAL: 
BIOSFERA Y ARQUEOLOGÍA

TANGIBLE HERITAGE: 
BIOSPHERE AND ARCHEOLOGY

Arqueología e historia del patrimonio biocultural
Archaeology and History of Biocultural Heritage



2 3

Curador / Curator: Adine GavazziAdine Gavazzi
Autores / Authors: Adine Gavazzi, Giuseppe Orefici, José Iriarte, Quirino Olivera, Carlos Castaño-Uribe, José Miguel Pérez-Gómez y Adine Gavazzi, Giuseppe Orefici, José Iriarte, Quirino Olivera, Carlos Castaño-Uribe, José Miguel Pérez-Gómez y 
Roger Swidorowicz, Ruth Shady, Hermilio Rosas, Stéphen Rostain, Alfredo Narváez, Alceu Ranzi, Carla Jaimes BetancourtRoger Swidorowicz, Ruth Shady, Hermilio Rosas, Stéphen Rostain, Alfredo Narváez, Alceu Ranzi, Carla Jaimes Betancourt

Proemio / Proem: Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Country Managing Partner, EY PerúPaulo Pantigoso Velloso da Silveira, Country Managing Partner, EY Perú

Prólogo / Prologue: Guiomar Alonso, Representante de la UNESCO, Oficina LimaGuiomar Alonso, Representante de la UNESCO, Oficina Lima

Editado y auspiciado por / Edited and sponsored by: Ernst & Young Consultores S. Civil de R.L. Av. Víctor Andrés Belaunde 171, Ernst & Young Consultores S. Civil de R.L. Av. Víctor Andrés Belaunde 171, 
Urb. El Rosario, San Isidro, Lima, Perú / Teléfono: 441 4444 / Correo electrónico/E-mail: eyperu@pe.ey.com

Dirección editorial / General Editor: Anel Pancorvo Salicetti, Apus Graph EdicionesAnel Pancorvo Salicetti, Apus Graph Ediciones

Dirección gráfica / Graphic Direction: Mario A. Vargas Castro, Apus Graph EdicionesMario A. Vargas Castro, Apus Graph Ediciones

Ilustraciones e imágenes lidar/ Illustrations and lidar Images: Manuel María Paz, Stéphen Rostain, A. Dorison, A. Zucchi, W. Manuel María Paz, Stéphen Rostain, A. Dorison, A. Zucchi, W. 
Denevan, Cataño-Uribe/Fundaherencia, Amazon Conservation Association & Foundation for Conservation and Sustainable Denevan, Cataño-Uribe/Fundaherencia, Amazon Conservation Association & Foundation for Conservation and Sustainable 
Development (FCDS), Jose Iriarte, M. Pärssinen & Fabio de Novaes Filho – Rural Tech, USGS y Garrity, Giuseppe Orefici, Elvina Development (FCDS), Jose Iriarte, M. Pärssinen & Fabio de Novaes Filho – Rural Tech, USGS y Garrity, Giuseppe Orefici, Elvina 
Pieri, Riou-Le tour du monde, Paris, Paolo Figueiredo, Magnus Morveto, Rodriguez OsorioPieri, Riou-Le tour du monde, Paris, Paolo Figueiredo, Magnus Morveto, Rodriguez Osorio

Fotografías / Photographs: Heinz Plenge S., Heinz Plenge P., Yutaka Shoshii, Google Earth images, Marton Hardy/WCS, Franz Heinz Plenge S., Heinz Plenge P., Yutaka Shoshii, Google Earth images, Marton Hardy/WCS, Franz 
Scaramelli, Onetto, Funes, Murgo (DOPRARA-INAPL), Renán Cordero, SIARB, Carlos & Lilo Methfessel (SIARB archive), C. Scaramelli, Onetto, Funes, Murgo (DOPRARA-INAPL), Renán Cordero, SIARB, Carlos & Lilo Methfessel (SIARB archive), C. 
Wesley, SIARB, Marie-Lan Nguyen, Stéphen Rostain, D. Geisjkes, A. Dorison, Roland Napoleón Bonaparte, Carlos Castaño-Uribe, Wesley, SIARB, Marie-Lan Nguyen, Stéphen Rostain, D. Geisjkes, A. Dorison, Roland Napoleón Bonaparte, Carlos Castaño-Uribe, 
Jota Arango-Fundaherencia, Martti Pärssinen, Mauricio de Pavia, José Miguel Pérez-Gómez & Roger Swidorowicz/DStretch, Jota Arango-Fundaherencia, Martti Pärssinen, Mauricio de Pavia, José Miguel Pérez-Gómez & Roger Swidorowicz/DStretch, 
Giuseppe Orefici, Elvina Pieri, Richard Evans Schultes, Frobenius-Institut-Frankfurt, Claudio Morini, Sandra Moraes, Tarcisio Giuseppe Orefici, Elvina Pieri, Richard Evans Schultes, Frobenius-Institut-Frankfurt, Claudio Morini, Sandra Moraes, Tarcisio 
Schnaider, Anna Zabella, Jess Kraft, Jhampier Giron M., Mark Tucan, Christian Declercq, Foodies Academy, Deiby Quintero, Schnaider, Anna Zabella, Jess Kraft, Jhampier Giron M., Mark Tucan, Christian Declercq, Foodies Academy, Deiby Quintero, 
Tarcisio Schnaider, Oscar Garces, Sebastian Delgado, Lecker Studio, Paolo Costa, Cinar 12345, Netphen Walpersdorf, Bennett Tarcisio Schnaider, Oscar Garces, Sebastian Delgado, Lecker Studio, Paolo Costa, Cinar 12345, Netphen Walpersdorf, Bennett 
Hennessy/Asociación Armonía, Ximena Villagrán, Karin Hissink (1952), Miguel Schmitter, Beto Santillán, Causeway, James Hennessy/Asociación Armonía, Ximena Villagrán, Karin Hissink (1952), Miguel Schmitter, Beto Santillán, Causeway, James 
Wagstaff, Matyas Rehak, Claudio Morini, Ecuador Planet, Nikolay 007, Douglas Olivares, Anja Hennern, Pedro Magrod, Txema Wagstaff, Matyas Rehak, Claudio Morini, Ecuador Planet, Nikolay 007, Douglas Olivares, Anja Hennern, Pedro Magrod, Txema 
photo, Paulo Guesser, Diego Gurgel/Secom, Guido Sánchezphoto, Paulo Guesser, Diego Gurgel/Secom, Guido Sánchez

Museos y colecciones privadas / Museums and Private collections: Museo Hermógenes Mejía Solf, Jaén; Musée de l’Homme, Museo Hermógenes Mejía Solf, Jaén; Musée de l’Homme, 
París, Museo Nacional de Sicán, Museu Paraense Emilio Goeldi/IPHAN, Museo Arqueológico Gonzalo Rincón GutiérrezParís, Museo Nacional de Sicán, Museu Paraense Emilio Goeldi/IPHAN, Museo Arqueológico Gonzalo Rincón Gutiérrez

Mapas / Maps: José Barreda, Geographos, Stéphen Rostain, Fundaherencia José Barreda, Geographos, Stéphen Rostain, Fundaherencia

Traducción-corrección inglés / Translation-English Spell Check: Héctor Zapatero DenegriHéctor Zapatero Denegri

Corrección de textos / Spell Check: Costanza Rodríguez Gavazzi, autores/author’sCostanza Rodríguez Gavazzi, autores/author’s

Asistencia de producción / Production Assistance: Doris Mandujano, Apus Graph EdicionesDoris Mandujano, Apus Graph Ediciones

Comunicaciones / Comunications: Miya Mishima, Maria Alejandra Barrientos, Janina Sanguineti, EY PerúMiya Mishima, Maria Alejandra Barrientos, Janina Sanguineti, EY Perú

Primera edición digital, diciembre 2025 / First digital edition, december 2025

ISBN 978-612-5228-07-9

Depósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú N° 2025-13916 Legal Deposit in the National Library of PeruDepósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú N° 2025-13916 Legal Deposit in the National Library of Peru
Libro electrónico disponible en / E-book available at 
www.ey.com/pe/la-historia-en-ey

© EY, Ernst & Young Perú
Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio de este libro sin la autorización expresa de EY Perú

The total or partial reproduction by any means of this book is prohibited without the authorization of EY Peru

El presente libro ha sido editado sobre la base de la investigación y aporte de cada uno de sus ensayistas y únicamente para fines de difusión cultural y gratuita. Las opiniones, 
citas, atribuciones, fotos, diagramas, ilustraciones y datos expuestos en esta publicación, son de exclusiva responsabilidad de cada autor, por lo que pudieran no reflejar 
necesariamente los puntos de vista de EY, quien no asume ninguna responsabilidad por el contenido de la presente obra e investigación. / This book has been published based 
on the research and  contributions of each of its essayists and solely for the purposes of cultural dissemination and free distribution. The opinions, quotations, attributions, 
photos, diagrams, illustrations, and data pres ented in this publication are the sole responsibility of each author and may not necessarily reflect the views of EY, which assum es no 
responsibility for the content of this work and research. 

Patrocinio / Sponsor: Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Country Managing Partner, EY Perú Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Country Managing Partner, EY Perú

Dirección y proyecto editorial / Direction & Editorial project: Anel Pancorvo Salicetti, Apus Ediciones Anel Pancorvo Salicetti, Apus Ediciones

Diseño gráfico / Graphic Design: Mario A. Vargas Castro, Apus Ediciones Mario A. Vargas Castro, Apus Ediciones

Lectura / Reader: Costanza Rodríguez Gavazzi Costanza Rodríguez Gavazzi

IInstituciones / Institutions:
Cátedra UNESCO en Antropología de la Salud, Biosfera y Sistemas de Curación – Universidad de Génova/UNESCO Chair in Anthropo-Cátedra UNESCO en Antropología de la Salud, Biosfera y Sistemas de Curación – Universidad de Génova/UNESCO Chair in Anthropo-
logy of Health, Biosphere and Healing Systems – University of Genoa: Antonio Guerci, Anna Siri y Tania Re.logy of Health, Biosphere and Healing Systems – University of Genoa: Antonio Guerci, Anna Siri y Tania Re.
Cátedra UNESCO en Tecnologías de la Información y la Comunicación para el Turismo Sostenible – Università della Svizzera italiana/Cátedra UNESCO en Tecnologías de la Información y la Comunicación para el Turismo Sostenible – Università della Svizzera italiana/
UNESCO Chair in ICT to develop and promote sustainable tourism in World Heritage: Lorenzo Cantoni, Anna Picco-Schwendener y Silvia UNESCO Chair in ICT to develop and promote sustainable tourism in World Heritage: Lorenzo Cantoni, Anna Picco-Schwendener y Silvia 
De Ascaniis.De Ascaniis.
Fidinam: Giorgio Antonini, Luca Papa.Fidinam: Giorgio Antonini, Luca Papa.
Comune di Morcote / Municipality of Morcote: Marco Brughera, Jürg Schwerzmann,  Andrea StabelliniComune di Morcote / Municipality of Morcote: Marco Brughera, Jürg Schwerzmann,  Andrea Stabellini
Consulado General de Perú en Milán/Consulate General of Peru in Milan: Ana Teresa Lecaros TerryConsulado General de Perú en Milán/Consulate General of Peru in Milan: Ana Teresa Lecaros Terry
Oficina de la UNESCO en Lima/UNESCO Office in Lima: Guiomar Alonso, José SalazarOficina de la UNESCO en Lima/UNESCO Office in Lima: Guiomar Alonso, José Salazar
World Monuments Fund Perú: José BastanteWorld Monuments Fund Perú: José Bastante
Dirección Desconcentrada de Cultura de San Martín / Decentralized Direction of Culture of San Martin: Luis VásquezDirección Desconcentrada de Cultura de San Martín / Decentralized Direction of Culture of San Martin: Luis Vásquez

Agradecimiento especial / Special Aknowledgment: Área de Conservación de Chaparrí / Chaparri Conservation Area: Heinz Plenge & Área de Conservación de Chaparrí / Chaparri Conservation Area: Heinz Plenge & 
Comunidad Muchik Santa Catalina de Chongoyape / Community Santa Catalina of ChongoyapeComunidad Muchik Santa Catalina de Chongoyape / Community Santa Catalina of Chongoyape

Interlocutores y autores / Speakers and Authors: Felipe Cárdenas, Carlos Castaño-Uribe, José Iriarte, Carla Jaimes Betancourt, Alfredo Felipe Cárdenas, Carlos Castaño-Uribe, José Iriarte, Carla Jaimes Betancourt, Alfredo 
Narváez, Quirino Olivera, Giuseppe Orefici, Elvina Pieri Orefici, Miguel Pérez-Gómez, Alceu Ranzi, Tania Re, Stéphen Rostain, Ruth ShadyNarváez, Quirino Olivera, Giuseppe Orefici, Elvina Pieri Orefici, Miguel Pérez-Gómez, Alceu Ranzi, Tania Re, Stéphen Rostain, Ruth Shady

Coordinación / Coordination:
Suiza / Switzerland: Stefano Bertolotti, Claudia Brughera, Wanda Gassner, Lia Herz, Masha Pacolli, Amelie Picco, Elena Schwerzmann, Stefano Bertolotti, Claudia Brughera, Wanda Gassner, Lia Herz, Masha Pacolli, Amelie Picco, Elena Schwerzmann, 
Olga Palumbo, Arina DenisovaOlga Palumbo, Arina Denisova
Perú / Peru: Doris Mandujano, Apus Ediciones, Julissa Grijalva, Eliana Mabire, Giuliana Schwendener Doris Mandujano, Apus Ediciones, Julissa Grijalva, Eliana Mabire, Giuliana Schwendener
Estados Unidos / United States: Humberto Salicetti, Mia Soldtwedel Humberto Salicetti, Mia Soldtwedel
Inglaterra / United Kingdom: Anel López de Romaña, Moreed Arbabzadah Anel López de Romaña, Moreed Arbabzadah

Menciones y agradecimientos de los autores / Author’s Acknowledgments and Mentions: 
José Iriarte José Iriarte 
Versión ampliada de la conferencia magistral presentada en la Octava Conferencia Europea de Ecología Tropical, celebrada en Versión ampliada de la conferencia magistral presentada en la Octava Conferencia Europea de Ecología Tropical, celebrada en 
Ámsterdam el 25 de febrero de 2025 / Expanded versión of the Keynote lectura presented at the European Conference on Tropical Ámsterdam el 25 de febrero de 2025 / Expanded versión of the Keynote lectura presented at the European Conference on Tropical 
Ecology, held in Amsterdam on February 25, 2025.Ecology, held in Amsterdam on February 25, 2025.
Financiación: ERC LASTJOURNEY (ERC Adv_834514), PAST (ERC_Cog_616179) y Paisajes Jê del Sur de Brasil: Ecología, Historia y Financiación: ERC LASTJOURNEY (ERC Adv_834514), PAST (ERC_Cog_616179) y Paisajes Jê del Sur de Brasil: Ecología, Historia y 
Poder en un Paisaje de Transición durante el Holoceno Tardío (AHRC-FAPESP_AH/K004212/1)./ Funding: Ecology, History and Power Poder en un Paisaje de Transición durante el Holoceno Tardío (AHRC-FAPESP_AH/K004212/1)./ Funding: Ecology, History and Power 
in a Transitional Landscape during the Late Holocene.in a Transitional Landscape during the Late Holocene.
José Miguel Pérez-Gómez / Roger SwidorowiczJosé Miguel Pérez-Gómez / Roger Swidorowicz
Dirección de Cultura de la Universidad Simón Bolívar / Directorate of Culture of the Simón Bolívar University (Venezuela)Dirección de Cultura de la Universidad Simón Bolívar / Directorate of Culture of the Simón Bolívar University (Venezuela)
Fundación Manoa / Manoa Foundation (Estados Unidos/United States) Fundación Manoa / Manoa Foundation (Estados Unidos/United States) 
Quirino OliveraQuirino Olivera
Asociación para la Investigación Científica de la Amazonía del Perú / Association for Scientific Research of Peruvian AmazoniaAsociación para la Investigación Científica de la Amazonía del Perú / Association for Scientific Research of Peruvian Amazonia

Mención especial a Mención especial a Giuseppe OreficiGiuseppe Orefici, por su legado en el campo de la investigación arqueológica y quien tuvo a su cargo la expedi-, por su legado en el campo de la investigación arqueológica y quien tuvo a su cargo la expedi-
ción Pusharo en el Parque Nacional del Manu. A ción Pusharo en el Parque Nacional del Manu. A Elvina PieriElvina Pieri por su generosidad en compartir el material original del levantamiento  por su generosidad en compartir el material original del levantamiento 
arqueológico y por su importante trabajo en la expedición. Y a todo el equipo que lo hizo posible: Zulma Zúñiga Peralta y Lino Pareja, arqueológico y por su importante trabajo en la expedición. Y a todo el equipo que lo hizo posible: Zulma Zúñiga Peralta y Lino Pareja, 
Maurizio Barabino, Ulisse Gosetti, Jole Giacomelli, Livio Casari, Piero Ferrari, Elvina Pieri Orefici, Sarah Orefici y las Comunidades / Maurizio Barabino, Ulisse Gosetti, Jole Giacomelli, Livio Casari, Piero Ferrari, Elvina Pieri Orefici, Sarah Orefici y las Comunidades / 
Communities Machiguenga y Mashco. Asi como las insituciones que la apoyaron: Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, Communities Machiguenga y Mashco. Asi como las insituciones que la apoyaron: Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, 
y el Instituto italiano de Cultura. / Special acknowledgment to Giuseppe Orefici for his legacy in the field of archaeological research y el Instituto italiano de Cultura. / Special acknowledgment to Giuseppe Orefici for his legacy in the field of archaeological research 
and for leading the Pusharo expedition in Manu National Park. To Elvina Pieri for her generosity in sharing the original materials from and for leading the Pusharo expedition in Manu National Park. To Elvina Pieri for her generosity in sharing the original materials from 
the archaeological survey and for her significant work in the expedition. And to the entire team that made it possible: Zulma Zúñiga the archaeological survey and for her significant work in the expedition. And to the entire team that made it possible: Zulma Zúñiga 
Peralta and Lino Pareja, Maurizio Barabino, Ulisse Gosetti, Jole Giacomelli, Livio Casari, Piero Ferrari, Elvina Pieri Orefici, Sarah Orefici, Peralta and Lino Pareja, Maurizio Barabino, Ulisse Gosetti, Jole Giacomelli, Livio Casari, Piero Ferrari, Elvina Pieri Orefici, Sarah Orefici, 
and the Machiguenga and Mashco Communities. As well as the institutions that supported it: Universidad Nacional San Antonio Abad and the Machiguenga and Mashco Communities. As well as the institutions that supported it: Universidad Nacional San Antonio Abad 
del Cusco and the Italian Institute of Culture.del Cusco and the Italian Institute of Culture.
Instituto Italiano de Cultura, Lima / Italian Institute of Culture, LimaInstituto Italiano de Cultura, Lima / Italian Institute of Culture, Lima

A / To Carlos Leyva, Proyecto Especial Arqueológico Caral-Supe  Carlos Leyva, Proyecto Especial Arqueológico Caral-Supe 

Maestros / Teachers: Lama Gangchen Rimpoche y Lama Michel Rinpoche, Albagnano, Marco Mosquera en CIAMAT Luz del Cumbe,  Lama Gangchen Rimpoche y Lama Michel Rinpoche, Albagnano, Marco Mosquera en CIAMAT Luz del Cumbe, 
Cajamarca, Beato Manfredo Settala, Monte San GiorgioCajamarca, Beato Manfredo Settala, Monte San Giorgio

Paleoamazonia. Arqueología e historia del patrimonio biocultural. Tomo 1. Patrimonio material: Biosfera y Arqueología.
Paleoamazonia. Archeology and History of Biocultural Heritage. Volume 1. Tangible Heritage: Biosphere and Archeology

Créditos / Credits Agradecimientos / Acknowledgements

Urb. El Rosario, San Isidro, Lima, Perú / Teléfono: 441 4444 / Correo electrónico/E-mail: eyperu@pe.ey.com

© EY, Ernst & Young Perú



4 5

Contenido / Content

6

16

34

30

100

142

158

196

232

496

480

488

456

428

392

354

326

264

260Proemio / Proem
Paulo Pantigoso Velloso da Silveira, Country Managing Partner, EY Perú

Prólogo / Prologue
Guiomar Alonso. Representante de la UNESCO, Oficina Lima / 
UNESCO Representative Lima Office

 
Parte 1. ARQUEOLOGÍA Y ARTE DE PALEOAMAZONIA
Part 1. ARCHAEOLOGY AND ART OF PALEOAMAZONIA 

El arte rupestre de Paleoamazonia
Rock Art of Paleoamazonia 
Adine Gavazzi 

La estación del arte rupestre en Pusharo, Parque Nacional del 
Manu, Madre de Dios 
The rock Art site at Pusharo, Manu National Park, Madre de Dios
Giuseppe Orefici
 

El bosque pintado en el tiempo profundo 
The Painted Forest in Deep Time
José Iriarte
 

Montegrande: la huella de la Amazonia en los orígenes de la 
civilización andina 
Montegrande: The Amazon’s Footprint in the Origins of the Andean 
Civilization
Quirino Olivera 
 

Chiribiquete: centro cosmogónico del poblamiento temprano en la 
Paleoamazonia colombiana 
Chiribiquete: The Cosmogonic Center of an Early Settlement in the 
Colombian Paleoamazonia
Carlos Castaño-Uribe
 

Los paisajes sagrados de Canaima: cosmovisión y espiritualidad de 
los primeros habitantes del Escudo Guayanés 
The sacred landscapes of Canaima: Cosmovision and spirituality of 
the first inhabitants of the Guiana Shield
José Miguel Pérez-Gómez / Roger Swidorowicz

Parte 2. LA PLANIFICACIÓN TERRITORIAL Y PROCESOS 
CULTURALES AMAZÓNICOS

Part 2. TERRITORIAL PLANNING AND AMAZONIAN 
CULTURAL PROCESSES 

 
Los bosques culturales de Paleoamazonia

The cultural forests of Paleomazonia
Adine Gavazzi

El Complejo Bagua y el Sistema de Establecimientos 
durante el Formativo en el Perú 

The Bagua Complex and the Settlement System 
during the Formative Period in Peru

Ruth Shady / Hermilio Rosas
 

Amazonia: Perspectivas sobre una selva «construida» 
Amazonia: Perspectives on a «constructed» forest

Stéphen Rostain
 

Arquitectura circular y paisaje en la Alta Amazonia 
del norte del Perú 

Circular Architecture and Landscape in the High Amazonia 
of Northern Peru

Alfredo Narváez
 

Geoglifos de Acre: paisaje cultural en la Amazonia 
Geoglyphs of Acre: Cultural Landscape in the Amazonia

Alceu Ranzi
 

Urbanismo tropical y transformación del paisaje en el 
suroeste amazónico 

Tropical Urbanism and Landscape Transformation in the 
Southwestern Amazonia

Carla Jaimes Betancourt

Regesto Parte 1 / Regesta Part 1

Regesto Parte 2 / Regesta Part 2

Bibliografía consolidada de los autores 
Consolidated bibliography of authors



Pa
le

oa
m

az
on

ia

6 7

Proemio
Proem
PAULO PANTIGOSO VELLOSO DA SILVEIRA
Country Managing Partner
EY Perú

Paleoamazonia: el estudio inédito de 
la profundidad histórica en el territorio 
amazónico y en su extensión sudamericana

Este primer tomo -de dos- versa acerca de la Paleoa-

mazonia (término aquí acuñado por la antropóloga y 

arquitecta suiza Adine Gavazzi). Gavazzi es, además, 

la curadora e integradora de la totalidad de esta 

entrega que reúne el aporte de 26 investigadores, 

arqueólogos, antropólogos, historiadores y ensa-

yistas que abordan la poca conocida presencia y 

desarrollo humano de históricas comunidades ama-

zónicas complejas, diversas y múltiples, distribuidas 

copiosamente en una vastísima geografía, en gran 

parte hoy oculta bajo el tejado de la amazonia del 

continente sudamericano. A priori, este libro aporta 

conocimiento nuevo, con espectaculares mapas, 

fotos e ilustraciones y una edición impecable a cargo 

de su editora, Anel Pancorvo —quien además testi-

monia su talento, pasión y entrega en la gran calidad 

de esta real obra de arte—, y devela una maravillo-

sa puesta en valor de nuestras culturas milenarias, 

las investigaciones del pasado y los más recientes 

descubrimientos, algunos obtenidos gracias a la 

aplicación de la innovadora tecnología Lidar (acró-

nimo de Light Detection and Ranging o “detección 

y medición por luz”), un sistema de teledetección 

que utiliza pulsos de luz láser para medir distancias y 

crear modelos tridimensionales precisos del entorno, 

constituyendo un aporte invaluable para la arqueolo-

gía y las ciencias sociales en general.

El viaje que emprenderemos por la Paleoamazonia 

revela una verdad fundamental: las civilizaciones que 

habitaron y transformaron el bosque amazónico des-

de tiempos inmemoriales no fueron sociedades “pri-

mitivas” ni “salvajes”, como durante siglos pretendió 

Paleoamazonia: the unprecedented study 
of the historical depth in the Amazonian 
territory and in its South American extension

This first volume—of two—deals with Paleoamazo-

nia (a term coined here by the Swiss anthropologist 

and architect Adine Gavazzi). Gavazzi is, moreover, 

the curator and integrator of the entirety of this 

work that brings together the contribution of 26 

researchers, archaeologists, anthropologists, his-

torians, and essayists who address the little-known 

presence and human development of historic 

complex, diverse, and manifold Amazonian com-

munities, widely distributed in a vast geography, 

largely hidden today under the canopy of the Am-

azon of the South American continent. A priori, this 

book contributes new knowledge, with spectacular 

maps, photos, and illustrations and an impeccable 

edition by its editor, Anel Pancorvo—who also tes-

tifies to her talent, passion, and dedication in the 

great quality of this real work of art—, and reveals 

a marvelous cultural revalorization of our millennial 

cultures, the investigations of the past and the most 

recent discoveries, some obtained thanks to the 

application of the innovative lidar technology (ac-

ronym for Light Detection and Ranging), a remote 

sensing system that uses laser light pulses to mea-

sure distances and create precise three-dimensional 

models of the environment, constituting an invalu-

able contribution to archaeology and the social sci-

ences in general.

The journey that we will undertake through 

Paleoamazonia reveals a fundamental truth: the 

civilizations that inhabited and transformed the 

Amazonian forest since time immemorial were 

not “primitive” or “savage” societies, as for 

Personaje tallado en piedra. Museo de 
Hermógenes Mejía Solf, Jaén, Perú. / 
Character carved in stone. Hermógenes 
Mejía Solf Museum, Jaén, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

8 9

algún discurso particular y de poca ciencia.  Los 

descubrimientos más recientes en el bosque paleoa-

mazónico nos muestran, por el contrario, culturas 

sofisticadas que desarrollaron formas compartidas 

de organización territorial, un lenguaje visual común 

expresado en su arte rupestre y cerámica, cosmogo-

nías profundamente articuladas en su espiritualidad, 

conocimientos avanzados en medicina y agricultura, 

y sistemas de intercambio económico permanente 

que trascendían las fronteras sin perder el horizonte 

de equilibrio con la naturaleza.

La evidencia arqueológica presentada en estas pági-

nas —desde los geoglifos de Acre (hoy Brasil) hasta 

la arquitectura circular de la Alta Amazonía, desde 

Chiribiquete (hoy Colombia) hasta Montegrande 

(hoy Perú)— testimonia la existencia de sociedades 

que supieron leer el bosque, planificarlo y habitar-

lo con una inteligencia colectiva que hoy apenas 

comenzamos a comprender. Los bosques culturales 

de Paleoamazonia son el resultado de milenios de 

diálogo entre el ser humano y su entorno, donde la 

naturaleza no fue concebida como recurso a explo-

tar, sino como maestra y compañera en la construc-

ción de la vida.

Este conocimiento ancestral no ha desaparecido. 

Permanece vivo en las comunidades indígenas 

contemporáneas, en la memoria oral de los maes-

tros shipibo, ashaninka y awajún, en las prácticas 

de manejo del biocarbón, en el uso terapéutico de 

las plantas maestras, en la geometría sagrada del 

kené, por hablar de expresiones situadas dentro de 

nuestro territorio peruano. La etnósfera amazónica 

actual es heredera directa de esa sabiduría paleoa-

mazónica, y constituye hoy un reservorio invaluable 

de conocimiento para enfrentar los desafíos globales 

de nuestro tiempo.

Adentrarse en este origen —en las raíces profun-

das de la relación entre cultura y naturaleza que la 

Paleoamazonia representa— no es un ejercicio de 

centuries some particular discourse with little 

science claimed. The most recent discoveries 

in the Paleoamazonian forest show us, on the 

contrary, sophisticated cultures that developed 

shared forms of territorial organization, a common 

visual language expressed in their rock art and 

ceramics, cosmogonies deeply articulated in their 

spirituality, advanced knowledge in medicine and 

agriculture, and systems of permanent economic 

exchange that transcended borders without losing 

the horizon of balance with nature.

The archaeological evidence presented in these 

pages—from the geoglyphs of Acre (today Brazil) to 

the circular architecture of the Upper Amazon, from 

Chiribiquete (today Colombia) to Montegrande (today 

Peru)—testifies to the existence of societies that knew 

how to read the forest, plan it, and inhabit it with a 

collective intelligence that today we are only begin-

ning to understand. The cultural forests of Paleoama-

zonia are the result of millennia of dialogue between 

the human being and their environment, where nature 

was not conceived as a resource to exploit, but as a 

teacher and companion in the construction of life.

This ancestral knowledge has not disappeared. It 

remains alive in contemporary indigenous commu-

nities, in the oral memory of the Shipibo, Ashanin-

ka, and Awajún masters, in the biochar man-

agement practices, in the therapeutic use of the 

master plants, in the sacred geometry of the kené, 

to speak of expressions located within our Peruvi-

an territory. The current Amazonian ethnosphere is 

a direct heir of that Paleoamazonian wisdom, and 

constitutes today an invaluable reservoir of knowl-

edge to face the global challenges of our time.

Delving into this origin—in the deep roots of 

the relationship between culture and nature that 

Paleoamazonia represents—is not an exercise in 

nostalgia or contemplative archaeology. It is, on 

the contrary, a necessary act to imagine and build 

nostalgia o arqueología contemplativa. Es, por el 

contrario, un acto necesario para imaginar y construir 

un futuro viable para todos. Las lecciones de soste-

nibilidad, diversidad y reciprocidad que emergen de 

estas investigaciones ofrecen caminos alternativos 

a los modelos de desarrollo que han conducido a la 

crisis ecológica planetaria.

El patrimonio biocultural amazónico nos invita a una 

reconciliación urgente: entre naturaleza y cultura, en-

tre ciencia y sabiduría ancestral, entre pasado y futu-

ro. Nos convoca a establecer diálogos interculturales 

genuinos, intercambios de conocimiento horizontal 

entre las comunidades guardianas del bosque y la 

comunidad científica internacional, colaboraciones 

que reconozcan y respeten la autoridad epistémica 

de quienes han mantenido vivo este legado durante 

generaciones.

La Paleoamazonia nos enseña que el bosque ama-

zónico no es un espacio vacío en espera de ser 

“civilizado”, sino un territorio densamente habitado 

por la memoria, la inteligencia y el espíritu. Proteger 

la Amazonia no significa solo conservar su biodi-

versidad —tarea ya de por sí crucial— sino también 

salvaguardar la diversidad cultural y el conocimiento 

ancestral que la habita y la sostiene.

En resumen, la primera parte de este tomo, abor-

da la cuenca amazónica desde la perspectiva del 

patrimonio biocultural, a cargo de Giomar Alonso. 

Luego, se escribe acerca de la presencia del Arte 

rupestre en la Paleoamazonia, desarrollado por 

Adine Gavazzi. Asimismo, se aborda la estación del 

arte rupestre en Pusharo, Parque Nacional del Manu, 

por parte de Giuseppe Orefici. Continuando con la 

amazonia en territorio peruano, se presenta a Mon-

tegrande: la huella de la Amazonia en los orígenes 

de la civilización andina, a cargo de Quirino Olivera. 

Termina esta parte primera con el bosque pinta-

do en el tiempo profundo, por José Iriarte, y con 

Chiribiquete: centro cosmogónico del poblamiento 

a viable future for all. The lessons of sustainability, 

diversity, and reciprocity that emerge from these 

investigations offer alternative paths to the de-

velopment models that have led to the planetary 

ecological crisis.

The Amazonian biocultural heritage invites us 

to an urgent reconciliation: between nature and 

culture, between science and ancestral wisdom, 

between past and future. It summons us to es-

tablish genuine intercultural dialogues, horizontal 

knowledge exchanges between the guardian com-

munities of the forest and the international scien-

tific community, collaborations that recognize and 

respect the epistemic authority of those who have 

kept this legacy alive for generations.

Paleoamazonia teaches us that the Amazonian for-

est is not an empty space waiting to be “civilized,” 

but rather a territory densely inhabited by memory, 

intelligence, and spirit. Protecting the Amazon 

does not mean only conserving its biodiversity—a 

task already crucial in itself—but also safeguarding 

the cultural diversity and ancestral knowledge that 

inhabits and sustains it.

In summary, the first part of this volume address-

es the Amazonian basin from the perspective of 

biocultural heritage, by Giomar Alonso. The next 

essay, by Adine Gavazzi, explores the presence 

of rock art in Paleoamazonia. Likewise, the rock 

art station at Pusharo, Manu National Park, is ad-

dressed by Giuseppe Orefici. Continuing with the 

Amazon in Peruvian territory, Montegrande: the 

footprint of the Amazon in the origins of Andean 

civilization, by Quirino Olivera, is presented. This 

first part ends with the forest painted in deep time, 

by José Iriarte, and with Chiribiquete: cosmogonic 

center of early settlement, developed by Carlos 

Castaño-Uribe, in addition to the sacred land-

scapes of Canaima, by Miguel Pérez Gómez and 

Roger Swidorowicz.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

10 11

temprano, desarrollado por Carlos Castaño-Uribe, 

además de los paisajes sagrados de Canaima, por 

parte de Miguel Pérez Gómez y Roger Swidorowicz.

En su segunda parte, se aborda la planificación 

territorial y procesos culturales, a cargo de Adine 

Gavazzi, el complejo Bagua y el sistema de 

establecimientos durante el Formativo, desarrollado 

por parte de Ruth Shady y Hermilio Rosas; la 

Amazonia, perspectivas sobre una selva “construida”, 

a cargo de Stéphen Rostain; la Arquitectura circular y 

paisaje en la Alta Amazonia del Norte del Perú, a cargo 

de Alfredo Narváez; los geoglifos de Acre: paisaje 

cultural en la Amazonia, por parte de Alceu Ranzi, y 

culmina con el urbanismo tropical y transformación del 

paisaje en el suroeste amazónico por parte de Carla 

Jaimes Betancourt.

En el segundo tomo de Paleoamazonia e iniciando 

la tercera parte de esta obra, disfrutaremos conocer 

acerca de las naciones ancestrales de la etnósfera 

amazónica, por parte de Wade Davis; la iconografía 

y memorias de la Paleoamazonia por parte de Adine 

Gavazzi; las diversidades amazónicas como reflejo 

de una biodiversidad, por parte de Stefano Varese; 

la “tierra negra” y el biocarbón ancestral de la 

Amazonia a cargo de Frédérique Apffel-Marglin y 

Ricardo Chirinos; los tatuajes e iconografía Awajún: 

una nueva lectura, desarrollado por parte de 

Judyta Bak, para finalmente cerrar con el universo 

iconográfico andino-amazónico desde el territorio 

ecuatorial, por parte de Felipe Cárdenas.

Iniciando la cuarta parte y última de Paleoamazonia, se 

aborda el ciclo de la vida y naturaleza sagrada con las 

cosmovisiones y su herencia a cargo de Adine Gavazzi; 

las plantas maestras y enseñanzas de las forestas 

abordado por Tania Re; las visiones amazónicas de 

Pablo Amaringo, a cargo de Luis Eduardo Luna; el 

futuro ancestral del bosque a cargo de Juan Flores y 

A. M. López de Romaña; la Paleoamazonia Ashaninka, 

a cargo de la Maestra Impirita Samani (Ashaninka), y 

Vista panorámica desde la 
fortaleza de Kuelap, Amazo-
nas, Perú. / Panoramic view 

from the Kuelap fortress, 
Amazonas, Peru.

In its second part, territorial planning and cultural 

processes are addressed, by Adine Gavazzi, the 

Bagua complex and the system of settlements 

during the Formative, developed by Ruth Shady 

and Hermilio Rosas; the Amazon, perspectives 

on a “constructed” jungle, by Stéphen Rostain; 

circular architecture and landscape in the Upper 

Amazon of Northern Peru, by Alfredo Narváez; 

the geoglyphs of Acre: cultural landscape in the 

Amazon, by Alceu Ranzi, and culminates with trop-

ical urbanism and landscape transformation in the 

southwestern Amazon by Carla Jaimes Betancourt.

In the second volume of Paleoamazonia and start-

ing the third part of this work, we will enjoy learn-

ing about the ancestral nations of the Amazonian 

ethnosphere, by Wade Davis; the iconography and 

memories of Paleoamazonia by Adine Gavazzi; the 

Amazonian diversities as a reflection of a biodiver-

sity, by Stefano Varese; the “black earth” and the 

ancestral biochar of the Amazon by Frédérique 

Apffel-Marglin and Ricardo Chirinos; the tattoos 

and Awajún iconography: a new reading, devel-

oped by Judyta Bak, to finally close with the An-

dean-Amazonian iconographic universe from the 

equatorial territory, by Felipe Cárdenas.

Starting the fourth and last part of Paleoamazonia, 

the cycle of life and sacred nature is addressed 

with the cosmovisions and their heritage by Adine 

Gavazzi; the master plants and teachings of the 

forests addressed by Tania Re; the Amazonian vi-

sions of Pablo Amaringo, by Luis Eduardo Luna; 

the ancestral future of the forest by Juan Flores 

and A.M. López de Romaña; the Ashaninka Paleo-

amazonia, by Maestra Impirita Samani (Ashaninka), 

and the Shipibo Paleoamazonia is also developed 

by Maestra Olinda Silvano (Shipibo). The epilogue 

of this work proposes the position that “The ori-

gin of the forest is the future,” by Adine Gavazzi, 

which brings together the final ideas and perspec-

tives of the compendium.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

12 13

también se desarrolla la Paleoamazonia Shipibo por 

parte de la Maestra Olinda Silvano (Shipibo). El epílogo 

de esta obra, plantea la posición de que “El origen del 

bosque es el futuro”, a cargo de Adine Gavazzi este 

reúne las ideas y perspectivas finales del compendio.

El libro concluye reconociendo y honrando la sabi-

duría acumulada durante milenios de coexistencia 

armónica con la naturaleza y propone trazar nuevos 

horizontes de esperanza. Aspira a ser un puente: 

entre disciplinas, entre culturas, entre tiempos. Una 

invitación a continuar tejiendo, desde el respeto y el 

asombro, las redes de colaboración que permitirán 

a las próximas generaciones heredar no solo un bos-

que vivo, sino también la memoria y el conocimiento 

que lo hacen posible.

Recomiendo que el lector pueda combinar la lectura 

de esta obra con otras publicaciones relacionadas 

con expresiones culturales y de relacionamiento 

con el territorio paleoamazónico como “El Tahuan-

tinsuyo de los Incas”, “Dioses y creencias del Perú 

prehispánico”,“Ñaimlap, memoria Lambayeque y 

materialidad histórica”, “Historia de las Lenguas del 

Antiguo Obispado de Trujillo” y también el “Libro 

de visitas de Santo Toribio de Mogrovejo”, todas 

ellas publicadas por EY Perú y accesibles en ey.com/

pe/la-historia-en-ey.

Agradecemos la difusión digital y gratuita del 

contenido de esta obra, para que conozcamos más 

cerca de nuestra historia del Perú y, por qué no, de 

la historia americana. En ese sentido, agradecemos 

al Ministerio de Relaciones Exteriores del Perú en 

particular a su Centro Cultural Inca Garcilaso, cuya 

dirección promueve su divulgación gratuita nacional 

e internacional (ver https://www.ccincagarcilaso.gob.

pe/creacion-y-patrimonio/actividades-mirador/libros 

peruanos/).

Petroglifo de Pusharo, Parque Nacional del Manu, Perú. / 
Pusharo petroglyph, Manu National Park, Peru.

Finalmente, como extensión de nuestro quehacer 

cotidiano que se proyecta con sentido a nuestra 

comunidad como un todo, agradezco a mis socios y a 

todos los colaboradores de EY, por nuestro esmero en 

cada servicio profesional que acometemos, pues como 

institución que vive del conocimiento particularmente 

técnico, es también nuestro interés el brindar conoci-

mientos en ángulos diferentes como es el de la forma-

ción humanista en el conocimiento de la historia de los 

que habitamos en nuestra nación peruana, y por qué 

no también en nuestra aldea sudamericana y mundial.

The book concludes by recognizing and honoring 

the wisdom accumulated during millennia of 

harmonious coexistence with nature and proposes to 

trace new horizons of hope. It aspires to be a bridge: 

between disciplines, between cultures, between 

times. An invitation to continue weaving, from 

respect and wonder, the networks of collaboration 

that will allow the next generations to inherit not only 

a living forest, but also the memory and knowledge 

that make it possible.

I recommend that the reader can combine the 

reading of this work with other publications related 

to cultural expressions and relationships with the 

Paleoamazonian territory such as “El Tahuantinsuyo 

de los Incas,” “Dioses y creencias del Perú 

prehispánico,” “Ñaimlap, memoria Lambayeque 

y materialidad histórica,” “Historia de las Lenguas 

del Antiguo Obispado de Trujillo,” and also the 

“Libro de visitas de Santo Toribio de Mogrovejo,” 

all of them published by EY Peru and accessible at 

ey.com/pe/la-historia-en-ey.

We appreciate the digital and free dissemination 

of the content of this work, so that we can know 

more closely about our history of Peru and, why 

not, of American history. In that sense, we thank the 

Ministry of Foreign Affairs of Peru, particularly its Inca 

Garcilaso Cultural Center, whose direction promotes 

its free national and international dissemination (see 

https://www.ccincagarcilaso.gob.pe/creacion-y-

patrimonio/actividades-mirador/libros peruanos/).

Finally, as an extension of our daily work, always 

guided by purpose and service to our wider 

community, I wish to thank my partners and all 

the collaborators of EY for their dedication in 

every professional endeavor we undertake. For, 

as an institution founded on technical expertise, 

we also seek to share knowledge from broader 

perspectives, among them the humanistic 

understanding of the history of those who inhabit 

our Peruvian nation, and, why not, of our South 

American and global community.

Lima, diciembre de 2025 / Lima, December 2025

Paulo Pantigoso Velloso da Silveira
Country Managing Partner

EY Perú / EY Peru



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

14 15

Kuelap, es el más grande monumento de la cultura chachapoya 
y está caracterizado por su arquitectura circular. / Kuelap 

is the largest monument of the Chachapoya culture and is 
characterized by its circular architecture.



Pa
le

oa
m

az
on

ia

16 17

Prólogo 
Prologue
GUIOMAR ALONSO
Representante de la UNESCO, Oficina Lima
UNESCO Representative Lima Office

Monolito de la Pampa del inca, Museo Hermógenes 
Mejía Solf, Jaén, Perú. / Monolith from Pampa del 
Inca, Hermógenes Mejía Solf Museum, Jaén.

Durante décadas, se ha pensado la Amazonia 

como un territorio prístino, inalterado por la 

acción humana, un vasto pulmón verde cuya historia 

parecía comenzar con la llegada de los europeos en 

el siglo XVI. Sin embargo, los avances recientes en 

tecnología lidar y en el análisis de imágenes satelita-

les aplicados a la arqueología y la antropología, han 

revelado una realidad mucho más compleja y fasci-

nante: la Amazonia es, en esencia, un paisaje cultural 

profundamente modelado por la acción humana a 

lo largo de milenios, cuya huella persiste hoy en la 

estructura misma del bosque amazónico. 

Paleoamazonia es una propuesta que reivindica una 

nueva forma de pensar la Amazonia. Es también un 

concepto acuñado por Adine Gavazzi, fruto del diá-

logo creativo con su editora Anel Pancorvo, nutrido 

por los aportes de un distinguido grupo de investi-

gadores y gracias al apoyo de Paulo Pantigoso de 

EY Perú. 

 

Su trabajo cuestiona los relatos heredados que des-

criben la Amazonia como el último territorio salvaje, 

depósito inagotable de recursos por explotar, habi-

tado por sociedades de cazadores-recolectores. En 

definitiva, Paleoamazonia invita a resignificar este 

vasto territorio de bosque tropical, como una cuna 

civilizatoria milenaria, resiliente, moldeada por cultu-

ras que supieron habitarla, transformarla, expandirla 

y convivir con ella sin destruirla.

Esta obra, poderosamente visual, compuesta en 

dos tomos y organizada en cuatro partes, articula 

hallazgos e interpretaciones innovadoras sobre el 

patrimonio biocultural amazónico, y de la sofisticada 

relación entre los pueblos amazónicos y su territorio 

a lo largo de la historia. 

For decades, the Amazonia has been conceived 

as a pristine territory, unaltered by human action, 

a vast green lung whose history seemed to begin 

with the arrival of Europeans in the 16th century. 

However, recent advances in Lidar technology and 

satellite imagery analysis applied to archaeology and 

anthropology have revealed a much more complex 

and fascinating reality: the Amazonia is, in essence, a 

cultural landscape profoundly shaped by human ac-

tion over millennia, whose footprint persists today in 

the very structure of the Amazonian forest.

Paleoamazonia is a proposal that vindicates a new 

way of thinking about the Amazonia. It is also a 

concept coined by Adine Gavazzi, fruit of creative 

dialogue with her editor Anel Pancorvo. Nourished 

by the contributions of a distinguished group of 

researchers and thanks to the support of Paulo Panti-

goso from EY Peru.

Her work challenges inherited narratives that de-

scribe the Amazonia as the last wild territory, an in-

exhaustible repository of resources to be exploited, 

inhabited by hunter-gatherer societies. In short, Pa-

leoamazonia invites us to resignify this vast territory 

of tropical forest as a millennial civilizational cradle, 

resilient, molded by cultures that knew how to inhab-

it it, transform it, expand it, and coexist with it with-

out destroying it.

This work, powerfully visual, composed in two vol-

umes and organized in four parts, articulates inno-

vative findings and interpretations about the Ama-

zonian biocultural heritage, and the sophisticated 

relationship between Amazonian peoples and their 

territory throughout history.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

18 19

Estas interpretaciones se fundamentan en un cor-

pus creciente de investigaciones arqueológicas, 

que evidencian la antigüedad y complejidad de las 

culturas amazónicas, cuya presencia en el territorio 

se remonta, al menos, a 12 500 años. Entre los tes-

timonios materiales se encuentran los petroglifos y 

pinturas rupestres de Pusharo (Perú), el arte rupestre 

de la Alta Amazonia (Perú/Ecuador) y los paisajes 

sagrados de Canaima (Venezuela). Estos vestigios 

constituyen expresiones tangibles de sistemas socia-

les, religiosos y ecológicos altamente sofisticados, 

que permiten ubicar a la Amazonia como un centro 

milenario de producción cultural y espiritual. 

A esta evidencia de la profundidad histórica del 

territorio amazónico se suma, gracias a la tecno-

logía lidar, la identificación de más de 10 000 —y 

posiblemente hasta 24 000— sitios urbanos ocultos 

bajo la densa vegetación del bosque tropical, lo que 

constituye una evidencia contundente de ocupación 

planificada a gran escala. Los patrones geométricos 

y estructuras monumentales de los geoglifos de 

Acre (Brasil), la avanzada organización territorial del 

Complejo Bagua y los sistemas de asentamientos en 

la Sierra Norte (Perú) o los sistemas hidráulicos, cam-

pos elevados y redes de caminos del valle de Upano 

(Ecuador) son parte de una realidad histórica desco-

nocida de civilizaciones milenarias. Por otra parte, 

los estudios sobre biocarbón ancestral demuestran la 

capacidad de las poblaciones amazónicas para mo-

dificar el suelo y aumentar su fertilidad, generando 

paisajes productivos y biodiversos 

Este conjunto de evidencias arqueológicas, ecológi-

cas y tecnológicas dibuja una nueva frontera de com-

prensión sobre la Amazonia. Ya no es posible sostener 

la visión de un territorio vacío, salvaje o marginal sino 

más bien de un espacio civilizatorio, diverso y com-

plejo, habitado y transformado por culturas milenarias 

capaces de generar paisajes productivos además de 

influir sobre otros territorios y culturas. Esto es preci-

samente la propuesta de Paleoamazonia.

These interpretations are based on a growing corpus 

of archaeological research, which evidences the an-

tiquity and complexity of Amazonian cultures, whose 

presence in the territory dates back at least 12,500 

years. Among the material testimonies are the petro-

glyphs and rock paintings of Pusharo (Peru), the rock 

art of the Upper Amazonia (Peru/Ecuador), and the 

sacred landscapes of Canaima (Venezuela). These 

vestiges constitute tangible expressions of highly so-

phisticated social, religious, and ecological systems, 

which allow us to place the Amazonia as a millennial 

center of cultural and spiritual production.

To this evidence of the historical depth of the Ama-

zonian territory is added, thanks to Lidar technology, 

the identification of more than 10,000—and possibly 

up to 24,000—urban sites hidden beneath the dense 

vegetation of the tropical forest, which constitutes 

compelling evidence of large-scale planned occupa-

tion. The geometric patterns and monumental struc-

tures of the Acre geoglyphs (Brazil), the advanced 

territorial organization of the Bagua Complex and 

settlement systems in the Northern Highlands (Peru), 

or the hydraulic systems, raised fields, and road net-

works of the Upano valley (Ecuador) are part of an 

unknown historical reality of millennial civilizations. 

On the other hand, studies on ancestral biochar 

demonstrate the capacity of Amazonian populations 

to modify the soil and increase its fertility, generating 

productive and biodiverse landscapes.

This set of archaeological, ecological, and technolog-

ical evidence draws a new frontier of understanding 

about the Amazonia. It is no longer possible to sustain 

the vision of an empty, wild, or marginal territory but 

rather of a civilizational space, diverse and complex, 

inhabited and transformed by millennial cultures ca-

pable of generating productive landscapes in addition 

Los secretos del bosque tropical primario son revelados gracias a 
las nuevas tecnologías de las investigaciones arqueológicas. / The 

secrets of the primary tropical forest are revealed thanks to new 
technologies in archaeological research.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

20 21

El primer tomo aborda los elementos físicos tangi-

bles que abarcan la biosfera y la arqueología ama-

zónica. Sus dos partes complementarias, ilustran la 

complejidad y diversidad de las sociedades que ha-

bitaron la Amazonia desde hace milenios. 

La primera parte se centra en el arte rupestre como 

expresión fundacional de la ocupación humana en la 

Amazonia. Petroglifos y pinturas rupestres se presen-

tan como archivos visuales de cosmovisiones, estruc-

turas sociales y vínculos ecológicos. Adine Gavazzi 

introduce esta sección con una reflexión sobre el arte 

milenario como testimonio de una Amazonia habita-

da, simbólica y comunicante. A través de investiga-

ciones arqueológicas, análisis territoriales y estudios 

sobre arte rupestre, se reconstruye un paisaje cultural 

dinámico, profundamente humano y espiritual.

Giuseppe Orefici nos lleva a la estación de arte 

rupestre de Pusharo, en Madre de Dios (Perú), donde 

los grabados en piedra revelan complejos sistemas 

simbólicos que dialogan con el entorno natural. 

Quirino Olivera examina el origen de las culturas 

en la Alta Amazonia (Perú/Ecuador) articulando el 

arte rupestre con la arqueología para reconstruir 

trayectorias culturales que replantean el papel 

de la Amazonia en la formación de civilizaciones 

complejas. José Iriarte propone una extensa lectura 

temporal del archivo ecológico y espiritual de la 

Serranía de La Lindosa, en Guiaviare (Colombia), 

donde se han documentado miles de pinturas 

rupestres con una antigüedad estimada de 12 500 

años. Estas representaciones son testimonio de la 

interacción simbólica, ecológica y social entre los 

primeros habitantes amazónicos y su entorno, y 

constituyen una de las expresiones simbólicas más 

antiguas del continente. Carlos Castaño-Uribe sitúa a 

Chiribiquete (Colombia) como centro cosmogónico 

del poblamiento temprano en la Paleoamazonia 

colombiana, destacando su rol como eje articulador 

de rutas migratorias y narrativas míticas. Finalmente, 

José Miguel Pérez-Gómez y Roger Swidorowicz 

to influencing other territories and cultures. This is 

precisely the proposal of Paleamazonia.

The first volume addresses the tangible physical ele-

ments that encompass the biosphere and Amazonian 

archaeology. Its two complementary parts illustrate 

the complexity and diversity of the societies that in-

habited the Amazon for millennia.

The first part focuses on rock art as a foundational 

expression of human occupation in the Amazonia. 

Petroglyphs and rock paintings are presented as vi-

sual archives of cosmovisions, social structures, and 

ecological links. Adine Gavazzi introduces this section 

with a reflection on millennial art as testimony of an 

inhabited, symbolic, and communicating Amazonia. 

Through archaeological research, territorial analysis, 

and studies on rock art, a dynamic cultural landscape 

is reconstructed, profoundly human and spiritual.

Giuseppe Orefici takes us to the rock art station of 

Pusharo, in Madre de Dios (Peru), where stone en-

gravings reveal complex symbolic systems that dia-

logue with the natural environment. Quirino Olivera 

examines the origin of cultures in the Upper Amazonia 

(Peru/Ecuador) articulating rock art with archaeology 

to reconstruct cultural trajectories and rethinking the 

role of the Amazonia in the formation of complex civ-

ilizations. José Iriarte proposes an extensive temporal 

reading of the ecological and spiritual archive of the 

Serranía de La Lindosa, in Guaviare (Colombia), where 

thousands of rock paintings with an estimated age of 

12,500 years have been documented. These repre-

sentations are testimony of the symbolic, ecological, 

and social interaction between the first Amazonian 

inhabitants and their environment and constitute one 

of the oldest symbolic expressions of the continent. 

Carlos Castaño-Uribe places Chiribiquete (Colombia) 

as a cosmogonic center of early settlement in Colom-

bian Paleoamazonia, highlighting its role as an articu-

lating axis of migratory routes and mythical narratives. 

Finally, Miguel Pérez Gómez and Roger Swidorowicz 

El templo de la gran espiral de Montegrande, Jaén, Cajamarca. / 
The temple of the great spiral of Montegrande, Jaén, Cajamarca.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

22 23

exploran los paisajes sagrados de Canaima, en el 

escudo Guayanés (Venezuela), como territorios de 

espiritualidad y memoria, donde la cosmovisión de los 

primeros habitantes se inscribe en la geografía misma.

La segunda parte, aborda la Amazonia como un pai-

saje cultural resultado de la interacción prolongada 

entre las comunidades amazónicas y su entorno, ca-

racterizados por sofisticados patrones de ocupación 

y organización territorial, además de extraordinarios 

paisajes sagrados. 

Ruth Shady y Hermilio Solis analizan el Complejo 

Bagua y el sistema de establecimientos durante el 

Formativo en la sierra norte (Perú), revelando redes de 

caminos, núcleos poblacionales y prácticas agrofores-

tales. Stephen Rostain formula una visión de la Amazo-

nia como selva “construida”, modelada por prácticas 

humanas que desafía la noción de naturaleza intocada. 

Su trabajo demuestra la naturaleza urbana jerárquica 

y tecnológicamente avanzada de ciertas civilizaciones 

amazónicas. Alfredo Narváez documenta estructuras 

circulares en la Alta Amazonia del norte del Perú, evi-

denciando planificación espacial y simbolismo en el 

diseño del hábitat. Alceu Ranzi presenta los geoglifos 

de Acre como expresión de territorialidad y memoria 

colectiva en el suroeste amazónico. Carla Jaimes Be-

tancourt analiza el urbanismo tropical como estrategia 

de adaptación y transformación del paisaje, revelando 

la monumentalidad y sofisticación de las sociedades 

amazónicas en la gestión del territorio. 

El segundo tomo se adentra en las dimensiones in-

materiales del patrimonio amazónico, ofreciendo una 

mirada integral sobre los universos simbólicos, su 

persistencia en la cultura contemporánea y su poten-

cial transformador en la construcción de futuros más 

sostenibles.

La tercera parte, está dedicada a la etnografía 

y la etnohistoria, explora el origen cultural y 

las evidencias simbólicas trascendidas por las 

explore the sacred landscapes of Canaima, in the 

Guiana Shield (Venezuela), as territories of spirituality 

and memory, where the cosmovision of the first inhab-

itants is inscribed in the geography itself.

The second part addresses the Amazonia as a cul-

tural landscape resulting from prolonged interaction 

between Amazonian communities and their envi-

ronment, characterized by sophisticated patterns of 

occupation and territorial organization, in addition to 

extraordinary sacred landscapes.

Ruth Shady and Hermilio Solis analyze the Bagua 

Complex and the settlement system during the For-

mative in the northern highlands (Peru), revealing 

networks of roads, population centers, and agrofor-

estry practices. Stephen Rostain formulates a vision 

of the Amazon as a “built” jungle, shaped by human 

practices that challenges the notion of untouched 

nature. His work demonstrates the hierarchical urban 

nature and technologically advanced character of 

certain Amazonian civilizations. Alfredo Narváez doc-

uments circular structures in the Upper Amazon of 

northern Peru, evidencing spatial planning and sym-

bolism in habitat design. Alceu Ranzi presents the 

Acre geoglyphs as an expression of territoriality and 

collective memory in the southwestern Amazonia. 

Carla Jaimes Betancourt analyzes tropical urbanism 

as a strategy of adaptation and landscape transfor-

mation, revealing the monumentality and sophistica-

tion of Amazonian societies in territory management.

The second volume delves into the immaterial dimen-

sions of Amazonian heritage, offering a comprehen-

sive view of the symbolic universes, their persistence 

in contemporary culture, and their transformative po-

tential in building more sustainable futures.

The third part, dedicated to ethnography and 

ethnohistory, explores the cultural origin and symbolic 

evidence transcended by Amazonian societies. 

Iconography, analyzed by Adine Gavazzi, is presented 

sociedades amazónicas. La iconografía, analizada 

por Adine Gavazzi, se presenta como un lenguaje 

visual que comunica identidades, mitografías y 

cosmovisiones. Desde los tatuajes awajun analizados 

por Judyta Bak, hasta los patrones en vestuarios y 

cerámicas, estas manifestaciones culturales reflejan 

la interconexión entre el cuerpo físico y el territorio 

espiritual. A ello se suman las reflexiones de Felipe 

Cárdenas sobre el universo iconográfico andino-

amazónico en el territorio ecuatorial, que revelan 

el calado simbólico y ecológico de estas culturas. 

En cuanto a los aportes de Frédérique Apffel-

Marglin y Ricardo Chirinos sobre la “tierra negra” o 

biocarbón ancestral constituyen una evidencia clave 

de la sofisticación ecológica de las civilizaciones 

amazónicas que combina rituales, espiritualidad 

y prácticas agrícolas y refuerza la idea de que 

la interacción con el bosque amazónico no fue 

accidental ni espontánea, sino el resultado de una 

estrategia sostenida de manejo territorial. 

La cuarta parte aborda el ciclo de la vida amazónica, 

destacando la naturaleza sagrada, simbólica y 

evocativa que estructura las prácticas cotidianas y 

rituales de los pueblos y su transcendencia, reflejo 

de una continuidad en el tiempo de la intrahistoria 

amazonica. A través del trabajo de Tania Re sobre 

las plantas maestras y las enseñanzas de las forestas, 

y de Luis Eduardo Luna sobre las visiones de Pablo 

Amaringo, se comparte una cosmovisión en la que 

el conocimiento ancestral se transmite mediante 

imágenes, sueños y paisajes ceremoniales. El 

maestro Sheripiari Juan Flores y Anel M. López de 

Romaña proponen una lectura contemporánea de 

la sabiduría indígena como guía para la defensa del 

patrimonio biocultural. 

Con sus casi 6.7 millones de km2 la Amazonia es hoy 

uno de los territorios más codiciados del planeta. 

Los modelos de uso del suelo dominantes tienden 

a ignorar la lección fundamental que la historia 

del bosque nos comparte, a saber, su resiliencia y 

as a visual language that communicates identities, 

mythographies, and cosmovisions. From the Awajun 

tattoos analyzed by Judyta Bak, to patterns in clothing 

and ceramics, these cultural manifestations reflect 

the interconnection between the physical body and 

the spiritual territory. To this are added the reflections 

of Felipe Cárdenas on the Andean-Amazonian 

iconographic universe in equatorial territory, which 

reveal the symbolic and ecological depth of these 

cultures. As for the contributions of Frédérique Apffel-

Marglin and Ricardo Chirinos on “terra preta” or 

ancestral biochar, they constitute key evidence of the 

ecological sophistication of Amazonian civilizations 

that combines rituals, spirituality, and agricultural 

practices and reinforces the idea that interaction 

with the Amazonian forest was not accidental or 

spontaneous, but the result of a sustained strategy of 

territorial management.

The fourth part addresses the cycle of Amazonian 

life, highlighting the sacred, symbolic, and evocative 

nature that structures the daily and ritual practices of 

peoples and their transcendence, reflection of a con-

tinuity in time of Amazonian intrahistory. Through the 

work of Tania Re on master plants and the teachings 

of the forests, and Luis Eduardo Luna on the visions 

of Pablo Amaringo, a cosmovision is shared in which 

ancestral knowledge is transmitted through images, 

dreams, and ceremonial landscapes. Master Sherip-

iari Juan Flores and Anel M. López de Romaña pro-

pose a contemporary reading of indigenous wisdom 

as a guide for the defense of biocultural heritage.

With its nearly 6.7 million km², the Amazon is today 

one of the most coveted territories on the planet. 

The dominant land-use models tend to ignore the 

fundamental lesson that the forest’s history shares 

with us, namely, its resilience and regenerative ca-

pacity. Understanding the role of forest management 

and the domestication of hyperdominant species 

demonstrates that there are ways to live and prosper 

in the Amazonia without destroying it.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

24 25

Paleoamazonia invites us to immerse ourselves in 

the deep history of the Amazonia, to discover the 

transcendence and validity of its knowledge, to 

change our gaze, to participate in the defense and 

conservation of one of humanity’s most valuable 

heritages.

Historical ecology, landscape archaeology, the use 

of technologies such as Lidar in dialogue with eth-

nographic and anthropological evidence of current 

Amazonian life cycles support this commitment to 

recovering the memory of one of the planet’s most 

extensive tropical forests. The Amazonia was in-

habited, domesticated, and managed by complex, 

hierarchical urban societies that developed sustain-

able forms of life, shaped the landscape, generated 

fertile soils, terraces, irrigation channels, agricultural 

fields, and symbolic spaces, built networks of roads 

and settlements, influenced the development and 

emergence of other Andean and coastal cultures, 

evidencing an expansion of knowledge and technol-

ogies, many of which remain valid today, witness to 

great resilience.

This effort to restore and make visible historical 

facts and their continuity with the present rein-

forces the dignity of contemporary Amazonian 

peoples and opens the possibility of transforming 

current approaches to conservation and sustain-

able development.

The Amazonian experience of several millennia 

demonstrates that the relationship between biotic 

networks and human beings is intrinsic, and that 

the wisdom of forest societies constitutes valid 

knowledge connected to the past. Recognizing 

this wisdom is essential for current conservation 

efforts and for building alternative models of terri-

torial management.

The implications of the Paleoamazonia proposal are 

as profound as they are urgent. In a context marked 

capacidad de regeneración. La comprensión del rol 

del manejo forestal y la domesticación de especies 

hiperdominantes, demuestra que existen formas de 

vivir y prosperar en la Amazonia sin destruirla. 

Paleoamazonia invita a sumergirse en la historia pro-

funda de la Amazonia, a descubrir la trascendencia y 

vigencia de sus conocimientos, a cambiar la mirada, 

a participar en la defensa y conservación de uno de 

los patrimonios más valiosos de la humanidad. 

La ecología histórica, la arqueología del paisaje el 

uso de tecnologías como el lidar en diálogo con la 

evidencia etnográfica y antropológica de los ciclos 

de vida amazónicos actuales sustentan esta apuesta 

por la recuperación de la memoria de uno de los 

bosques tropicales más extensos del planeta. La 

Amazonia fue habitada, domesticada y gestionada 

por sociedades complejas, urbanas jerarquizadas 

que desarrollaron formas sostenibles de vida, mol-

dearon el paisaje, generaron suelos fértiles, terrazas, 

acequias, campos agrícolas y espacios simbólicos, 

construyeron redes de caminos y asentamientos, in-

fluenciaron el desarrollo y eclosión de otras culturas 

andinas y costeñas, evidenciando una expansión de 

saberes y tecnologías, muchos de los cuales siguen 

vigentes hoy día, testigo de una gran resiliencia. 

Este esfuerzo por restituir y visibilizar los hechos his-

tóricos y su continuidad con el presente refuerza la 

dignidad de los pueblos amazónicos contemporáneos 

y abre la posibilidad de transformar los enfoques ac-

tuales de conservación y desarrollo sostenible.

La experiencia amazónica de varios milenios de-

muestra que la relación entre redes bióticas y seres 

humanos es intrínseca, y que la sabiduría de las 

sociedades del bosque constituye un conocimiento 

vigente en conexión con el pasado. Reconocer esta 

sabiduría es esencial para los esfuerzos actuales de 

conservación y para la construcción de modelos al-

ternativos de gestión territorial.

Las implicaciones de la propuesta de Paleoamazonia 

son tan profundas como urgentes. En un contexto 

marcado por la crisis climática y la deforestación ace-

lerada, esta obra que presenta EY Perú y edita Apus 

Ediciones es una herramienta ética y conceptual para 

imaginar futuros posibles. Al articular ciencia, memo-

ria y estética, reconecta el presente con un pasado 

milenario, revelando que el bosque amazónico no es 

un espacio ajeno a la humanidad, sino un territorio 

profundamente humano, resiliente y lleno de futuro.

by climate crisis and accelerated deforestation, this 

work presented by EY Peru and edited by Apus 

Ediciones is an ethical and conceptual tool for imag-

ining possible futures. By articulating science, mem-

ory, and aesthetics, it reconnects the present with a 

millennial past, revealing that the Amazonian forest 

is not a space alien to humanity, but a profoundly 

human territory, resilient and full of future.

Los niños de la Amazonia representan el futuro. / The children of the Amazon represent the future.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

26 27

Arquitectura circular en Cerro Central, Parque Nacional 
Río Abiseo, Perú. / Circular architecture at Cerro Central, 

Río Abiseo National Park, Peru.



Paleoam
azonia

28

Petroglifos de Balsapuerto, Alto Amazonas, Loreto. / 
Petroglyphs of Balsapuerto, Alto Amazonas, Loreto.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

30 31

Arqueología 
y arte de 
Paleoamazonia

Parte 1

Archaeology 
and art of 

Paleoamazonia

Part 1





Pa
le

oa
m

az
on

ia

33

El arte rupestre de 
Paleoamazonia
Rock Art of Paleamazonia
ADINE GAVAZZI

La estación del arte rupestre en Pusharo, Parque 
Nacional del Manu, Madre de Dios  

The rock art site at Pusharo, Manu National Park, 
Madre de Dios

Giuseppe Orefici
 

El bosque pintado en el tiempo profundo 
The Painted Forest in Deep Time

José Iriarte
 

Montegrande: la huella de la Amazonia en los 
orígenes de la civilización andina 

Montegrande: The Amazon’s Footprint in the 
Origins of the Andean Civilization 

Quirino Olivera 
 

Chiribiquete: Centro cosmogónico del poblamiento 
temprano en la Paleoamazonia colombiana 

Chiribiquete: Cosmogonical center of early 
settlement in the Colombian Paleoamazon

Carlos Castaño-Uribe
 

Los paisajes sagrados de Canaima: Cosmovisión 
y espiritualidad de los primeros habitantes del 

Escudo Guayanés 
The sacred landscapes of Canaima: Cosmovision 

and spirituality of the first inhabitants of the 
Guiana Shield

José Miguel Pérez-Gómez / Roger Swidorowicz



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

34 35

El arte rupestre de 
Paleoamazonia
Rock art of Paleoamazonia
ADINE GAVAZZI

Introducción

El mosaico del arte rupestre amazónico plasma en 

la forma la temprana ocupación del pensamiento 

simbólico humano, decisivo para entender las di-

námicas territoriales y la relación con cada recurso 

del ecosistema del bosque. En un territorio donde 

la interacción de sociedades genera un flujo bio-

cultural inmenso y único, y la memoria formal de 

pinturas y grabados emerge como testimonio de 

relación sagrada y conexión con ese orden dinámico 

que en forma repetida genera el cosmos. Su trama 

estratificada a lo largo de los milenios comunica inin-

terrumpidamente y sigue diseminando sus valores 

estéticos permanentes desde milenios y el progresi-

vo reconocimiento de sus huellas, reportado desde 

la época de cronistas como Acuñas (Garzón, 2017) 

y los primeros Jesuitas en Orinoco (Del Cairo, 2006) 

desafía cada iconología occidental, revelando una 

autonomía amazónica completa en la construcción 

de significados y memorias. 

Al examinar la distribución geográfica de los sitios 

de arte rupestre documentados, la vertiente orien-

tal andina de la Amazonia peruana presenta una de 

las concentraciones más altas de huellas de todo 

el continente. Esta densidad de registros no solo 

responde a la accesibilidad geológica de aflora-

mientos rocosos, sino también a la confluencia de 

factores ecológicos excepcionales: una mega diver-

sidad geológica, altitudinal, climática y biológica, 

generada por el encuentro entre los Andes tropica-

les y la planicie amazónica. Esta red de corredores 

Introduction

In its form, the mosaic of Amazonian rock art cap-

tures the early concerns of human symbolic thought, 

which is key to understanding the territorial dynamics 

and its relationships with each resource in the forest 

ecosystem. In a territory where the interaction of 

different societies generates an immense and unique 

biocultural flow, the formal memory of paintings 

and engravings emerges as a testimony to sacred 

relationship and connection with that dynamic order 

which the cosmos generates continually. Across the 

millennia, its stratified fabric continues to communi-

cate and disseminate its permanent aesthetic values. 

The progressive recognition of its rock art, reported 

since the time of chroniclers like Acuñas (Garzón, 

2017) and the first Jesuits in the Orinoco (Del Cairo, 

2006), challenges every Western iconology, revealing 

complete a Amazonian autonomy in the construction 

of meanings and memories.

In examining the geographical distribution of the 

documented rock art sites, the eastern Andean slope 

of the Peruvian Amazonia presents one of the highest 

concentrations of manifestations on the entire conti-

nent. This density of records responds not only to the 

geological accessibility of rocky outcrops, but also to 

the confluence of some exceptional ecological fac-

tors: a geological, altitudinal, climatic, and biological 

megadiversity generated by the encounter between 

Una salus victis, nullam sperare salutem.
La única salvación de los vencidos es saberlo. 

The only salvation of the vanquished is to know it. 

Virgilio Eneidas II, 354 / 
Virgil, Aeneid II, 354



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

36 37

La expresión del arte paleamazónico encuentra en la transición ambiental el origen y las formas de su paisaje cultural. 
Yamón, Amazonas, Perú. / The expression of Paleo-Amazonian art finds in the environmental transition the origin and 
forms of its cultural landscape. Yamón, Amazonas, Peru.

the tropical Andes and the Amazonian plain. 

This network of ecological transition corridors 

on the one hand determines constant biotic 

diversification, and on the other drives in-

tense human activity oriented towards artistic 

expression and symbolic monumentality. Its 

system of overlapping entities in this immense 

territory (Science Panel for the Amazon, 

2021) becomes comprehensible through the 

relationship between its hydrographic basins, 

biogeographical regions, and cultural units. 

Graphic diversity is geographical and emerges 

from a paleo-forest in constant rebirth and 

transformation. Its human result is an infinitely 

diversified graphic repertoire, where rupes-

trian forms appear as the expression of an 

ancestral and cosmocentric history that fixes 

in the forests the points of origin of its cul-

tural landscape’s evolution for the following 

millennia.

The findings of petroglyphs like those 

documented by Muñoz Castiblanco 

(2017) among others at the beginning of 

the 21st century have transformed tradition-

al notions about art history in the Amazo-

nian region. The constant integration of 

new data requires a broader reading of the 

human capacity to create meanings through 

visual representations and emphasizing 

the importance of understanding symbolic 

expressions as dynamic products of inter-

actions between human beings, the envi-

ronment, and the cosmic forces that deter-

mine them. The graphic expressions begin 

to manifest themselves by surpassing the 

simple isolated artistic manifestations, and 

from the beginning they appear as complex 

symbolic constructions, born from the pro-

found relationship of the inhabitants with 

their natural environment, the starry sky, 

and the ideas that modeled their worldview. 

de transición ecológica por un lado deter-

mina la constante diversificación biótica, y 

por el otro impulsa una intensa actividad 

humana orientada a la expresión artística y 

la monumentalidad simbólica. Su sistema de 

entidades superpuestas en este inmenso te-

rritorio (Science Panel for the Amazon, 2021) 

se vuelve comprensible en la relación entre 

su cuencas hidrográficas, regiones biogeo-

gráficas y unidades culturales. La diversidad 

gráfica es geográfica y se desprende de un 

paleo bosque en constante renacimiento y 

trasformación. Su resultado humano es un 

repertorio gráfico infinitamente diversificado, 

donde las formas rupestres aparecen como 

expresión de una historia ancestral y cosmo-

céntrica, que fija en los bosques los puntos 

de origen de la evolución de su paisaje cul-

tural en los milenios sucesivos.

Ya hallazgos de petroglifos documentados 

por Muñoz Castiblanco (2017) al principio 

del siglo XXI y las sucesivas han transfor-

mado las nociones tradicionales sobre la 

historia del arte en la región amazónica. 

La constante integración de nuevos datos 

requiere una lectura más vasta de la capaci-

dad humana para crear significados a través 

de representaciones visuales, enfatizando 

la importancia de entender las expresiones 

simbólicas como productos dinámicos de 

las interacciones entre los seres humanos, el 

medio ambiente y las fuerzas cósmicas que 

los determinan. Las expresiones gráficas em-

piezan a manifestarse superando las simples 

manifestaciones artísticas aisladas, y desde 

el principio aparecen como construcciones 

simbólicas complejas, nacidas de la relación 

profunda de los habitantes con su entorno 

natural, el cielo estrellado y las ideas que 

modelaron su cosmovisión. Bajo esta pers-

pectiva, los petroglifos no solo capturan la 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

38 39

Under this perspective, the petroglyphs not only 

capture the experience of the lived landscape but 

also communicate strategies of symbolic and ter-

ritorial appropriation in a context of high mobility 

and transformation.

 

From Arguello’s (2020) perspective, the Amazonian 

rock art exists not only as a symbolic mirror of the 

natural world, but as an active agent of territorial 

construction. Parietal expressions are not limited 

to representing external realities; they themselves 

generate territories by establishing reference 

points, transit routes, and places of meaning in the 

landscape. Thus, the action of engraving on rock 

does not only fix collective memories; it also config-

ures defined spatiality’s, modeling the use of space 

and organizing the mobility of those who come into 

contact with the place. This profound interaction 

between symbolic thought and territorial planning 

reveals that in the early Amazonia rock art was a 

strategy of both ecological and spiritual appropria-

tion of space.

Recognizing the centrality of rock art in Amazo-

nia through its forms of communication is the first 

step to approaching the cultural and ecological 

complexity of the Paleoamazonia. That universe of 

forms structures the thought of those who, among 

the first Amazonian societies, managed to nucleate 

around an idea of world, to negotiate their social 

relationships, and to project their understanding of 

the cosmos onto durable supports.

The voice of the authors who share this chapter 

responds to the need to establish an interpretive 

framework from which to interpret the graphic 

manifestations of Amazonia not as isolated 

episodes, but as expressions of an architecture of 

thought that is deeply interwoven with the territory. 

In a landscape where these manifestations are 

living forms of relationship, the contributions by 

the different authors allow for the reconstruction 

experiencia del paisaje vivido, sino que también 

comunican las estrategias de apropiación simbóli-

ca y territorial en un contexto de alta movilidad y 

transformación.

Desde la perspectiva de Arguello (2020), el arte 

rupestre amazónico existe no solo como un espejo 

simbólico del mundo natural, sino como agente 

activo de construcción territorial. Las expresiones 

parietales no se limitan a representar realidades 

externas; ellas mismas generan territorios al es-

tablecer puntos de referencia, rutas de tránsito y 

lugares de significado en el paisaje. Así, la acción 

de grabar sobre la roca no solo fija memorias co-

lectivas, sino que configura espacialidades defini-

das , modelando el uso del espacio y organizando 

la movilidad de quien entra en contacto con el 

lugar. Esta interacción profunda entre pensamien-

to simbólico y planificación territorial revela que, 

en la Amazonia temprana, el arte rupestre fue una 

estrategia de apropiación tanto ecológica como 

espiritual del espacio.

Reconocer la centralidad del arte rupestre en la 

Amazonia a partir de sus formas de comunicación 

es el primer paso para acercarse a la complejidad 

cultural y ecológica de la Paleoamazonia. Ese uni-

verso de formas estructura el pensamiento de quien 

entre las primeras sociedades amazónicas logro nu-

clearse alrededor de una idea de mundo, negociar 

sus relaciones sociales y proyectar su comprensión 

del cosmos en soportes duraderos.

La voz de los autores que comparten este capítulo 

responde a la necesidad de establecer una red 

interpretativa desde la cual se logre interpretar las 

manifestaciones gráficas de la Amazonia no como 

episodios aislados, sino como expresiones de 

una arquitectura del pensamiento profundamente 

entretejida con el territorio. En un paisaje donde 

las huellas son formas vivas de relación, las con-

tribuciones de los autores permiten reconstruir un 

El gesto de inscribir la piedra transforma el paisaje en un mapa 
vivo, donde el espacio adquiere un sentido, el territorio se or-
ganiza y se define una forma de habitar. Yamón, Amazonas, 
Perú. / The act of inscribing stone transforms the landscape 
into a living map, where space acquires meaning, territory is 
organized, and a way of inhabiting is defined. Yamón, Amazo-
nas, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

40 41

of an order that was not only inhabited, but also 

deliberately designed to sustain a memory and a 

vision of the world (Roosevelt, 1999).

José Iriarte (Iriarte et al., 2022) reflects on how 

societies have modelled their landscapes through 

rock art as a form of symbolic inscription. His study 

in La Lindosa, Colombia, reveals that petroglyphs 

and paintings are used as instruments charged with 

eco-cosmological knowledge. The marks, which 

are read by communities as interfaces between the 

visible and the spiritual world, define patterns for 

territorial control. The petroglyphs deserve to be 

analyzed as an integral part of an “ethics of care” 

that has modeled the Amazonian landscape since 

its origins.

Quirino Olivera (Clasby et al., 2024) follows this line 

of thought from the Upper Amazon, focusing on the 

emergence of the symbolic thought embodied in the 

first rupestrian signs. In his reading, the images on 

the rocks are neither decorative nor anecdotal: they 

are systems of inscription that articulate experience, 

body, and landscape. They are marks that territorial-

ize and narrate, fix routes, and organize men›s gazes. 

Olivera identifies a long-term continuity in the visual 

construction of the world, deeply anchored to a rela-

tional cosmovision.

Carlos Castaño-Uribe (2014) translates this reflec-

tion to the heart of the Guiana Shield, where the 

pictorial monumentality of Chiribiquete acts as a 

visual sanctuary of the Amazonian spirituality. Its 

walls do not only preserve but continue to commu-

nicate. The sacred dimension of rock art becomes 

evident in these rock walls which were not only a 

support, but also a threshold: spaces where the 

pictorial gesture invoked, codified, and transmitted 

the narratives that structure the mythical geography 

of the peoples of Guaviare still today.

orden que no solo fue habitado, sino deliberada-

mente diseñado para sostener una memoria y una 

visión del mundo (Roosevelt, 1999).

José Iriarte (Iriarte et al., 2022) reflexiona sobre 

cómo las sociedades han modelado sus paisajes a 

través del arte rupestre como forma de inscripción 

simbólica. Su estudio en La Lindosa, en Colombia, 

revela que los petroglifos y pinturas se usan como 

instrumentos cargados de conocimientos eco-cos-

mológicos. Las marcas, leídas por las comunidades 

como interfaces entre el mundo visible y el espiri-

tual, definen pautas para el control territorial. Los 

petroglifos merecen ser analizados como parte 

integral de una «ética de cuidado» que ha mode-

lado el paisaje amazónico desde sus orígenes.

Quirino Olivera (Clasby et al., 2024) retoma esta 

lectura desde la Alta Amazonia, enfocándose en 

la emergencia del pensamiento simbólico que se 

plasma en los primeros signos rupestres. En su 

lectura, las imágenes que aparecen en la roca no 

son decorativas ni anecdóticas: son sistemas de 

inscripción que articulan experiencia, cuerpo y pai-

saje. Son marcas que territorializan y narran, que 

fijan recorridos, que organizan la mirada. Olivera 

identifica aquí una continuidad de larga duración 

en la construcción visual del mundo, profunda-

mente anclada a una cosmovisión relacional.

Carlos Castaño-Uribe (2014) traslada esta reflexión 

al corazón del Macizo Guayanés, donde la monu-

mentalidad pictórica de Chiribiquete actúa como 

santuario visual de la espiritualidad amazónica. Sus 

muros no solo preservan, sino que siguen comu-

nicando. La dimensión sagrada del arte rupestre 

se hace evidente en estas paredes de roca que 

no solo fueron soporte, sino también umbral: es-

pacios donde el gesto pictórico invocó, codificó y 

transmitió las narraciones que aún hoy estructuran 

la geografía mítica de los pueblos del Guaviare.

Miguel Pérez-Gómez (2023) and Roger Swidorowicz 

closes this cycle with a sensitive reading of the ritual 

landscape of Canaima. To him, this rock art appears 

as an instrument of spiritual orientation, a visual sys-

tem that organizes the territory beyond the phys-

ical. The engravings and paintings act as signals 

within ritualized geographies, convening presences, 

establishing sacred limits, and remembering ances-

tral trajectories. In his vision, the images act.

In most cases the rock art of the Amazonia is mono-

chromatic, with the figures painted or engraved 

on the rocks or stones show tones of red, black, or 

ochre. This visual sobriety reflects material trans-

formations that accumulated over millennia, as well 

as perceptual limitations derived from conceptual 

frameworks that are alien to the morphology of the 

landscapes that determine them. Mineral pigments, 

such as hematite or vegetal charcoal, resist time’s 

erosion. On the contrary, organic substances (from 

plants, fungi, or animal secretions) fade without 

leaving visible traces. Only the records made using 

recent technologies (such as spectroscopy or mul-

tispectral illumination) reveal invisible layers. What 

appears today as monochromic does not corre-

spond to the sensory experience of the people who 

produced those images, nor to the cosmological 

intention of their gestures.

In the ancestral contexts the chromatic reduc-

tion obeyed to aesthetic, conceptual, or ritual 

decisions. For example, the red color —related 

to blood, vital heat and transcendence— marks 

presences more than forms. Some graphic compo-

sitions activated meanings without depending on 

a multiplicity of tones. More than visual simplifica-

tion, they were symbolic concentrations inscribed 

in environments where the pictorial gesture was 

directed to visible and invisible interlocutors.

Miguel Pérez Gómez (2023) cierran este ciclo con 

una lectura sensible del paisaje ritual de Canai-

ma. Allí, el arte rupestre aparece como instru-

mento de orientación espiritual, como sistema 

visual que organiza el territorio más allá de lo 

físico. Sus grabados y pinturas actúan como seña-

les dentro de geografías ritualizadas, convocando 

presencias, estableciendo límites sagrados, y 

recordando trayectorias ancestrales. En su visión, 

las imágenes actúan.

El arte rupestre amazónico aparece hoy, en la ma-

yoría de los casos, como monocromático. Figuras 

conservadas en piedra —pintadas o grabadas— se 

presentan en tonos de rojo, negro u ocre. Esta 

sobriedad visual, sin embargo, refleja transforma-

ciones materiales acumuladas durante milenios y 

limitaciones perceptivas derivadas de marcos con-

ceptuales ajenos a los paisajes cuya morfología los 

determina. Pigmentos minerales, como la hematita 

o el carbón vegetal, resisten la erosión del tiempo. 

Sustancias orgánicas, en cambio —provenientes de 

plantas, hongos o secreciones animales— se desva-

necen sin dejar rastros visibles. Solo registros tec-

nológicamente recientes, como la espectroscopía 

o la iluminación multiespectral, revelan capas invi-

sibles. Lo que aparece hoy como monocromía, no 

corresponde a la experiencia sensorial de quienes 

inscribieron esas imágenes, ni a la intención cosmo-

lógica de sus gestos.

En los contextos ancestrales, la reducción cromática 

ha obedecido a decisiones estéticas, conceptuales o 

rituales. El rojo, por ejemplo, vinculado a la sangre, 

al calor vital, a la trascendencia, marca presencias 

más que formas. Algunas composiciones gráficas ac-

tivaban significados sin depender de la multiplicidad 

de tonos. Más que simplificación visual, se trataba 

de concentraciones simbólicas, inscritas en entornos 

donde el gesto pictórico se dirigía a interlocutores 

visibles e invisibles.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

42 43

Muchos de los espacios rupestres se encuentran 

en lugares donde la luz no permanece, sino que se 

insinúa: en cuevas profundas, abrigos elevados y 

zonas de umbral, el color no se mostraba, sino que 

emergía bajo fuego, bruma o sombra. No existía 

una contemplación detenida, sino tránsito, des-

plazamiento y sobre todo una visión interior. Pintar 

implicaba convocar presencias en condiciones cam-

biantes, a través de umbrales sensoriales y vibracio-

nes temporales.

La cultura visual occidental del siglo XX, heredera de 

una tradición cromofóbica inaugurada por Winkel-

mann y formalizada con el Bauhaus, ha reducido el 

color de las volumetrías a un fenómeno exterior. Lo 

cromático ha sido asociado al exceso, al error, a lo 

emocional. Esta desconfianza ha moldeado también 

la lectura del arte rupestre, interpretándolo como 

esquemático, esencial, primitivo. Pero el color —en 

los Andes, en la Amazonia, en los paisajes donde la 

vida y la imagen no se separan— nunca ha sido un 

adorno: es una presencia. En la Amazonia viva, el 

color participa de una lógica relacional. Cada matiz 

expresa vínculos. Cada pigmento revela potencias. 

La pintura corporal, los tintes vegetales, las tramas 

plumarias o textiles no decoran: hacen visible una 

relación. Como señala Menta (2021), la apariencia 

no representa, sino manifiesta una posición del mun-

do. El cuerpo coloreado no se mira: se presenta, se 

convierte en actor. El color no acompaña al ser: lo 

constituye.

La percepción cromática en las culturas amazónicas 

responde a una ecología del detalle. Daly y Shepard 

(2024) ha documentado entre los Matsigenka 

una taxonomía cromática activada en prácticas 

terapéuticas y cosmológicas, donde cada variación 

indica una propiedad, una afinidad, una relación 

interespecífica. Surrallés y Kay (2016) entre los 

Candoshi, ha mostrado cómo la experiencia del 

color se construye más allá del vocabulario, a partir 

de contrastes sensoriales y contextos afectivos. 

Many of the rupestrian painting spaces are found in 

places where light does arrive directly, such as deep 

caves, elevated shelters, and threshold zones. Here, 

color was not shown, but rather it emerged under 

the fire, mist, or shadow. There was no detained 

contemplation, but rather transit, displacement, and 

above all an interior vision. Painting implied conven-

ing presences under changing conditions, through 

sensory thresholds and temporal vibrations.

The Western visual culture of the 20th century, 

heir to a chromophobic tradition inaugurated  

by Winckelmann and formalized with Bauhaus, 

has reduced the color of volumes to an exterior 

phenomenon. The chromatic has been associated 

with excess, error and the emotional. This 

distrust has also molded the reading of rock art, 

interpreting it as schematic, essential and primitive. 

But in the Andes and Amazonia —landscapes 

where life and image are not separated— color has 

never been an ornament: it has always a presence. 

In the living Amazonia, color participates in a 

relational logic. Each shade expresses links. Each 

pigment reveals potencies. Body painting, vegetal 

dyes, feathered or textile weaves do not decorate 

they make a relationship visible. As Menta (2021) 

points out, appearance does not represent but 

manifests a position of the world. The colored 

body is not looked at: it presents itself and 

becomes an actor. Color does not accompany the 

being: it constitutes it.

Chromatic perception in Amazonian cultures re-

sponds to an ecology of detail. Glenn Shepard 

(2024) has documented among the Matsigenka a 

chromatic taxonomy activated in therapeutic and 

cosmological practices, where each variation indi-

cates a property, an affinity, an interspecific relation-

ship. Surrallés and Kay (2016) have shown among the 

Candoshi how the experience of color is construct-

ed beyond vocabulary, from sensory contrasts and 

affective contexts. In his study with, Gibson (2017) 

Los espacios rupestres determinan una percepción muta-
ble de la luz y del color. Yamón, Amazonas, Perú. / Rock 
Art spaces determine a mutable perception of light and 

color. Yamón, Amazonas, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

44 45

has noted that among the Tsimané exposure to new 

languages transforms the chromatic perception by 

diversifying the terms employed. Shapiro (1977) 

has described among the Piaroa of the Orinoco a 

sensitive aesthetic where the ethical, perceptive, and 

ritual coexist, revealing an expanded understanding 

of the visible.

These experiences do not emerge from abstract 

classificatory systems, but from coexistence with ex-

treme visual diversity, where life, art, and thought are 

not fragmented. Thus, color in rock art is not added 

as a surface, but as resonance. The rocks are not a 

neutral support, but a vibrating membrane. Paint-

ing does not leave a record: it opens a path. Where 

today traces remain, in the past there were active 

chromatic presences that could convey entities and 

run across worlds. The dialogue between rupestrian 

Gibson (2017), en su estudio con los tsimané, 

ha señalado que la exposición a nuevas lenguas 

transforma la percepción cromática al diversificar los 

términos empleados. Shapiro (1977), entre los Piaroa 

del Orinoco, ha descrito una estética sensible donde 

lo ético, lo perceptivo y lo ritual coexisten, revelando 

una comprensión expandida de lo visible. 

Estas experiencias no emergen de sistemas clasifi-

catorios abstractos, sino de la convivencia con una 

diversidad visual extrema, donde la vida, el arte y el 

pensamiento no se fragmentan. El color en el arte 

rupestre se inscribe así no como superficie, sino 

como resonancia. La roca no es soporte neutro, 

sino membrana vibrátil. Pintar no deja registro: abre 

camino. Donde hoy quedan rastros, antes hubo 

presencias cromáticas activas, capaces de convocar 

entidades y atravesar mundos. El diálogo entre las 

huellas rupestres y las cosmologías amazónicas vi-

vas no se funda en analogías formales, sino en una 

sensibilidad compartida: aquella que reconoce en lo 

La pintura rupestre logra una metamorfosis cromática entre 
estados que permanecen en continua resonancia. Templo de 
Montegrande, Jaén, Perú. / Rock painting achieves a chromatic 
metamorphosis between states that remain in continuous reso-
nance. Montegrande Temple, Jaén, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

46 47

visible una red de relaciones activas. El arte rupestre, 

lejos de clausurarse en el pasado, continúa en los 

cuerpos, en los ritos, en los cantos y en las visiones. 

Y el color —ese que permanece o ese que se ha 

ido— sigue siendo vía de conexión, umbral entre lo 

perceptible y lo sagrado.

Este conjunto de perspectivas configura el umbral de 

entrada a un recorrido más amplio, donde cada re-

gión de la Amazonia revela sus formas gráficas como 

archivo del devenir humano, como lenguaje del 

paisaje y como resonancia de una memoria cósmica. 

La secuencia que sigue —desde la Amazonia no-

roccidental hasta las cuencas orientales— no es una 

taxonomía de estilos, sino una travesía por las formas 

de vida que, a través del gesto gráfico, supieron ins-

cribir su visión del mundo en la materia del tiempo. 

El recorrido anatrópico como las formas que descri-

be, teje un puente entre la arqueología y las prácticas 

culturales actuales. El valor etnoarqueológico radica 

en la posibilidad de interpretar las representaciones 

gráficas a la luz de las cosmologías indígenas vivas, 

entendiendo los petroglifos como parte de tradicio-

nes de conocimiento, ritual y territorialidad que per-

sisten hasta hoy (Reichel Dolmatoff, 2016).

Esta dimensión animada de las formas rupestres 

activa aún en múltiples territorios amazónicos, no 

es reducible a categorías visuales externas. Desde 

una perspectiva animista, las imágenes actúan como 

formas de relación, no como representaciones. Cada 

trazo establece vínculos entre cuerpos humanos y no 

humanos, entre entidades visibles e invisibles, entre 

tiempos que coexisten en un mismo tejido territorial. 

La forma no comunica un mensaje, sino una alianza, 

invoca una presencia y reorganiza una cosmología. 

Esta expresión visual responde a principios 

comunes que atraviesan múltiples tradiciones: la 

relacionalidad cósmica, en la que todo pigmento 

o trazo convoca una potencia (Fausto, 2008); la 

performatividad del gesto gráfico, donde pintar es 

abrir un umbral (Lagrou, 2007); la continuidad entre 

art and living Amazonian cosmologies is not founded 

on formal analogies, but on a shared sensibility that 

recognizes in the visible an active network of rela-

tionships. Rock art, far from closing itself in the past, 

continues in bodies, rites, songs, and in visions. And 

color —that which remains or that which is gone— 

continues to be a path of connection and a threshold 

between the perceptible and the sacred.

This set of perspectives configures the threshold of 

entrance to a broader view, one in which each region 

of Amazonia reveals its graphic forms as archives of 

human becoming, language of landscape, and res-

onance of a cosmic memory. The sequence that fol-

lows —from the northwest of Amazonia to its eastern 

basins— is not a taxonomy of styles, but a journey 

through forms of life that knew how to inscribe their 

vision of the world in the matter of time through the 

graphical gesture. The anatropical journey, like the 

forms it describes bridges archaeology to the current 

cultural practices. The ethnoarchaeological value lies 

in the possibility of interpreting graphic representa-

tions in light of living indigenous cosmologies, thus 

understanding petroglyphs as part of traditions of 

knowledge, ritual, and territoriality that persist until 

today (Reichel Dolmatoff, 2016).

This animated dimension of rupestrian forms, still 

active in various Amazonian territories, cannot be re-

duced to external visual categories. From an animist 

perspective, the images act as forms of relationship 

and not as representations. Each stroke establish-

es links between human and non-human bodies, 

between visible and invisible entities, between times 

that coexist in the same territorial fabric. Forms do 

not communicate messages but alliances, invok-

ing a presence and reorganizing a cosmology. This 

visual expression responds to common principles 

that include multiple traditions: cosmic relational-

ity, in which every pigment or stroke convokes a 

potency (Fausto, 2008); the performativity of the 

graphic gesture, where painting means opening a 

cuerpo y paisaje, que disuelve la frontera entre 

forma humana y territorio; la temporalidad circular, 

que renace ritualmente a través del canto, la danza 

o el sueño como señala Hugh-Jonesy una polisemia 

intencionada, que permite que múltiples seres lean 

el signo desde sus propios puntos de vista como 

indican Viveiros de Castro (2014) y Surrallés (2003). 

En este marco, hasta el mega paleo fauna adquiere 

una dimensión mítica, proporcionando el encuentro 

entre seres extintos en el tiempo: perezosos terrestres 

gigantes, mastodontes, caballos, camellos y otros 

ungulados han empezado a ser reconocidos en La 

Lindosa por Iriarte (2022).

En estos contextos, la imagen rupestre no aparece 

para ser contemplada, sino para ser activada: en el 

fuego, en la niebla, en el tránsito, en la vibración del 

canto. El signo no representa alguien: lo es. Su pre-

sencia sigue operando en los cuerpos, en los ritos, 

en los paisajes. El arte rupestre mantiene el pasado 

en circulación, donde cada inscripción activa un pro-

ceso de resonancia. El pensamiento así escribe en la 

roca en una materia viva y muy longeva del mundo, 

donde su texto permanece.

Para recorrer las formas gráficas del territorio ama-

zónico, conviene delimitar áreas geoculturales que 

definen itinerarios a escala continental. Se trata 

de regiones agrupadas por relaciones ecológicas, 

históricas y simbólicas diferenciadas, en las que la 

inscripción en piedra adopta modalidades propias 

de resonancia con el paisaje y con las entidades que 

lo habitan. En la Amazonia noroccidental, donde 

convergen el Macizo Guayanés y la alta cuenca del 

Amazonas, las inscripciones actúan como marcas de 

tránsito cosmológico, activadas por cantos, mitos y 

recorridos. En la Amazonia central, dominada por 

sistemas de aguas negras, la inscripción aparece 

vinculada al ritmo de los cursos fluviales y a seres 

transformadores del agua, como se observa en 

Trombetas y en los afloramientos del Urubú. La Ama-

zonia sudoccidental, donde las estribaciones andinas 

threshold (Lagrou, 2007); continuity between body 

and landscape, which dissolves the frontier between 

human form and territory; circular temporality, which 

is reborn ritually through song, dance, or dream 

(as Hugh-Jones affirms); and intentional polysemy, 

which allows multiple beings to read the signs from 

their own points of view, as Viveiros de Castro (2014) 

and Surrallés (2003) affirm. In this framework, even 

the mega paleofauna acquires a mythical dimen-

sion, providing the encounter between beings now 

extinct: giant ground sloths, mastodons, horses, 

camels, and other ungulates have been found at La 

Lindosa by Iriarte (2022).

In these contexts, the rupestrian image does not 

appear to be contemplated, but activated: in fire, in 

fog, in transit, and in the vibration of song. The signs 

do not represent someone: they are someone. Their 

presence continues to operate in bodies, rites and 

landscapes. Rock art maintains the past in circula-

tion, with each inscription activating a process of 

resonance. Thus, thought writes on rock —a living 

and very long-living matter of the world, in which the 

written text remains.

Delimiting geocultural areas that define itineraries 

on a continental scale is useful for traveling along 

the graphic forms of the Amazonian territory. These 

geocultural areas are grouped according to differ-

entiated ecological, historical, and symbolic rela-

tionships, in which the inscriptions on stones adopt 

proper modalities of resonance with the landscape 

and the entities that inhabit it. In Northwestern 

Amazonia, where the Guiana Shield and the Up-

per Amazonia basin converge, inscriptions act as 

marks of cosmological transit that are activated by 

songs, myths, and journeys. In Central Amazonia, 

dominated by blackwater systems, the inscription 

appears linked to the rhythm of fluvial courses 

and transforming beings of water, as is suggested 

by the outcrops of the Trombetas and the Urubú. 

Southwestern Amazonia, where Andean foothills 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

48 49

El Salto del Ángel, en el corazón del macizo guayanés de 
Venezuela, integra el sistema hidrográfico de los tepuyes y 

expresan la máxima variación hidrogeología. / Angel Falls, in 
the heart of the Guiana Shield massif of Venezuela, integrates 

the hydrographic system of the tepuis and expresses 
maximum hydrogeological variation.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

50 51

se diluyen en la planicie, revela nodos simbólicos 

como Pusharo o el río Beni, donde la piedra delimita 

pactos, memorias y trayectorias rituales. En la Ama-

zonia sudoriental, a lo largo del Guaporé y del Ma-

deira, las grafías de Piso Firme y Rondônia inscriben 

secuencias geométricas que estructuran territorios 

relacionales entre seres humanos y no humanos. En 

la Amazonia oriental, marcada por la dinámica de 

los Igapó y del delta, los signos aparecen y desa-

parecen con el ritmo de las aguas, como ocurre en 

Marajó o Caxiuanã. Aquí, la piedra participa de un 

ciclo de emergencia y ocultamiento que dialoga 

con mitologías acuáticas y rutas de tránsito fluvial. 

Un imponente contrapunto continental viene de la 

región de Serra da Capibara, en el noreste brasileño, 

donde la densidad y diversidad del arte rupestre 

constituye una referencia para comprender, en con-

traste, las singularidades amazónicas. Ubicada fuera 

del bioma amazónico, Capibara permite observar 

cómo distintos paisajes y cosmologías han generado 

modos gráficos de habitar el mundo y de sostener su 

memoria en la piedra más allá del bosque (Guidon y 

Pessis, 2013). 

1. Mitografías suspendidas en macizos

En la Amazonia noroccidental, comprendida entre el 

Macizo Guayanés y la cuenca alta del Amazonas, el 

arte rupestre se manifiesta como una de las formas 

más antiguas y duraderas de inscripción simbólica en 

el paisaje. Sitios como la Sierra de Chiribiquete en 

Colombia y el Río Caquetá son ejemplos de esta co-

nexión entre el paisaje y las inscripciones rupestres, 

donde el arte se convierte en un mapa cosmológi-

co activado por mitos entrelazados con recorridos. 

Desde los contextos arqueológicos de Peña Roja 

(10 000–8 000 a.C.) hasta los registros gráficos en el 

río Guayabero (desde ~7 000 a.C.), se documenta 

una ocupación humana que dejó huellas materiales 

de pensamiento cosmológico, organización social y 

apropiación espiritual del entorno. Falchetti (1993) 

ha mostrado cómo estas manifestaciones gráficas no 

dissolve into the plain, reveals symbolic nodes like 

Pusharo, Pantiacolla or the Beni River, where stones 

delimit pacts, memories, and ritual trajectories. In 

Southeastern Amazonia, along the Guaporé and the 

Madeira, the graphics of Piso Firme and Rondônia 

inscribe geometric sequences that configure territo-

ries of relationship between human and non-human 

beings. In eastern Amazonia, marked by the dynam-

ics of the igapó lands and the deltas, signs appear 

and disappear with the rhythm of the waters, as 

occurs also in Marajó or Caxiuanã. Here, stone par-

ticipates in a cycle of emergence and concealment 

that dialogues with aquatic mythologies and fluvial 

transit routes. An important continental counter-

point comes from the region of Serra da Capivara in 

the Brazilian northeast, where the density and diver-

sity of rock art constitute a contrasting reference for 

the understanding of the singularities of Amazonia. 

Located outside the Amazonian biome, Capivara 

shows how different landscapes and cosmologies 

have generated graphic modes of inhabiting the 

world and sustaining its memory in stone, beyond 

the forest (Guidon y Pessis, 2013).

1. Mythographies suspended in massifs

In Northwestern Amazonia, comprised between the 

Guiana Shield and the Upper Amazonia basin, rock 

art is one of the most ancient and durable forms 

of symbolic inscription in the landscape. Sites like 

the Sierra de Chiribiquete in Colombia and the 

Caquetá River are examples of this connection be-

tween landscape and rupestrian inscriptions, where 

art becomes a cosmological map activated by 

myths that are intertwined with paths. The archae-

ological contexts of Peña Roja (10000-8000 BCE) 

and the graphic records in the Guayabero River 

(from ca. 7000 BCE), show human occupation that 

left material traces of cosmological thought, social 

organization, and spiritual appropriation of the 

environment. Falchetti (1993) has shown that these 

graphic manifestations are not limited to rupestrian 

se limitan a ilustraciones rupestres, sino que confor-

man sistemas de signos articulados territorialmente, 

insertos en una red de relaciones entre cuerpo, en-

torno y mitología.

La distribución de los sitios —frecuentemente en 

abrigos rocosos elevados, asociados a cursos fluvia-

les mayores— revela una intención deliberada en la 

selección del soporte. En la cuenca del río Guaya-

bero, Martínez y Botiva (2002) han reconocido cómo 

estas imágenes no solo reproducen motivos, sino 

que organizan el paisaje mismo: son marcas de trán-

sito, límites de mundos, lugares de pasaje. Como 

estructuras activas de apropiación simbólica, estas 

formas gráficas definen rutas, establecen jerarquías 

espaciales y fijan memorias colectivas. En este senti-

do, el arte rupestre actúa como sintagma de territo-

rialización.

illustrations, but rather that they form systems of 

signs that are articulated in the territorial network 

of relationships between body, environment, and 

mythology.

The distribution of sites —frequently found in 

elevated rocky shelters that are associated with 

major fluvial courses— reveals a deliberate inten-

tion in the choice. In the Guayabero River basin, 

Martínez and Botiva (2002) have noted how these 

images not only reproduce motifs but also organize 

the landscape itself: they are transit marks, world 

limits, and places of passage. These graphic forms 

are active structures of symbolic appropriation that 

define routes, establish spatial hierarchies, and fix 

collective memories. In this sense, rock art acts as a 

syntagm of territorialization.

Los registros gráficos asociados a los cursos fluviales, como los del río Guayabero en el Meta, Colombia, organizan el 
paisaje a través de marcas de tránsito. / Graphic records associated with river courses, such as those of the Guayabero 
River in Meta, Colombia, organize the landscape through transit markers.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

52 53

Uno de los elementos unificadores más potentes 

de esta región es la continuidad entre las imágenes 

rupestres y las cosmologías indígenas actuales. Entre 

los desana del río Negro, por ejemplo, los grabados 

son leídos como huellas dejadas por los yebámasã, 

seres ancestrales creadores del mundo, durante 

su travesía primordial. Gerardo Reichel-Dolmatoff 

(1971) identificó estos petroglifos como marcas del 

yuruparí, un complejo simbólico y ritual que codifica 

el orden social, el calendario ceremonial y la estruc-

tura del universo. Stephen Hugh-Jones ha ampliado 

esta lectura, mostrando cómo el paisaje, los cantos 

y las imágenes se entretejen en una ontología rela-

cional donde los signos grabados en la piedra conti-

núan informando la conducta humana y organizando 

el espacio ritual. En este marco, el arte rupestre no 

es un vestigio arqueológico sino un sistema en fun-

cionamiento, parte de una ecología del pensamiento 

donde forma, memoria y territorio se co-constituyen.

Los sitios de Chiribiquete y Canaima forman parte 

de este paisaje extendido y esta lectura busca la re-

lación entre sitios menos monumentalizados, cuyas 

densidades de expresiones gráficas revelan estruc-

turas estratificades de pensamiento en evolución. 

Emerge de esta observación, más que un inventario 

de estilos, una auténtica red de lugares activados 

por símbolos compartidos: mesetas, afloramientos 

y cauces donde el gesto gráfico establece contacto 

entre mundos, entre tiempos, entre formas de exis-

tencia. En la Amazonia noroccidental, la roca no es 

muro ni soporte, sino piel del mundo: sobre ella se 

han inscrito, desde hace más de diez mil años, las 

visiones que siguen habitando el presente.

One of the most powerful unifying elements of this 

region is the continuity between the rupestrian imag-

es and the current indigenous cosmologies. Among 

the Desana of the Negro River, for example, the 

engravings are read as traces left by the yebámasã 

(ancestral creators of the world) during their primor-

dial journey. Gerardo Reichel-Dolmatoff  (1971) iden-

tified these petroglyphs as marks of the yuruparí, a 

symbolic and ritual complex that codifies the social 

order, the ceremonial calendar, and the structure of 

the universe. Stephen Hugh-Jones has expanded 

this interpretation by showing how landscape, songs, 

and images are interwoven in a relational ontology 

wherein signs engraved in stone continue informing 

the human conduct and organizing the ritual space. 

In this context, rock art is not an archaeological 

vestige but a functioning system that is part of an 

ecology of thought where form, memory, and territo-

ry co-constitute each other.

The sites of Chiribiquete and Canaima form part 

of this extended landscape, and this interpretation 

looks for the relationship between less monumental-

ized sites —whose densities of graphic expressions 

reveal stratified structures of thought in evolution. 

What emerges from this observation, more than an 

inventory of styles, is an authentic network of places 

activated by shared symbols: plateaus, outcrops, and 

channels whose graphic gestures establish contact 

between worlds, times, and forms of existence. 

In Northwestern Amazonia, rock is not the wall or the 

support, but the skin of the world: upon it have been 

inscribed, for more than 10 000 years, visions that 

continue inhabiting the present time.

Cosmologías indígenas como la yurimagua mantienen una 
continudad con el patrimonio de sus petroglifos. / Indigenous 
cosmologies such as the Yurimagua maintain continuity with the 
heritage of their petroglyphs.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

54 55

En noroeste amazónico, una red de sitios rupestres 

marca la persistencia de un pensamiento visual que 

atraviesa milenios. La Piedra de Nyi, los petroglifos 

del Caquetá y Putumayo, los grabados del río Vau-

pés y los signos del Misahuallí forman parte de una 

geografía del símbolo donde cada piedra es umbral, 

cada signo una huella de tránsito cósmico. Estas 

inscripciones no están aisladas: pertenecen a un 

sistema visual amplio, interconectado por ríos, mitos 

y trayectorias de conocimiento. La Piedra de Nyi, 

en el Guainía colombiano, constituye uno de los 

conjuntos rupestres más representativos del Macizo 

Guayanés. Documentada por Ana María Falchetti, 

esta formación concentra petroglifos que combinan 

figuras antropomorfas, espirales, soles, cruces y 

formas zoomorfas. Leída por los pueblos indígenas 

como punto de origen mítico, la piedra actúa como 

marcador del paso de los ancestros y como nodo 

de reorganización ritual del espacio. En los relatos 

cubeo, curripaco y wanano, estos grabados no 

son restos: son huellas activas de acontecimientos 

primordiales que aún resuenan en la oralidad y la 

práctica ritual. En palabras de Falchetti (1993) estos 

lugares «no son paisajes, sino estructuras de sentido 

habitadas por el símbolo.

Los petroglifos del río Caquetá y del Putumayo, en la 

frontera colombo-ecuatoriana, amplifican esta lógica 

simbólica en una escala interregional. Investigacio-

nes de Constanza Martínez, Maarten van de Guchte 

y Jorge Gasché revelan motivos astronómicos —cír-

culos radiados, cruces concéntricas, alineamientos 

de puntos— grabados en rocas ribereñas que datan 

de al menos el 2.500 a.C. Estos signos coinciden 

cronológicamente con complejos como Abeja y Ma-

porita, en la cuenca media del Orinoco, lo que su-

giere flujos culturales de larga duración a lo largo de 

los corredores fluviales. La iconografía astral, vincula-

da a calendarios agrícolas y sistemas de navegación 

ritual, establece una cartografía del cielo proyectada 

sobre la tierra. El signo aquí no es un adorno: es 

coordenada, marcador y conjuro.

In the Amazonian northwest, a network of rupestrian 

sites marks the persistence of a visual thought that 

traverses millennia. The Stone of Nyi, the petro-

glyphs of Caquetá and Putumayo, the engravings 

of the Vaupés River and the signs of Misahuallí form 

part of a geography of symbols where each stone is 

a threshold and each sign a trace of cosmic transit. 

These inscriptions are not isolated: they belong to 

an ample visual system that is interconnected by riv-

ers, myths, and trajectories of knowledge. The Stone 

of Nyi, in the Colombian Guainía, constitutes one 

of the most representative rupestrian assemblages 

of the Guiana Shield. Documented by Ana María 

Falchetti, this formation comprises petroglyphs that 

combine anthropomorphic figures, spirals, suns, 

crosses, and zoomorphic forms. Read by indigenous 

peoples as a point of mythical origin, the stones act 

as markers of ancestral passage and as nodes of a 

ritual reorganization of space. In Cubeo, Curripaco, 

and Wanano popular accounts, these engravings 

do not remain they are active traces of primordial 

events that still resonate in orality and ritual prac-

tice. In Falchetti’s words (1993), these places “are 

not landscapes, but structures of meaning inhabited 

by symbols”.

The petroglyphs of the Caquetá and the Putumayo 

rivers, on the Colombian Ecuadorian border, am-

plify this symbolic logic on an interregional scale. 

The research by Constanza Martínez, Maarten van 

de Guchte, and Jorge Gasché has revealed the 

presence astronomical motifs (e.g. radiated circles, 

concentric crosses and point alignments) engraved 

on riverside rocks dating from at least 2 500 BCE. 

The chronological coincidence of these sites with 

complexes such as Abeja and Maporita in the middle 

Orinoco suggests that there were long-term cultural 

flows along fluvial corridors. The astral iconography 

of agricultural calendars and ritual navigation sys-

tems establishes a sky cartography projected onto 

the earth. The sign here is not an ornament: it is a 

coordinate, a marker, and a conjure.

La Piedra de Nyi, expresa la persistencia tanto entre las comu-
nindades como en el imaginario. Foto: Richard Evans Schultes. /  
The Nyi Stone expresses persistence both among communities 
and in the imaginary. Photo: Richard Evans Schultes.

Páginas siguientes / next pages. En Chiribiquete, Colombia, 
confluyen pinturas rupestres y determinan un mapa animado e 
ininterumpido por milenios. / In Chiribiquete, Colombia, rock 
paintings converge and determine an animated map uninte-
rrupted for millennia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

56 57



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

58 59

En el río Vaupés, la dimensión espiritual del arte 

rupestre adquiere una densidad extraordinaria. En 

esta región de alta concentración de pueblos de 

filiación tukano oriental, estudios de Robin Wright 

y Elsa Gómez-Imbert han documentado la centrali-

dad de los petroglifos en los ciclos rituales y mitoló-

gicos. Las piedras grabadas son vistas como etapas 

del viaje ancestral de los yebámasã, que descen-

dieron por el Vaupés en la gran canoa del mundo, 

dejando cantos, nombres y signos. En la cosmolo-

gía de los desana y los barasana, estos sitios consti-

tuyen estaciones narrativas y mapas de transmisión 

de conocimiento. El grabado no está concluido en 

la piedra, sino que se activa en la palabra, el canto, 

la danza, que Wright (1998) denomina «geografías 

coreográficas del mito».

El circuito se extiende hacia el río Misahuallí, en el 

oriente ecuatoriano, donde afloramientos rocosos 

contienen grabados de espirales, puntos alineados 

y figuras estilizadas. José Cueva y Cristian López 

(2020) sitúan estos sitios en el marco de una geogra-

fía de intercambio entre las tierras altas andinas y las 

llanuras amazónicas. La proximidad de estos graba-

dos a rutas antiguas y a sitios de encuentro interét-

nico sugiere funciones de señalización y resguardo 

ritual. La piedra aquí no es solamente superficie: es 

pasaje, protección y frontera espiritual. Estos signos, 

aunque discretos, se insertan en una misma estrate-

gia integrativa de inscripción donde cada trazo de-

limita, recuerda y convoca. En conjunto, estos sitios 

confirman que la Amazonia noroccidental fue, desde 

los albores del Holoceno, un territorio modelado por 

el signo. Lo grabado no se opone a lo vivo: lo con-

tiene. A través de ríos, mesetas y grutas, se desplie-

ga un sistema de representación y orientación donde 

la memoria se vuelve visible, y el territorio, legible. 

Cada piedra, cada línea, cada figura, forma parte de 

un lenguaje que no ha cesado de hablar.

En este circuito simbólico, un caso excepcional es 

la Cueva de los tayos, ubicada en la provincia de 

The spiritual dimension of rock art acquires extraor-

dinary density in the Vaupés River. In this region with 

a high concentration of Eastern Tukano peoples, 

studies by Robin Wright and Elsa Gómez-Imbert 

have documented the centrality of petroglyphs in 

the ritual and mythological cycles. The engraved 

stones are seen as stages of the ancestral journey of 

the yebámasã, who descended the Vaupés in “the 

great canoe of the world”, leaving songs, names, 

and signs behind it. In the cosmology of the De-

sana and Barasana, these sites constitute narrative 

stations and maps of knowledge transmission. The 

engraving does not end in the stone; it is activated 

in word, song and dance, or “choreographic geogra-

phies of myth” as Wright puts it (1998).

The circuit extends towards the Misahuallí River in 

eastern Ecuador, where rocky outcrops have engrav-

ings of spirals, aligned points, and stylized figures. 

José Cueva and Cristian López (2020) put these sites 

within the framework of a geography of exchange 

between the Andean Highlands and the Amazonian 

lowlands. The proximity of these engravings to the 

ancient routes and interethnic meeting sites suggests 

they had functions of signaling and ritual protection. 

Stone here is not only surface: it is passage, protec-

tion, and spiritual frontier. 

Despite being discrete, all these signs belong to 

an integrative strategy of inscription wherein each 

stroke delimits, remembers, and convokes. Together, 

these sites confirm that Northwestern Amazonia was 

a territory modeled by sign since the dawn of the 

Holocene. The engraved does not oppose the living: 

it contains it. A system of representation and orienta-

tion in which memory becomes visible, and territory 

becomes legible unfolds through the rivers, plateaus 

and grottos. Each stone, each line and each figure is 

part of a language that has not ceased to speak.

The Cave of the Tayos, located in the province 

of Morona Santiago in Amazonian Ecuador, is an 

Morona Santiago, en el Ecuador amazónico. A di-

ferencia de los sitios abiertos y asociados a cursos 

fluviales, aquí el arte rupestre se despliega en un 

contexto subterráneo. Sampedro (1977) plantea 

que la cueva se relaciona a experiencias iniciáticas 

en espacios liminales. Este tipo de inscripción bajo 

tierra, lejos de contradecir los contextos abiertos 

como Peña Roja, los complementa: si allí se gra-

baba una relación con el horizonte, aquí se traza el 

mismo equilibrio en la profundidad. Lo subterrá-

neo no es ausencia de luz, sino matriz de origen.

La cuenca del Orinoco, eje fluvial fundamental del 

norte amazónico, alberga múltiples conjuntos de 

pinturas y grabados rupestres que aún requieren 

un mapeo integral. Desde las planicies del Alto 

Orinoco venezolano hasta los valles del Meta y 

del Guaviare, estas imágenes presentan escenas 

de caza, figuras geométricas, cuerpos estelares 

y representaciones de seres híbridos. El sitio de 

Caicara del Orinoco representa uno de los conjun-

tos rupestres más antiguos documentados de la 

región noramazónica por Alexander Von Humboldt 

(1814) durante su expedición de 1800, anotando 

su presencia en los grandes bloques graníticos que 

emergen del río. Solo dos siglos después, Tarble y 

Scaramelli (2010) han permitido comprender este 

arte no como expresión aislada, sino como parte 

de un entramado territorial complejo. El mapa de 

espirales, círculos radiados, grecas escalonadas y 

antropomorfas— se distribuyen en posiciones de 

precisa visibilidad del cauce, articulando rutas flu-

viales, puntos de observación y espacios rituales. La 

inscripción gráfica opera como marcador simbólico 

de tránsito y frontera, donde se activan pactos, na-

rrativas míticas y presencias ancestrales. En Caicara, 

la piedra no solo delimita ni representa: memora 

y convoca, haciendo del arte rupestre un compo-

nente activo en la estructuración de un territorio 

compartido por humanos, entidades del paisaje y 

fuerzas del río.

exceptional case in this symbolic circuit. Unlike the 

open sites associated with fluvial courses, here rock 

art appears in a subterranean context. Sampedro 

(1977) proposes that the cave’s engravings —which 

includes ophidiomorphic lines, points in dynam-

ic growth, and zigzag forms— relate to initiatory 

experiences in liminal spaces. This type of under-

ground inscription, far from contradicting those in 

open contexts like Peña Roja, complements them: 

while over there a relationship with the horizon was 

engraved, here the same equilibrium is recorded in 

the depths. The subterranean space is not seen as 

absence of light, but as matrix of origin.

The Orinoco basin, a fundamental fluvial axis of 

northern Amazonia, houses multiple assemblages 

of rupestrian paintings and engravings for which 

an integral mapping is not yet available. From the 

plains of the Venezuelan Upper Orinoco to the 

valleys of Meta and Guaviare, the rupestrian art 

includes hunting scenes, geometric figures, stellar 

bodies, and representations of hybrid beings.

Caicara del Orinoco is one of the most ancient rup-

estrian assemblages of the northern Amazonian 

region. The site was discovered and documented by 

Alexander von Humboldt (1814), who during his 1800 

expedition saw the great granite blocks that emerge 

from the river. Two centuries later, Tarble and Scara-

melli studied this art not as an isolated expression, but 

as part of a complex territorial network (2010). The site 

includes a set of spirals, radiated circles, and stepped 

and anthropomorphic greek keys that are distributed 

in clearly visible positions in the river, and articulate 

fluvial routes, observation points and ritual spaces. The 

graphic inscription here operates as a symbolic marker 

of transit and frontier, where pacts, mythical narratives 

and ancestral presences are activated. In Caicara, 

stone not only delimits or represents it remembers 

and convokes, making rock art an active component in 

the structuring of a territory that is shared by humans, 

landscape entities, and river forces.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

60 61

Santos-Granero (2009) y Medina (2005) han pro-

puesto que estos signos conforman un sistema de 

señalización cosmológica y demarcación territorial, 

compartido por culturas que se movían entre saba-

nas, selva y piedemonte. El Orinoco, así, no solo 

conecta geografías: enlaza sistemas de pensamiento. 

Este complejo simbólico encuentra una continuidad 

activa en la visión de los desana del río Negro, en la 

frontera entre Brasil y Colombia. En su pensamiento, 

los grabados rupestres son huellas sagradas —ves-

tigios de las transformaciones de los yebámasã— y 

funcionan como puntos nodales del mundo. Stephen 

Hugh-Jones (1979) ha descrito cómo estos lugares 

articulan cosmología, ecología y organización social. 

Los grabados no se interpretan: se actualizan. Son 

escritura no lineal, cargada de potencia, donde cada 

trazo ordena el espacio, delimita los ciclos y revela el 

lugar exacto de cada ser en la red de la existencia.

En conjunto, estos sitios componen una geografía 

viva de inscripción y resonancia. Desde los abrigos 

visibles hasta los espacios subterráneos, desde los 

ríos más antiguos hasta las piedras aún habitadas 

por el mito, el noroeste amazónico despliega un 

sistema gráfico que es, al mismo tiempo, cosmo-

gramma, cartografía ritual y archivo en piedra. El arte 

rupestre no solo nombra el mundo: lo estructura y lo 

mantiene abierto.

Santos-Granero (2009) and Medina (2005) have 

proposed that these signs form a system of cosmo-

logical signaling and territorial demarcation that was 

shared by cultures that moved between savannas, 

forest, and piedmont. Thus, the Orinoco thus does 

not only connect geographies: it links thought sys-

tems. This symbolic complex finds active continuity 

in the vision of the Desana of the Negro River, on 

the frontier between Brazil and Colombia. In their 

thought, rupestrian engravings are sacred traces —

vestiges of the transformations by the yebámasã— 

and function as nodal points of the world. Stephen 

Hugh-Jones (1979) has described how these places 

articulate cosmology, ecology, and social organi-

zation. The engravings are not interpreted: they 

are updated. They are a non-linear writing which 

is charged with potency, where each stroke orders 

space, delimits cycles, and reveals the exact place of 

each being in the network of existence.

Together, these sites compose a living geography of 

inscription and resonance. From visible shelters to 

subterranean spaces, from the most ancient rivers 

to stones still inhabited by myth, the Amazonian 

northwest displays a graphic system that is together 

cosmogram, ritual cartography, and archive in stone. 

Rock art does not only name the world, it structures 

it and keeps it open.

Los grabados del Orinoco, conforman un sistema de señalización 
territorial extendidos en forma reticular. Foto: Franz Scaramelli. / 
The engravings of the Orinoco form a system of territorial signa-

ling extended in reticular form. Photo: Franz Scaramelli.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

62 63

En la Cueva de las Manos, Ruropolis, Brasil, las pintu-
ras fueron concebidas para permanecer en la oscuridad. 
Imagen: Onetto, Funes, Murgo (DOPRARA-INAPL). / In 
the Cave of Hands, Ruropolis, Brazil, the paintings were 
conceived to remain in darkness. Image: Onetto, Funes, 
Murgo (DOPRARA-INAPL).

2. El paisaje central de aguas negras

En el centro geográfico del bioma amazónico, el 

Escudo Brasileño y la Llanura Amazónica confor-

man un paisaje donde las inscripciones rupestres 

revelan una densidad simbólica singular. Desde los 

primeros asentamientos humanos documentados 

en Pedra Pintada —que remiten a ocupaciones 

de hace más de 11 000 años— hasta los sistemas 

complejos de interacción del primer milenio de 

nuestra era, este territorio alberga formas gráficas 

que encarnan un pensamiento visual en evolución, 

en diálogo con dinámicas ecológicas, cosmovisio-

nes y tecnologías locales. A diferencia de las zonas 

noroccidentales, donde predominan grandes con-

centraciones monumentales, aquí las manifestacio-

nes rupestres se distribuyen en entornos diversos, 

muchas veces modulados por ríos de aguas negras 

y bosques de igapó, cuya variabilidad hídrica con-

diciona tanto la visibilidad como la persistencia de 

los signos (Neves, 2011).

En este eje central, la continuidad entre prácticas 

gráficas y formas de ocupación se evidencia en sitios 

como Caretas, en el río Urubú y las cuevas de Pedra 

Pintada, donde el arte rupestre aparece estrecha-

mente vinculado con contextos arqueológicos aso-

ciados a cerámica y suelos de terra preta (Simões, 

2006) . Allí, las imágenes no emergen como expre-

siones aisladas, sino como parte de una matriz téc-

nica y simbólica que configura el espacio habitado. 

Las inscripciones en piedra dialogan con el paisaje 

agroforestal y con estructuras sociales organizadas 

en torno a flujos estacionales, indicando un arte que 

trasforma el espacio en territorio. Las figuras graba-

das no están separadas del suelo fértil ni del sistema 

fluvial: operan como marcas activas de relación entre 

el cuerpo, la tierra y el tiempo cíclico del bosque.

La Cueva de las Manos, en la región de Rurópolis 

representa un caso excepcional: el único sitio amazó-

nico actualmente documentado con manifestaciones 

2. The central landscape of black waters

In the geographic center of the Amazonian biome, 

the Brazilian Shield and the Amazonian plain form 

a landscape where the density of rupestrian inscrip-

tions is singularly symbolic. From the first document-

ed human settlements in Pedra Pintada (which refer 

to occupations from more than 11 000 years ago) to 

the complex interaction systems of the first millen-

nium of our era, this territory houses graphic forms 

that embody a visual thought in evolution, in dia-

logue with ecological dynamics, cosmovisions, and 

local technologies. Unlike the northwestern zones, 

where large, monumental concentrations prevail, 

here the rupestrian manifestations are distributed in 

diverse environments, often modulated by blackwa-

ter rivers and igapó forests, whose hydric variability 

conditions both the visibility and the persistence of 

the signs (Neves, 2011).

The continuity between the graphic practices and 

forms of occupation is evident in this central axis, 

especially in sites like Caretas in the Urubú River and 

the caves of Pedra Pintada, where rock art appears 

closely linked to archaeological contexts with pottery 

and terra preta soils (Simões, 2006). There, the im-

ages do not emerge as isolated expressions, but as 

part of a technical and symbolic matrix that config-

ures the inhabited space. The inscriptions on stone 

dialogue with the agroforestry landscape and with 

social structures that are organized around seasonal 

flows, revealing an art that transforms space into ter-

ritory. The engraved figures are not separated from 

fertile soil nor from the fluvial system: they operate 

as active markers of relationships between body, 

earth, and the time cycles of the forest.

The Cave of Hands in the Rurópolis region is an 

exceptional case; it is the only currently documented 

Amazonian site that has graphic manifestations 

in areas of total darkness. Pereira (2016) suggests 

that this subterranean environment —where natural 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

64 65

gráficas en zonas de oscuridad total. Pereira (2016) 

sugiere que este entorno subterráneo, donde la luz 

natural no penetra, fue utilizado en forma ritual: las 

pinturas, activadas por fuego o sombra, revelan una 

estética del umbral propia de espacios liminales. No 

se trata de una contemplación pasiva, sino de una 

inmersión sensorial: el gesto pictórico no comunica 

hacia afuera, sino que convoca hacia dentro. El arte 

rupestre aquí no fija un pasado, sino que habilita un 

tránsito, resonando con una lógica de transforma-

ción interior propia del pensamiento amazónico.

Las formaciones litomorfas del río Trombetas, situa-

dos en la región de Oriximiná, revelan morfologías 

distribuidas en bloques graníticos a orillas del río, 

documentadas por Fonseca (2018), mostrando como 

que las prácticas culturales y los relatos mitológicos 

no se separan de los ciclos hidrológicos y del paisaje 

fluvial. Los signos aparecen y desaparecen con las 

crecidas del río, estableciendo un sistema gráfico 

que no busca permanencia, sino que pulsa con el 

entorno, activando narrativas que vinculan animales 

transformadores, ancestros y seres de las aguas. En 

este contexto, los signos no sólo delimitan lugares 

rituales, sino que convocan ancestros poderosos, 

activando narrativas de origen y ciclos cósmicos. La 

repetición de motivos zoomorfos no responde aquí 

a una estrategia gráfica para anclar en la piedra un 

orden vital relacional: la vida animal como espejo y 

mediador del mundo espiritual.

Los grabados rupestres del río Erepecuru, afluente 

del Trombetas, aparecen en afloramientos rocosos 

que emergen sólo durante la estación seca, cuando 

el nivel del agua desciende y revela superficies habi-

tualmente sumergidas. Esta visibilidad intermitente 

no es un obstáculo, sino parte constitutiva de su 

lógica simbólica: los signos aparecen y desaparecen 

según el ritmo del agua, obedeciendo a un ritmo 

estético del pulso ecológico. Para las comunidades 

que habitan la región, el río no es un límite ni una 

vía de tránsito, sino una entidad que respira marca el 

light does not penetrate— was used ritually: the 

paintings, activated by fire or shadow, reveal an 

aesthetics of the threshold which is typical of 

liminal spaces. It is not passive contemplation, but 

sensory immersion: the pictorial gesture does not 

communicate outward but convokes inward. Rock art 

here does not fix a past, but rather it enables transit, 

resonating with a logic of interior transformation 

which is part of Amazonian thought.

The lithomorphic formations of the Trombetas 

River, located in the Oriximiná region, were doc-

umented by Fonseca (2018. These morphologies 

appear in granite blocks on riverbanks and show 

how cultural practices and mythological accounts 

are not separated from the hydrological cycles and 

the fluvial landscape. The signs appear and dis-

appear with the rising and lowering levels of the 

river, establishing a graphic system that does not 

seek permanence, but rather pulses with the envi-

ronment to activate narratives that link transform-

ing animals, ancestors, and water beings. In this 

context, the signs not only delimit ritual places, 

but convoke powerful ancestors, activating narra-

tives of origin and cosmic cycles. Here the repe-

tition of zoomorphic motifs does not respond to 

a graphic strategy of fixing a relational vital order 

into the stones: animal life as mirror and mediator 

of the spiritual world.

The rupestrian engravings of the Erepecuru River, 

tributary of the Trombetas, appear in rocky out-

crops that emerge only during the dry season, 

when the water level descends and reveals habitu-

ally submerged surfaces. This intermittent visibility 

is not an obstacle, but a constituent of its symbol-

ic logic: the signs appear and disappear accord-

ing to the water rhythm, obeying an aesthetic 

rhythm of ecological pulse. For the communities 

that inhabit the region, the river is not a limit or 

a transit route, but an entity that breathes, marks 

time, and regulates the access to the potencies. 

tiempo y regula el acceso a las potencias. Raymond 

(2008) señala una relación entre arte y fluctuación 

hídrica. Esto sugiere una inscripción pensada no para 

la permanencia, sino para el ritmo de un arte que 

acontece cíclicamente, más que perdurar.

El sitio de Werehpai, ubicado en el suroeste de 

Surinam, a unos 10 km de la comunidad tiriyó de 

Kwamalasamutu, constituye la mayor concentración 

conocida de petroglifos prehispánicos en ese país, 

con más de 300 grabados registrados. Descubierto 

a finales de los años 90 por miembros de la comu-

nidad tiriyó, el sitio fue documentado en detalle en 

la investigación de Versteeg (2003), quien identifica 

en las inscripciones un conjunto de motivos geomé-

tricos, figuras antropomorfas y zoomorfas, estraté-

gicamente situadas en cavidades y afloramientos 

rocosos. Durante las excavaciones, se encontraron 

fragmentos cerámicos y restos de carbón datados 

entre 5 000 y 4 200 años AP, posicionando a Were-

hpai como uno de los sitios cerámicos más antiguos 

de la Amazonia surinamesa.

Para los tiriyó, las figuras no son simples grabados: 

son huellas de seres ancestrales, entidades transfor-

madoras que moldearon el paisaje y establecieron 

puntos de acceso entre el mundo visible y el infra-

mundo. Los petroglifos no cuentan una historia, sino 

que mantienen una presencia activa, recordando 

alianzas, pactos y trayectorias. Esta dimensión espi-

ritual sigue vigente en la memoria oral de la comuni-

dad, que asocia los motivos rupestres a seres protec-

tores vinculados a los ciclos del agua, las estaciones 

y los ritmos amazónicos.

Los petroglifos del río Xingú, documentados por 

Heckenberger (2005) con las comunidades del 

Alto Xingú, revelan un repertorio simbólico denso 

y articulado. Las figuraciones polimorfas —reflejan 

una cosmología de la interdependencia, donde 

la inscripción no sólo narra mitos de origen, sino 

que regula la convivencia entre formas vivientes 

Raymond (2008) notes a relationship between art 

and hydric fluctuation. This suggests that the in-

scriptions were not conceived for permanence or 

endurance, but rather for the rhythm of an art that 

appears in cycles.

The site of Werehpai, located about 10 km from 

the Tiriyó community of Kwamalasamutu in south-

western Suriname, configures the largest known 

concentration of pre-Hispanic petroglyphs in that 

country. With more than 300 recorded engravings, 

it was discovered in the late 1990s by members 

of the Tiriyó community and was documented 

in detail by Versteeg’s (2003), who identified in 

these petroglyphs a set of geometric motifs and 

anthropomorphic/zoomorphic figures that were 

strategically situated in rock cavities and outcrops. 

The excavations yielded pottery fragments and 

charcoal remains from between 5 000 and 4 200 

years BP, which puts Werehpai as one of the most 

ancient pottery sites in the Amazonia of Surinam.

To the Tiriyó, the figures are not simple engravings 

but rather traces left behind by ancestral beings 

—transforming entities that molded the landscape 

and established access points between the visible 

world and the underworld. The petroglyphs do not 

tell a story, but maintain active presence, remem-

bering alliances, pacts, and trajectories. This spiri-

tual dimension remains current in the community’s 

oral memory, which associates rupestrian motifs 

to protective beings linked to the water cycles, 

seasons, and Amazonian rhythms.

The petroglyphs of the Xingu River, documented 

by Heckenberger (2005) together with the Upper 

Xingu communities, reveal a dense and articulated 

symbolic repertoire. These polymorphic figures 

reflect a cosmology of interdependence, where-

in the inscriptions not only narrate the myths of 

origin but regulate the coexistence of the living 

forms in the forest. These signs operate as active 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

66 67

El contexto geográfico de los bosques de Rondonia se caracte-
rizan por bosques meandriformes en llanos extendidos. Brasil. / 

The geographical context of the forests of Rondônia is characteri-
zed by meandering forests in extended plains. Brazil.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

68 69

del bosque. Estos signos operan como interfaces 

activas que estructuran el tiempo circular, delimitan 

los territorios rituales y codifican jerarquías sociales 

dentro del paisaje. En este contexto, el arte rupestre 

es parte de un sistema gráfico expandido que sostie-

ne la cosmología espacial del mundo indígena. Las 

superficies trabajadas fijan una gramática ritual que 

cíclicamente renace en la danza, el canto y la memo-

ria territorial de las comunidades. 

El sitio arqueológico de Borne 1, ubicado en la re-

gión de Mitaraka, en la frontera entre Brasil (estado 

de Pará) y la Guayana Francesa, constituye un encla-

ve estratégico donde la inscripción rupestre y la ar-

quitectura lítica no operan de forma independiente, 

sino como parte de un mismo dispositivo territorial 

(Mazière, 2005) . Las estructuras de piedra, alineadas 

en configuraciones rectilíneas, no sólo delimitan el 

espacio físico, sino que anclan potencias invisibles, 

estableciendo puntos de acceso entre el mundo hu-

mano y el dominio espiritual.

Los petroglifos, representando figuras antropomorfas 

y zoomorfas —lagartos estilizados, cuerpos humanos 

esquematizados y signos geométricos—, funcionan 

como señales de paso, indicaciones que orientan el 

tránsito entre espacios consagrados. Estas inscrip-

ciones no cuentan una historia en términos lineales, 

sino que cartografían alianzas y límites, manteniendo 

activas ciertas presencias que habitan la piedra. En 

este contexto, la piedra no es soporte inerte, sino 

membrana permeable, donde lo visible y lo invisible 

se entrelazan en un mismo tejido cosmológico. Para 

las comunidades indígenas que habitaron el área, la 

disposición de los bloques líticos y las marcas gra-

badas ordenan la circulación del poder, funcionando 

como un mapa ritual que instruye sobre las relacio-

nes entre humanos, animales y seres tutelares. Esta 

dimensión territorial y relacional convierte a Borne 

1 en un umbral simbólico, un nodo donde el paisaje 

se configura como texto y donde las inscripciones 

rupestres activan la memoria del territorio.

interfaces that structure the circular time, delimit 

the ritual territories, and codify the social hierar-

chies within landscape. In this context, the rock 

art is part of an expanded graphic system that 

supports the spatial cosmology of the indigenous 

world. The worked surfaces fix a ritual grammar 

that revives cyclically in dance, song, and the 

communities’ territorial memory.

The archaeological site of Borne 1, located in the 

Mitaraka region, on the frontier between Brazil 

(state of Pará) and French Guiana, constitutes a stra-

tegic enclave where rupestrian inscriptions and lith-

ic architecture do not operate independently, but as 

part of the same territorial device (Mazière, 2005). 

The stone structures, which are aligned in rectilinear 

configurations, do not only delimit physical space, 

but also anchor invisible potencies, establishing 

access points between the human world and the 

spiritual domain.

The petroglyphs, represent anthropomorphic and 

zoomorphic figures (stylized lizards, schematized 

human bodies and geometric signs) that act as 

passage signals, indicators that orient the transit 

between consecrated spaces. These inscriptions 

do not tell stories in linear terms, rather, they are 

cartographies of alliances and limits; they ensure 

that the presences that inhabit the stones remain 

active. In this context, a stone is not an inert 

support, but a permeable membrane in which 

the visible and the invisible intertwine in a single 

cosmological fabric. To the indigenous communi-

ties that inhabited this area, the disposition of the 

lithic blocks and the engraved marks arranged the 

circulation of power and acted as a ritual map that 

gave instructions on the relationships between 

humans, animals and tutelary beings. This territo-

rial and relational dimension turns Borne 1 into a 

symbolic threshold, a node where the landscape 

translates into text and rupestrian inscriptions acti-

vate the memory of the territory.

El contexto espacial en el arte rupestre nunca es 

neutral. En la región del río Tapajós, las comunida-

des Mundurucú mantienen una relación viva con 

las pinturas rupestres que marcan ciertas grutas y 

afloramientos rocosos de difícil acceso. Estas imá-

genes —frecuentemente asociadas a figuras antro-

pomorfas, manos y animales transformados— no 

son interpretadas como arte antiguo o testimonio 

arqueológico, sino como presencias activas de enti-

dades que modelaron el paisaje y fundaron el orden 

del mundo. Los relatos orales recogidos por Cabral 

(2014) señalan que estas figuras fueron hechas por 

seres del tiempo primordial que dejaron instruccio-

nes, advertencias o límites. Las imágenes, por tanto, 

no solo se ven: se consultan. Constituyen un archivo 

cosmológico cuya lectura requiere sensibilidad ritual. 

Pintadas en lugares donde la luz cambia, donde la 

humedad oscila, estas formas gráficas operan como 

umbrales entre mundos, sosteniendo el acceso al 

presente (Cardoso et al., 2023).

En el Parque Nacional Montañas del Tumucuma-

que, en el extremo norte de Brasil, se encuentran 

diversos sitios de arte rupestre atribuidos a culturas 

anteriores a la presencia de los tiriyó. Estos petro-

glifos, ubicados en lugares de difícil acceso, son 

reconocidos por los tiriyó como marcas dejadas por 

seres transformadores que moldearon el paisaje y 

establecieron puntos de contacto entre planos ma-

teriales y espirituales.

Para los tiriyó, las inscripciones no operan como res-

tos del pasado, sino como huellas activas que anclan 

en la piedra la memoria de alianzas y conflictos inte-

rétnicos. Frikel (1963) documenta cómo las narrativas 

orales atribuyen a estos grabados un origen pre-

colonial, asociado a seres mitológicos que viajaron 

entre mundos, inscribiendo en la roca las pruebas de 

sus acciones. En esta perspectiva, la piedra no es un 

soporte inerte, sino un territorio sensorial donde lo 

sagrado se reactiva cíclicamente a través del canto y 

del recuerdo.

Spatial context in rock art is never neutral. In the 

Tapajós River region, the Mundurucú communities 

maintain a living relationship with the rupestrian 

paintings that mark certain grottos and rocky out-

crops of difficult access. These images, which are 

frequently associated with anthropomorphic figures, 

hands, and transformed animals, are not interpreted 

as ancient art or archaeological testimony, but rath-

er as active presences of entities that modeled the 

landscape and founded the world order. The oral 

accounts collected by Cabral (2014) indicate that 

these figures were made by beings of a primordial 

time who left instructions, warnings, or limits. The 

images, therefore, are not just looked at, they are 

consulted; they are a cosmological archive whose 

reading requires ritual sensitivity. Painted in places 

where the illumination changes and humidity os-

cillates, these graphic forms operate as thresholds 

between different worlds, supporting access to the 

present (Cardoso et al., 2023).

The Tumucumaque Mountains National Park of 

Brazil’s extreme north hosts various rock art sites 

attributed to cultures prior to the Tiriyó presence. 

These petroglyphs are located in places of difficult 

access and are seen by the Tiriyó as marks left by 

transforming beings who molded landscape and 

established contact points between the material and 

the spiritual planes.

To the Tiriyó, the inscriptions do not operate as 

remains of the past but as active traces that anchor 

the memory of alliances and interethnic conflicts 

into the stone. Frikel (1963) documents how the 

oral narratives attribute a precolonial origin to these 

engravings —which are associated with mytho-

logical beings who traveled between the worlds, 

leaving proofs of their actions in the form of inscrip-

tions on the rocks. Under this perspective, the stone 

is not an inert support, but rather a sensory space 

where the sacred is cyclically reactivated through 

song and memory.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

70 71

Desde una perspectiva etnoarqueológica, el estudio 

de Lima (2023) muestra cómo estas inscripciones se 

interpretan no como representaciones gráficas, sino 

como estructuras de relación que articulan a los hu-

manos con los espíritus del agua, los seres tutelares 

y los ancestros. Los petroglifos funcionan como um-

brales entre dimensiones, marcando rutas de tránsito 

espiritual y puntos de convergencia donde se nego-

cian pactos y se invocan protecciones.

3. Biocorredores liminales de los bosques 
andinos 

En el umbral donde las estribaciones andinas se di-

luyen en la inmensidad amazónica, se extiende un 

biocorredor cultural marcado por inscripciones que 

delinean no solo territorios, sino cosmologías en 

tránsito. Los petroglifos dispersos en Pusharo, Balsa-

puerto, Alto Purús y el río Beni operan como nodos 

de una misma red simbólica, donde la piedra se con-

vierte en membrana permeable entre dimensiones 

de la percepción visual.

La confluencia de ríos caudalosos, selvas densas y 

afloramientos rocosos no solo establece rutas de 

tránsito, sino que configura territorios cargados de 

intencionalidad simbólica, donde la presencia de lo 

no humano se convierte en una fuerza de la cons-

trucción del paisaje. En estos contextos de mega 

diversidad, las sociedades amazónicas desarrollan 

una visión cosmocéntrica, donde el entorno natural 

no es un fondo inerte, sino un sistema vivo e inter-

conectado, habitado por seres invisibles, ancestros y 

entidades transformadoras.

Estos sitios, situados en áreas de difícil acceso 

y entrelazados por afluentes caudalosos, 

despiertan memorias de tránsito y convergencia, 

conectando culturas intermedias del período 

formativo (2 000 a.C.–500 d.C.) con los urbanismos 

amazónicos posteriores (500 d.C.–1 500 d.C.). En 

Pusharo (Hostnig, 2021), la piedra revela figuras 

From an ethnoarchaeological perspective, Lima’s 

(2023) study shows how these inscriptions are inter-

preted not as graphic representations, but as rela-

tional structures that articulate humans with the water 

spirits, tutelary beings and ancestors. The petroglyphs 

function as thresholds between dimensions, to mark 

routes of spiritual transit and convergence points 

where pacts are negotiated and protections are 

invoked.

3. Liminal biocorridors of the Andean forests

At the threshold where the Andean foothills dissolve 

into the Amazonian immensity, there extends a cul-

tural biocorridor marked by inscriptions that delin-

eate not only the territories, but also cosmologies 

in transit. The petroglyphs found dispersed around 

Pusharo, Balsapuerto, Alto Purús, and the Beni River 

operate as nodes of a single symbolic network in 

which the stones become permeable membranes 

that mark the frontiers between different dimensions 

of visual perception.

The confluence of mighty rivers, dense forests, and 

rocky outcrops not only establishes transit routes, 

it also configures territories charged with symbolic 

intentionality, where the presence of the non-human 

becomes a constructive force of the landscape. In 

these megadiversity contexts, the Amazonian soci-

eties have developed a cosmocentric vision in which 

the natural environment is not inert background, 

but a living and interconnected system inhabited by 

invisible beings, ancestors, and transforming entities.

These sites —situated in areas of difficult access 

and interwoven by mighty river tributaries— 

awaken memories of transit and convergence and 

connect the intermediate cultures of the formative 

period (2000 BCE to 500 CE) with later Amazonian 

urbanisms (500 BCE to 1500 CE). In Pusharo 

(Hostnig, 2021) the anthropomorphic figures and 

spirals inscribed in the stones evoke passage routes; 

antropomorfas y espirales que evocan rutas de paso; 

en Balsapuerto, las inscripciones se presentan como 

umbrales territoriales, donde las formas geométricas 

narran pactos y alianzas; en Rio Beni, los petroglifos 

se ocultan y emergen con el ciclo de las aguas, 

recordando la presencia de seres no contactados 

cuya memoria sigue viva en las rocas (Álvarez 

Quinteros, 2008).

En este corredor, la piedra no es soporte inerte: es 

un cuerpo que respira, recuerda y delimita. Un espa-

cio donde los símbolos grabados no solo narran el 

pasado, sino que actualizan constantemente pactos 

y límites, recordando que el territorio es un ser vivo, 

un ente en tránsito, un umbral siempre por cruzar.

in Balsapuerto the inscriptions configure territorial 

thresholds wherein geometric forms narrate pacts 

and alliances; in Rio Beni the petroglyphs are hidden 

and reemerge with the water cycles to remind the 

people of the presence of uncontacted beings 

whose memory stays alive in the rocks (Álvarez 

Quinteros, 2008).

In this corridor the stones are not inert supports but 

bodies that breath, remember, and delimit. They 

configure a space wherein the engraved symbols 

not only narrate the past, but also constantly update 

the pacts and limits, reminding the people that the 

territory is a living being, an entity in transit, and a 

threshold always to be crossed.

En Balsapuerto, Alto Amazonas, Loreto, las superposiciones entre inscripciones revelan alianzas interétnicas. / 
In Balsapuerto, Alto Amazonas, Loreto, superimpositions between inscriptions reveal interethnic alliances.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

72 73

En la cuenca hidrográfica del río Catazho, afluente 

del alto Upano en la provincia de Morona Santiago, 

se encuentra uno de los conjuntos más significativos 

de petroglifos registrados hasta hoy en la Amazo-

nia ecuatoriana. Las obras se ubican sobre grandes 

litomorfos, algunos dispuestos intencionalmente, 

en un paisaje que combina formaciones naturales 

con intervenciones culturales. Las unidades gráficas 

identificadas por Ugalde Mora (2023) abarcan repre-

sentaciones antropomorfas, zoomorfas, fitomorfas y 

geométricas, vinculadas a cuerpos heliacos y ofidio-

morfos, sugiriendo una cosmología relacional entre 

humanos, animales, plantas y entidades del entorno 

fluvial. La disposición y repetición de ciertos motivos, 

así como la orientación de los bloques, sugiere un 

uso codificado del espacio, vinculado a prácticas de 

observación astronómica o comunicación simbólica 

con el contexto territorial. En este paisaje sagrado, la 

piedra ejerce un papel de mediador entre las formas 

vivientes humanas, animales, visibles e intangibles. 

The hydrographic basin of the Catazho River (a 

tributary of the upper Upano River in the province of 

Morona Santiago), hosts one of the most significant 

assemblages of petroglyphs recorded to date in the 

Ecuadorian Amazonia. The petroglyphs are located 

on large lithomorphs, some intentionally arranged, 

in a landscape that combines natural formations 

with cultural interventions. The identified graphic 

units (Ugaled Mora, 2023) include anthropomorphic, 

zoomorphic, phytomorphic and geometric represen-

tations that are linked to heliacal and ophidiomorphic 

bodies, suggesting a relational cosmology between 

humans, animals, plants, and entities of the fluvial 

environment. The disposition and repetition of certain 

motifs and the orientation of the lithic blocks suggest 

a codified use of space, apparently linked to the prac-

tice of astronomical observations or symbolic com-

munication with the territorial context. In this sacred 

landscape, stone plays a role of mediator between 

living human, animal, visible and intangible forms.

En la cuenca del río Catazho, los petroglifos definen jerarquías entre hu-
manos, animales y cuerpos fluviales. / In the Catazho River basin, petro-
glyphs define hierarchies between humans, animals, and fluvial bodies.

En las márgenes del río Palotoa, en el corazón del 

Parque Nacional del Manú, se encuentra el conjunto 

rupestre de Pusharo, uno de los contextos más ex-

tensos de esta región. La disposición de los petrogli-

fos en amplios paneles rocosos, distribuidos en sec-

tores claramente diferenciados, evoca rutas de paso 

y convergencia, donde las inscripciones funcionan 

como umbrales simbólicos entre el espacio tangible 

y el perceptible. Los grabados incluyen motivos an-

tropomorfos, figuras serpentiformes y espirales que 

se despliegan en secuencias narrativas no lineales, 

sugiriendo trayectorias de tránsito espiritual. Host-

nig y Carreño Collatupa (2006) señalan que estos 

símbolos no operan como vestigios del pasado, sino 

como trazos vivos que articulan memorias y pactos 

interétnicos, manteniendo vivas alianzas ancestrales 

en territorios compartidos. 

On the margins of the Palotoa River, in the heart 

of the Manu National Park, there is the rupestrian 

assemblage of Pusharo, one of the most extensive 

petroglyph contexts in this region. The disposition of 

the petroglyphs in ample rocky panels that are dis-

tributed among clearly differentiated sectors, evokes 

routes of passage and convergence in which the 

inscriptions function as symbolic thresholds between 

the tangible space and the perceptible space. The 

engravings include anthropomorphic motifs, ser-

pent-like figures, and spirals that unfold in non-linear 

narrative sequences, all of which suggest trajectories 

of spiritual transit. Hostnig and Carreño Collatupa 

(2006) believe that these symbols do not operate as 

vestiges of the past, but as living traces that articu-

late memories and interethnic pacts, maintaining the 

ancestral alliances alive inside shared territories.

En Pusharo, Parque Nacional del Manu, Perú, las inscripciones 
rupestres trazan rutas de tránsito tanto geográficas como sim-
bólicas. / In Pusharo, Manu National Park, Peru, rock inscrip-
tions trace transit routes both geographical and symbolic.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

74 75

En Pusharo (Orefici, 1984), a lo largo del río Alto Madre 

de Dios, los petroglifos se organizan en secuencias que 

combinan círculos concéntricos, figuras serpentiformes 

y antropomorfas, sugiriendo rutas rituales y espacios 

de tránsito espiritual. Su paisaje liminal se erige como 

un nodo estratégico en un biocorredor cultural que co-

necta el mundo andino con la cuenca amazónica. Las 

figuras ofidiomorfas y espirales actúan como umbrales 

gráficos, marcadores que señalan el tránsito entre mun-

dos, delimitando espacios sagrados donde el paisaje 

respira, comunica y recuerda. Orefici describe estas 

inscripciones como marcas territoriales que delimitan 

puntos de paso entre comunidades dispersas en un 

contexto cronológico que abarca desde el 1000 a.C. 

hasta el 500 d.C. Desde una perspectiva arqueológica, 

Pusharo actúa como un conjunto de nodos simbólicos 

en un corredor amazónico-andino, donde la piedra no 

es un soporte inerte, sino un umbral animado que res-

pira recuerda y delimita territorios en tránsito.

Enclavado en la cuenca alta del río Marañón, el sitio 

de Balsapuerto emerge como un enclave donde los 

petroglifos delimitan territorios y establecen pactos 

grabados en la piedra. En un entorno donde las estri-

baciones andinas descienden hacia la Amazonia, las 

inscripciones se organizan en afloramientos rocosos, 

formando secuencias geométricas que evocan even-

tos de alianzas y encuentros interculturales. Orefici y 

Rivas Panduro (2013) destacan la presencia de formas 

geométricas, círculos concéntricos y figuras serpenti-

formes que actúan como umbrales territoriales, puntos 

de acceso entre comunidades vecinas, en un contexto 

temporal que abarca desde el formativo medio (1 000 

a.C.) hasta el periodo intermedio temprano (500 d.C.) 

En Balsapuerto, la piedra actúa como un puente senso-

rial, generando una superficie donde las inscripciones 

resuenan con la señal de acuerdos rituales y pactos te-

rritoriales que aún hoy resuenan en la memoria oral de 

las comunidades shawi. Aquí, las formas operan como 

nudos simbólicos que conectan planos perceptivos, 

estableciendo rutas de tránsito que integran a los seres 

visibles e invisibles en un mismo flujo espacial. 

In Pusharo (Orefici, 1984), along the Alto Madre de 

Dios River, the petroglyphs are organized in sequenc-

es that combine concentric circles, serpent-like figures 

and anthropomorphic figures —also suggesting ritual 

routes and spaces of spiritual transit. The liminal 

landscape stands as a strategic node in a cultural bio 

corredor that connects the Andean world with the 

Amazonia basin. The ophidiomorphic figures and spi-

rals act as graphic thresholds and markers; they signal 

a transit between the worlds by delimiting the sacred 

spaces where the landscape breathes, communicates, 

and remembers. Orefici describes these inscriptions 

as territorial marks that establish passage points 

between communities that are dispersed in a chrono-

logical context that spans from 1000 BCE to 500 CE. 

From an archaeological perspective, Pusharo acts 

as a set of symbolic nodes in an Amazonian-Andean 

corridor, where stone is not an inert support, but an 

animated threshold that breathes, remembers, and 

delimits transiting territories.

Nestled in the territory of the upper Marañón River 

basin, the site of Balsapuerto emerges as an enclave 

where petroglyphs delimit territories and establish 

pacts that are engraved in the stones. In an environ-

ment where the Andean foothills descend towards 

Amazonia, these inscriptions are organized in rocky 

outcrops and form geometric sequences that evoke 

alliances and intercultural encounters. Orefici and Rivas 

Panduro (2013) highlight the presence of the geometric 

forms, concentric circles, and serpent-like figures that 

act as territorial thresholds and access points between 

neighboring communities, within a temporal context 

that spans from the middle formative period (1000 

BCE) to the early intermediate period (500 CE). In Bal-

sapuerto, the stones act as sensory bridges that gener-

ate surfaces whose inscriptions mark ritual agreements 

and territorial pacts —both of which still resonate with 

the oral memory of the Shawi communities. Here, the 

forms operate as symbolic knots that connect percep-

tive planes to establish transit routes that integrate the 

visible and invisible beings into a single spatial flow.

4. Las Huellas vivas de las tierras 
meridionales

La Amazonia sudoriental, que abarca el umbral geo-

gráfico entre Brasil y Bolivia, está caracterizada por 

una altiplanicie Amazónica que degrada hasta la 

Depresión del Guaporé. Sus microclimas con lluvias 

son abundantes y regulares, alimentan redes bióticas 

densas y bosques inundados. La interacción entre 

la tierra y el agua crea un entorno liminal donde la 

vegetación se entrelaza con sistemas de faunas de 

ecosistemas híbridos. Los petroglifos de las orillas 

del río Guaporé son testigos de un relato que sos-

tiene de una relación íntima entre los humanos y su 

entorno. Una serie de imágenes que incluyen formas 

humanas, figuras zoomorfas y símbolos abstractos, 

configuran un paisaje que lleva los espectadores a 

una navegación entre lo tangible y lo intangible. La 

variedad de estos motivos no solo conlleva un poder 

estético artístico, sino que opera como mapas articu-

lación de tejido social de las comunidades que han 

convivido con el contexto de la región.

En la cuenca del río Beni, en el noreste de Bolivia, 

los petroglifos emergen en un paisaje marcado por 

afloramientos rocosos monumentales, donde los 

grabados actúan como umbrales simbólicos que 

delimitan territorios rituales y rutas de tránsito espi-

ritual. En Riberalta, por ejemplo, los petroglifos se 

concentran en áreas de difícil acceso, integrando 

figuras antropomorfas, espirales y patrones ser-

pentiformes que evocan seres transformadores y 

guardianes del territorio Los grabados en este caso 

operan no solo como vestigios del pasado, sino 

como marcas activas que delimitan áreas sagradas y 

puntos de convergencia entre grupos interétnicos, 

en un contexto cronológico que abarca desde el 500 

a.C. hasta el 500 d.C (Rivera Casanovas, 2008). .En 

Riberalta y a lo largo del río Beni, las inscripciones se 

sitúan estratégicamente en áreas donde las aguas se 

cruzan, reforzando la conexión entre lo presente y lo 

manifiesto. Los petroglifos no solo narran historias 

4. The living traces in the southern lands

Southeastern Amazonia, which encompasses the 

geographic limit between Brazil and Bolivia, is 

characterized by the fact that here an Amazonian 

highland gradually gives way to the Guaporé De-

pression. It has microclimates where abundant and 

regular rains feed dense biotic networks and flood 

the forests. The interaction between land and water 

creates a liminal environment in which the vegetation 

intertwines with fauna from hybrid ecosystems. The 

petroglyphs at the shores of the Guaporé River are 

witnesses to a narrative that supports an intimate 

relationship between the humans and their environ-

ment. A series of images that include human forms, 

zoomorphic figures, and abstract symbols configure 

a landscape that makes its viewers navigate between 

the tangible and the intangible. The variety of these 

motifs does not only carry an artistic aesthetic power 

but also operates as maps that articulate the social 

fabric of the communities that have coexisted within 

this region’s context.

In the basin of the Beni River in northeastern Bolivia, 

petroglyphs emerge in a landscape marked by mon-

umental rocky outcrops. Here also the engravings act 

as symbolic thresholds that delimit ritual territories 

and spiritual transit routes. In Riberalta, for example, 

the petroglyphs are concentrated in areas of difficult 

access and include anthropomorphic figures, spirals, 

and serpent-like patterns that evoke transforming 

beings and territory guardians. Here the engrav-

ings work as markers that delimit the sacred areas 

and signal convergence points between interethnic 

groups, in a chronological context that spans from 

500 BCE to 500 CE (Rivera Casanovas, 2008). In 

Riberalta and along the Beni River, the inscriptions 

are placed strategically in points where the waters 

cross, reinforcing a connection between the present 

and the manifest. The petroglyphs not only narrate 

stories of the past, they also articulate pacts and 

alliances between humans and non-human beings, 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

76 77

del pasado, sino que articulan pactos y alianzas entre 

seres humanos y no humanos, creando un territorio 

donde el espacio físico es también un paisaje senso-

rial en constante negociación.

En la región de Piso Firme, al norte del Chaco boli-

viano, los petroglifos se concentran en afloramientos 

rocosos situados a lo largo de las rutas fluviales, don-

de el agua y la piedra se convierten en umbrales de 

convergencia entre comunidades amazónicas y cha-

queñas. La variedad de grabados, compuestos por 

motivos geométricos, líneas ofidiomorfas y figuras 

zoomorfas, no operan solo como representaciones 

gráficas, sino como marcas territoriales con agencia, 

delimitando áreas sagradas y rutas de tránsito entre 

mundos de la percepción humana. 

En términos cronológicos, los petroglifos de Piso 

Firme se inscriben en un contexto que abarca desde 

el 500 a.C. hasta el 500 d.C., coincidiendo con un 

período de intensificación del contacto interétnico 

y el intercambio ritual. Estas huellas se ubican en 

puntos estratégicos del paisaje, donde los cursos 

fluviales funcionan como rutas de tránsito y conexión 

simbólica, permitiendo el flujo de narrativas y pactos 

entre comunidades dispersas. Los sitios de Pachene, 

Susi y El Beu, por su parte amplían la red territorial y 

refuerzan la conexión entre la Amazonia y el Chaco. 

En Pachene, las inscripciones se organizan en aflora-

mientos de granito que actúan como espacios limi-

nales, donde las figuras antropomorfas se presentan 

como guardianes del territorio, manteniendo viva la 

memoria de pactos ancestrales. En Susi, los petrogli-

fos se concentran en áreas donde los afloramientos 

rocosos sobresalen en el paisaje, reforzando la idea 

de puntos de convergencia ritual. Aquí, las figuras 

serpentinas se alinean con las rutas fluviales, seña-

lando caminos y demarcando áreas de tránsito.

Por último, en El Beu, los petroglifos se distribuyen en 

secuencias que incluyen figuras humanas y animales 

estilizados, configurando un paisaje ritual donde las 

creating a territory where the physical space is at 

the same time a sensory landscape under constant 

negotiation.

The petroglyphs of the Piso Firme region, to the 

north of the Bolivian Chaco, are concentrated in 

rocky outcrops located along the fluvial routes. Here 

the waters and the stones become thresholds where 

the Amazonian and the Chaco community’s con-

vergence. The different engravings (which include 

geometric motifs, ophidiomorphic lines and zoomor-

phic figures) do not operate only as graphic repre-

sentations, but also as territorial marks with agency; 

they delimit sacred areas and transit routes between 

worlds of human perception.

In chronological terms, the Piso Firme petroglyphs 

belong to a context spanning from 500 BCE to 500 

CE, which coincides with a period of intensification 

of the interethnic contacts and ritual exchanges. 

These traces are located in strategic points of the 

landscape, where the fluvial courses function as 

transit routes and symbolic connections, allowing 

for the flow of narratives and between dispersed 

communities. The sites of Pachene, Susi, and El 

Beu, for their part, amplify the territorial network 

and reinforce the connection between Amazonia 

and the Chaco. In Pachene, the inscriptions are 

organized in granite outcrops that act as liminal 

spaces, where the anthropomorphic figures are 

present as guardians of the territory that keep 

the memory of the ancient pacts alive. In Susi, 

the petroglyphs are concentrated in areas where 

rocky outcrops stand out in the landscape, which 

reinforces the impression of ritual points of 

convergence. Here, serpentine figures align with 

fluvial routes, signaling paths and demarcating 

transit areas.

Finally, the petroglyphs at El Beu are distributed in 

sequences that include human figures and styl-

ized animals. These configure a ritual landscape 

diferencias de escala dimensional adquieren un carác-

ter central. Las variaciones intencionales de tamaño 

operan como jerarquías simbólicas que estructuran un 

espacio sagrado donde los seres más grandes actúan 

como guardianes o entidades tutelares, mientras que 

los más pequeños marcan rutas de tránsito espiritual 

(Strecker et al., 2015). En este contexto, las figuras de 

gran expresan la presencia de seres protectores que 

delimitan los límites del contexto ceremonial, mien-

tras que las figuras más pequeñas señalan umbrales 

y puntos de acceso a otras dimensiones. Esta orga-

nización en escalas diferenciadas no solo refuerza la 

conexión a planos de la percepción, sino que crea un 

espacio donde lo humano y lo no humano convergen, 

configurando un territorio donde el tamaño comunica 

poder, trascendencia o tránsito.

in which the dimensional scale differences acquire 

a central role. In fact, these intentional size varia-

tions operate as symbolic hierarchies that structure 

a sacred space wherein the larger beings act as 

guardians or tutelary entities, while the smaller 

ones mark spiritual transit routes52. In this context, 

the large figures signal the presence of protective 

beings that delimit ceremonial context areas, while 

the smaller figures signal thresholds and access 

points to other dimensions. This organization in 

differentiated size scales does not only reinforce 

the connection between different planes of per-

ception; it also creates a space where the human 

and the non-human converge, configuring a ter-

ritory inside which the size communicates power, 

transcendence, or transit.

En Susi, en el río Beni, Brasil, las figuras ofidio y antropomorfas se alinean con el movimiento de los 
ríos entre las rocas. Foto: Renán Cordero, SIARB. / In Susi, on the Beni River, Brazil, ophidian and 
anthropomorphic figures align with the movement of rivers between rocks. Photo: Renán Cordero, 
SIARB.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

78 79

En El Beu, Bolivia la diferencia en las escalas di-
mensionales determina distancias tanto territoriales 
como biológicas. Foto: Carlos y Lilo Methfessel (ar-
chivo SIARB). / In El Beu, Bolivia, the difference in 
dimensional scales determines distances both terri-
torial and biological. Photo: Carlos and Lilo Meth-
fessel (SIARB archive).

En Pachene, Bolivia, las inscripciones sobre afloramientos de 
granito alimentan un constante proceso de regeneración de 
identidad. Foto: Karin Hissink del año 1952 (Hissink y Hahn 
1989: 161, tabla 27c). Copia gentileza del Frobenius-Institut, 
Frankfurt. / In Pachene, Bolivia, inscriptions on granite outcrops 
feed a constant process of identity regeneration. Photo: Ka-
rin Hissink from 1952 (Hissink and Hahn 1989: 161, table 27c). 
Copy courtesy of the Frobenius-Institut, Frankfurt.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

80 81

En la región de Pando, los petroglifos se distribuyen 

principalmente a lo largo de los ríos Abuná, Tahua-

manu y Madre de Dios, en zonas donde confluyen 

las actuales fronteras de Bolivia, Perú y Brasil. Estos 

grabados, documentados parcialmente por la inclu-

yen figuras geométricas profundas, labradas sobre 

afloramientos de granito. Se interpretan como mar-

cas territoriales en contextos rituales y de tránsito, 

relacionadas con rutas acuáticas ancestrales. La ico-

nografía destaca motivos circulares, espirales, cruces 

y formas serpentiformes. Su ubicación en lugares 

elevados o de difícil acceso sugiere un uso restrin-

gido e iniciático, reforzando la función de la piedra 

como mediadora entre espacios culturales y simbó-

licos. Su distribución geográfica refuerza la idea de 

una red simbólica de ocupación amazónica de alta 

movilidad (Strecker et al., 2015).

En el estado de Rondônia, especialmente en áreas 

cercanas al río Guaporé y sus tributarios Branco y 

Mequéns, los grabados aparecen sobre grandes 

lajas de piedra, en particular en contextos donde 

los cursos fluviales se abren en terrazas naturales. 

Estos sitios revelan una alta densidad de motivos 

geométricos repetidos, con presencia de formas 

concéntricas, «pies», grecas y anillos interrumpidos. 

Aunque menos conocidos que los geoglifos de Acre, 

los petroglifos de Rondônia ofrecen claves impor-

tantes para comprender la ocupación simbólica de 

las orillas del Guaporé, en estrecha conexión con las 

rutas fluviales de intercambio. Ranzi y Schaan (2012) 

los relacionan con formas de delimitación ritual del 

espacio y con sistemas gráficos que posiblemente 

eran leídos o activados ritualmente por comunidades 

en tránsito.

El valle del río Guaporé conforma una de las áreas 

con mayor concentración de arte rupestre en 

la Amazonia sudoriental. Aquí, los grabados se 

encuentran tanto en plataformas aluviales como 

en colinas, muchas veces en formaciones rocosas 

sobresalientes que dominan el curso del río. 

In the Pando region, the petroglyphs are distrib-

uted mainly along the Abuná, Tahuamanu, and 

Madre de Dios rivers, in areas where the current 

frontiers of Bolivia, Peru, and Brazil meet. These 

engravings are partially documented and include 

deep geometric figures carved on granite out-

crops. They are interpreted as territorial marks 

in ritual and transit contexts that are related to 

ancestral aquatic routes; the iconography includes 

circular motifs, spirals, crosses, and serpent-like 

forms. Their location in places that are either 

elevated or difficult to access suggests a restricted 

and initiatory function, which reinforces the stone’s 

function as a mediator between the cultural and 

the symbolic spaces. Their geographic distribution 

reinforces the interpretation of these petroglyphs 

as a symbolic network of high-mobility Amazonian 

occupation (Strecker et al., 2015).

In the state of Rondônia, especially in the areas 

near the Guaporé River and its tributaries (the 

Branco and Mequéns rivers), there are engravings 

on large stone slabs. These appear especially in 

contexts where the fluvial courses become natural 

terraces. These sites reveal a high density of 

repeated geometric motifs, including concentric 

forms, “feet,” greek keys, and interrupted rings. 

Though less known than the those at Acre, the 

Rondônia petroglyphs offer important clues for 

the understanding the symbolic occupation of the 

Guaporé shores, which is in close connection with 

fluvial exchange routes. Ranzi and Schaan (2012) 

relate them to forms of the ritual delimitation of 

space and graphic systems that were possibly read 

or ritually activated by communities that were in 

transit.

The Guaporé River Valley forms one of the areas 

with the greatest rock art concentration in the 

whole southeastern part of Amazonia. Here, there 

are engravings both on alluvial platforms and on 

hills, often in outstanding rocky formations that 

Entre San Matías, Puerto Suárez y la frontera con 

Brasil, aparecen grabados zoomorfos, laberintos, 

puntos alineados y círculos concéntricos. Estos 

petroglifos funcionan como umbrales superficiales, 

donde lo gráfico no solo comunica, sino que marca 

transiciones territoriales y conceptuales. Algunos 

sitios presentan evidencia de repetición gráfica a lo 

largo de varios kilómetros, casi una secuencia ritual 

de navegación o una forma de recordar trayectorias 

ancestrales. La piedra, en este contexto, narra 

una topografía cargada de un sentido terrestre de 

extensión sideral. 

 

Cuando los petroglifos son utilizados como puntos 

de encuentro para rituales que invocan presencias 

ancestrales para establecer una conexión con los an-

cestros, el equilibrio natural se restablece. Los espa-

cios ceremoniales reanimados convierten el signo en 

comunicación espiritual, donde el arte se transforma 

en un experimento la sacralidad del paisaje. Ade-

más, la ubicación geográfica del Guaporé ofrece una 

enorme variedad de recursos aluviales, que las comu-

nidades comunican e integran en la representación 

espiritual del arte rupestre, generando un flujo entre 

elementos y estados de conciencia. Al interactuar 

con estas presencias artísticas, los grupos itinerantes 

reestablecen cíclicamente un vínculo con dimensio-

nes e interacciones que trascienden el lugar y lo co-

locan dentro de una trama cósmica (Roosevelt, 2014), 

reafirmando así el sentido de pertenencia al sitio.

Los sitios de esta región presentan composiciones 

similares que reflejan la interconexión entre la 

humanidad y lo sagrado. Los seres vivientes se 

presentan allí como guardianes de la memoria 

colectiva amazónica entretejida en la superficie 

lítica. Pereira (2018) reconoce en estos símbolos 

guías espirituales que facilitan la navegación a 

través de los ciclos de vida y muerte, y reforzando 

la conexión fundamental entre las personas y su 

entorno. La urgencia de recobrar estas prácticas en 

un mundo que a menudo propicia la desconexión 

dominate the course of the river. Zoomorphic en-

gravings, labyrinths, aligned points, and concentric 

circles appear between San Matías, Puerto Suárez, 

and the Brazilian frontier. These petroglyphs have 

a function of surface thresholds, with their graphics 

not only communicating, but also marking territori-

al and conceptual transitions. In some sites there is 

graphic repetition along several kilometers, a kind 

of ritual navigation, or a way of remembering the 

routes of the ancestors. The stones, in this con-

text, narrate a topography loaded with a terrestrial 

sense of sidereal extension.

When the petroglyphs are used as meeting points 

for the practice of rituals that invoke ancestral 

presences to establish connection with the an-

cestors, the natural balance is reestablished. The 

reanimated ceremonial spaces turn the signs 

into spiritual communication, wherein art turns 

the sacrality of the landscape into an experiment 

Additionally, Guaporé’s geographic location in-

cludes a great variety of alluvial resources, which 

the communities link and integrate through the 

spiritual representation of rock art, to generate a 

relationship between the elements and states of 

consciousness. By interacting with these artistic 

presences, the itinerant groups cyclically reestab-

lish a link with the dimensions and interactions that 

transcend the place and put it in the cosmic fabric 

(Roosevelt, 2014), thus reaffirming the sense of 

belonging to the site.

The sites in this region show similar organizations; 

these reflect the interconnection between human-

ity and the sacred. Here the living beings are the 

guardians of the Amazonian collective memory, 

which is interwoven in the lithic surfaces. Pereira 

(2018) suggests these symbols are spiritual guides 

that facilitate navigation across the cycles of life 

and death and reinforce a fundamental connec-

tion between the people and their environment. 

The urgency to recover these practices in a world 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

82 83

con la naturaleza resuena en el llamado a revivir la 

cosmovisión indígena, que ve en el arte rupestre 

un acceso a la espiritualidad, guiando hacia el 

entendimiento de que los humanos somos parte de 

una red más amplia que incluye a todos los seres 

vivientes del área. En este sentido, la relevancia del 

arte rupestre en la Amazonia sudoriental no se limita 

a su aspecto comunicativo, sino que se extiende 

hacia el ámbito del conocimiento intercultural y la 

memoria colectiva.

that often promotes disconnection with nature 

resonates with us in a call to revive the indigenous 

cosmovision, which sees rock art as giving access 

to spirituality and guiding humans towards under-

standing that we are part of a broader network 

that includes all the living beings present in any 

given area. In this sense, the relevance of rock art 

in Southeastern Amazonia is not limited to its com-

municative side but extends towards the realms of 

intercultural knowledge and collective memory.

En el Mutún, Santa Cruz, Bolivia, los grabados sobre granito 
combinan motivos espirales, serpentiformes y antropomorfos. 
Foto: C. Wesley, SIARB. / In Mutún, Santa Cruz, Bolivia, engra-
vings on granite combine spiral, serpentine, and anthropomor-
phic motifs. Photo: C. Wesley, SIARB.

El sitio de Piedra Marcada, Ñuflo de Chávez, San-

ta Cru, se presenta como un enclave de especial 

interés por la riqueza iconográfica que ofrece y su 

cercanía geográfica y simbólica con el corredor flu-

vial del Guaporé. Las inscripciones, grabadas sobre 

afloramientos de granito, incluyen espirales, círculos 

concéntricos, formas serpentiformes y figuras antro-

pomorfas esquemáticas, con trazos finos y disposi-

ción deliberada sobre superficies elevadas. Su len-

guaje estrecha relación con otros sitios amazónicos 

orientales y centrales, como Piso Firme configurando 

la huella de una red gráfica extendida en el tiempo y 

el espacio, capaz de articular trayectorias y cosmolo-

gías compartidas. Piedra Marcada aparece como un 

umbral visual entre llanura, sabana y selva, donde la 

piedra no solo delimita, sino que recuerda, reúne y 

proyecta.

A lo largo de la Amazonia sudoriental, los petrogli-

fos dispuestos sobre terrazas fluviales, bloques ais-

lados y formaciones graníticas revelan una escritura 

del paisaje que no responde a una estética unifor-

me, sino a una constelación de gestos inscritos en 

relación con el agua, la altiplanicie y las trayectorias 

humanas. Sitios como Piso Firme, Susi, Pachene 

o El Beu manifiestan una densidad simbólica que 

excede la representación visual, y configura espa-

cios de mediación entre la materia y su presencia 

intangible. Las inscripciones del Guaporé, aunque 

menos sistematizadas, apuntan a una red de grafías 

rituales que delimitan, conectan y recuerdan. Más 

allá del detalle técnico o estilístico, estas grafías 

componen un archivo extendido, donde la piedra, 

resonante y sensible, guarda pactos y pertenencias. 

Desde las cuencas del Mamoré y del Abuná hasta 

los bordes del río Madeira, las marcas rupestres si-

guen resonando como trazos de un territorio plural.

The site of Piedra Marcada in the province of Ñuflo 

de Chávez (Santa Cruz, Bolivia) is an enclave of 

special interest because of its iconographic rich-

ness and its geographic and symbolic proximity to 

the Guaporé fluvial corridor. Here the inscriptions 

are engraved on granite outcrops and include 

spirals, concentric circles, serpent-like forms and 

schematic anthropomorphic figures; all carved with 

fine strokes and deliberately located on elevated 

surfaces. This site, which is closely related to other 

eastern and Central Amazonian sites such as Piso 

Firme, is part of a graphic network that extends in 

space and time and can articulate shared routes 

and cosmologies. Piedra Marcada appears as 

visual threshold between the plain, the savanna 

and the forest. Here the stones do not just delimit; 

they also remember, gather and project.

Throughout Southeastern Amazonia, the petro-

glyphs (arranged on fluvial terraces, isolated 

blocks and granitic formations) reveal a writing of 

the landscape that does not conform to a uni-

form aesthetic, but to a constellation of inscribed 

gestures that are related to the water, the high-

land, and the human routes. The symbolic density 

of sites such as Piso Firme, Susi, Pachene or El 

Beu exceeds visual representation and configures 

mediation spaces for the matter and the intangible 

presences. The Guaporé inscriptions, though less 

systematized, point to a network of ritual graphics 

that delimits, connects and remembers. Beyond 

any technical or stylistic detail, these graphics are 

an extended archive in which the stones, reso-

nant and sensitive, are the guardians of pacts and 

belongings. From the Mamoré and Abuná basins 

to the Madeira River borders, the rupestrian marks 

continue to resonate with us as the graphic ele-

ments of a plural territory.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

84 85

5. El puente oriental entre dimensiones

La Amazonia Oriental, que incluye el Delta del Ama-

zonas y los Bosques de Igapó, se caracteriza por un 

paisaje de cuerpos de aguas densos y enmarañados 

sistemas de canales y ríos. A diferencia de otras 

regiones amazónicas, donde las inscripciones ru-

pestres suelen aparecer sobre afloramientos de roca 

firme o terrazas fluviales, aquí predominan contextos 

lacustres, inundables o parcialmente sumergidos du-

rante buena parte del año. Esta condición ecológica 

particular—marcada por la alternancia periódica en-

tre tierra seca e inundada—modeló profundamente 

la producción simbólica indígena, tanto en soportes 

5. The eastern bridge between dimensions

Eastern Amazonia, which includes the Amazonas 

delta and the Igapo Forest, is characterized by its 

landscape with dense water bodies and tangled sys-

tems of channels and rivers. While in other Amazoni-

an regions the rupestrian inscriptions usually appear 

on firm rock outcrops or fluvial terraces, here their 

location is different because lacustrine, floodable, or 

partially submerged contexts predominate during 

a good part of the year. This particular ecological 

condition —marked by periodic alternation between 

dry and flooded land— profoundly modeled the 

symbolic production of the indigenous people, both 

La cerámica marajoara expresa 
figuras ofiodiomorfas y espira-

les, revelando la continuidad 
con los trazos paleoamazóni-

cos. Foto: Marie-Lan Nguyen. 
/ Marajoara pottery expresses 

ophidiomorphic figures and 
spirals, revealing continuity 

with Paleo-Amazonian traces. 
Photo: Marie-Lan Nguyen

pétreos como cerámicos. El arte rupestre oriental 

revela cómo las sociedades amazónicas integraron la 

dinámica fluvial e inundable en sus sistemas simbóli-

cos, rituales y cotidianos. La Ilha do Marajó en Brasil, 

así como Werehpai y Sipaliwini en Surinam y el Es-

sequibo en Guyana, muestran una variedad estilística 

y técnica que aluden directamente a al tránsito fluvial 

e intercambio entre formas de vida. 

Figuras ofidiomorfas y de fauna acuática y elemen-

tos geométricos aluden directamente a mitologías 

indígenas relacionadas con el agua, la fertilidad, el 

comercio cosmológico entre humanos naturales, y 

sobrenaturales. Estos espacios se presentan como 

territorios fluidos, donde la piedra y el agua interac-

túan en un constante ciclo de revelación y oculta-

miento gráfico. En este entorno de alta movilidad y 

transformación ecológica, el arte rupestre participa 

activamente en la configuración simbólica y territo-

rial, reafirmando la pertenencia y relación íntima de 

las sociedades amazónicas con un paisaje en perma-

nente cambio.

En la Ilha do Marajó, al noroeste del delta amazó-

nico, el análisis sobre arte rupestre tardío se asocia 

con la tradición cerámica Marajoara, cuya expre-

sión meandriforme origina en los afloramientos 

rocosos y bloques sedimentarios anegados por las 

mareas. Las figuras ofidiomorfas, espíralo y antro-

pomorfas, dialogan con los motivos de las urnas 

y vasijas Marajoara. Schaan (2026) destaca cómo 

estas representaciones amplían la carta iconográfica 

del paisaje ritual, sugiriendo una continuidad entre 

el soporte cerámico y el pétreo. En este contexto 

lacustre, la roca emerge un como un complemento 

visible de un espacio ctónico, donde el agua produ-

ce emergencias superficiales. Las figuras múltiples 

en los petroglifos de Marajó reflejan no solo una 

identidad cultural radicada, sino que también evo-

can un sentido de continuidad en prácticas que han 

establecido una rica narrativa entre las fuerzas natu-

rales y ceremoniales. Las conexiones espirituales de 

on stone and ceramic supports. The Eastern rock art 

reveals how the Amazonian societies integrated the 

fluvial and floodable dynamics into their symbolic, 

ritual, and daily systems. The stylistic and techni-

cal variety of sites such as Ilha do Marajó in Brazil, 

Werehpai and Sipaliwini in Suriname and Essequibo 

in Guyana alludes directly to fluvial transit and ex-

change between different life forms.

The ophidiomorphic figures, the aquatic fauna and 

the geometric elements allude directly to the in-

digenous mythologies related to water, fertility, and 

activities of cosmological commerce between natural 

and supernatural humans. These spaces are fluid 

territories, where stone and water interact in a con-

stant cycle of graphic revelation and concealment. 

In this environment of high mobility and ecological 

transformation, rock art actively participates in the 

symbolic and territorial configuration, reaffirming the 

belonging of the Amazonian societies to a landscape 

in permanent change, and their and intimate rela-

tionship with it.

In Ilha do Marajó, located to the northwest of the 

Amazonian delta, the analysis of the late rock art 

associates it with the Marajoara pottery tradition, 

whose meandering manifestations appear in rocky 

outcrops and sedimentary blocks flooded by tides. 

The spiraled, anthropomorphic and ophiomorphic 

figures dialogue with the motifs in the Marajoara 

urns and vessel. Schaan (2016) highlights how these 

representations amplify the iconographic map of the 

ritual landscape, suggesting a continuity between 

the ceramic and the stone support media. In this 

lacustrine context, the rocks emerge as a visible 

complement of the chthonic space, with water 

producing surface emergences. The multiple figures 

in the Marajó petroglyphs do not only reflect a 

rooted cultural identity; they also evoke a sense of 

continuity in the practices that have created a rich 

narrative between the natural and the ceremonial 

forces. The spiritual connections of their symbols 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

86 87

sus símbolos con la biodiversidad exaltan una fun-

ción como catalizadora de la memoria colectiva. Si 

el arte rupestre realmente funciona como un mapa 

de la cosmovisión indígena, la unicidad de cada 

entorno físico activa su homólogo en una huella 

espiritual, validando el papel desempeñado por los 

humanos en la vida del bosque. Aquí la existencia 

no fragmenta el hábitat del entorno biótico: por el 

contrario, constantemente afirma el pensamiento 

de un mundo unificado a partir del significado e im-

portancia de cada relación entre los elementos que 

componen su red. El arte rupestre se asocia a ciclos 

with the biodiversity emphasize their function as 

catalysts of the collective memory. If rock art really 

functions as a map of the indigenous cosmovision, 

the uniqueness of each physical environment 

activates its homologue in a spiritual trace, validating 

the role of the humans in the forest’s life. Here 

existence does not fragment the habitat of the 

biotic environment; on contrary it constantly affirms 

the thought of a unified world, out of the meaning 

and importance of each relationship between the 

elements that compose its network. The rock art is 

associated with the climatic flooding cycles. 

En Monte Alegre, Pará, Brasil, las montañas y las cuevas se orientan para componer la geomorfología y el río en un 
horizonte unitario. / In Monte Alegre, Pará, Brazil, mountains and caves are oriented to compose geomorphology and 
the river in a unitary horizon.

climáticos de inundación. Los motivos representan 

fauna como aves y pequeños mamíferos, así como 

simbologías asociadas a la dominación del agua. 

Las huellas se integran en la mitografía de un ciclo 

fluvial, donde la roca documenta las conexiones 

entre seres naturales y sobrenaturales que habitan 

las aguas.

En el norte de Pará, el conjunto rupestre de Monte 

Alegre constituye uno de los complejos más antiguos 

y paradigmáticos de los paisajes culturales de Ama-

zonia. Ubicado sobre un sistema de macizos y grutas 

orientados hacia el río Amazonas, este paisaje com-

bina formaciones geológicas de alta visibilidad con 

secuencias gráficas que datan de más de 11 000 años 

a.C. Sin embargo, su carácter fundacional del sitio no 

reside solo en su antigüedad, sino en su condición 

de enclave cosmológico: un espacio donde montaña, 

horizonte y cuerpo humano se articulan para producir 

visiones. Visitado por Wallace (1853) en el siglo XIX 

y tratado por Roosevelt (1991) y sobre todo Pereira 

(2012) el sitio ha sido documentado por su densidad 

iconográfica. La integridad en la construcción de una 

estética ceremonial amazónica se hace aquí visible tan-

to en las pinturas como en las relaciones con la luz, el 

sonido y la orientación de los cuerpos celestes. Monte 

Alegre, lejos de presentarse como como escenario, 

actúa como un organismo paisajístico, cuya geografía 

activa inscripciones, memorias y pactos, en un entorno 

donde la piedra convoca el tiempo y lo codifica.

 

El conjunto de sitios despliega una relación estrecha 

entre horizonte, montaña, sombra y trayecto. Desde 

lo alto del macizo, la Pedra do Mirante no solo ofrece 

visibilidad sobre el valle, sino que actúa como primer 

marcador simbólico, orientando el recorrido hacia 

espacios de inscripción. En la Gruta do Pilão, los 

trazos —dispuestos en secuencias de puntos, grecas 

y bandas paralelas— no operan como representación, 

sino como invocación. La forma cerrada de la caverna 

y su acústica natural sugieren una función ritual 

vinculada a la vibración y al eco, donde el cuerpo 

The motifs represent fauna such as birds and small 

mammals, as well as symbols associated with the 

waters’ domination. The traces are integrated into 

a mythography of a fluvial cycle, where the rocks 

document the connections between the natural and 

supernatural beings that inhabit the waters.

In northern Pará, the Monte Alegre rupestrian assem-

blage is one of the most ancient and paradigmatic 

complexes of the Amazonian cultural landscapes. 

Located on a system of massifs and grottos oriented 

towards the Amazon River, this landscape combines 

highly visible geological formations with graphic 

sequences that date to more than 11 000 years BCE. 

However, the site’s foundational character does not 

only derive from its antiquity, but also from its being 

a cosmological enclave, a space where the moun-

tains, the horizon and the human body articulate 

to produce visions. Visited by Wallace (1853) in the 

19th century and studied by Roosevelt (1991) and 

especially by Pereira (2012), the site’s iconographic 

density has been documented. Here the integrity 

in the construction of an Amazonian ceremonial 

aesthetic is visible, both in the paintings and in the 

relationships with the light, sound, and the orienta-

tion of the celestial bodies. Monte Alegre, far from 

presenting itself as a scenery, acts as a landscape 

organism, whose geography activates inscriptions, 

memories and pacts in an environment where the 

stones convoke time and codify it.

The whole set of sites shows a close relationship be-

tween the horizon, the mountains, the shadows and 

the routes. From the heights of the massif, the Pedra 

do Mirante does not only offer a good view of the 

valley; it also acts as the first symbolic marker of the 

path towards spaces of inscription. In the Gruta do 

Pilão the strokes —which appear as point sequences, 

greek keys and parallel bands— do not operate as 

representations, but as invocations. The closed area 

of the cave and its natural acoustics suggest a ritual 

function linked to the vibrations and echoes, where 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

88 89

humano se convierte en instrumento que activa 

el espacio. El Painel do Pilão, orientado hacia el 

exterior, extiende las grafías hacia el paisaje abierto, 

en una composición donde las figuras serpentinas 

y geométricas articulan una coreografía visual con 

el entorno fluvial. En la Serra da Lua, la piedra 

toma forma de bóveda: en su interior, los trazos se 

disponen en patrones rítmicos que parecen seguir la 

curvatura del soporte, recordando constelaciones o 

flujos hídricos. La Caverna do Diabo, de acceso más 

escarpado, condensa signos circulares y manchas de 

pigmento como exhalaciones gráficas de un espacio 

de tránsito. En la Gruta Itatupaoca, los trazos aparecen 

intermitentes, activados por la oscilación de la luz, 

como si el sitio estuviese diseñado para ser leído en 

fragmentos, en movimiento. En Monte Alegre, el arte 

rupestre no es depósito de símbolos, sino dispositivo 

de relación. La Gruta 15 de marzo y el Abrigo da 

Coruja intensifican esta lógica de tránsito. La primera, 

the human body becomes the instrument that acti-

vates space. The Painel do Pilão, which is oriented 

towards the exterior, extends the graphics towards 

the open landscape, in composition where the 

serpentine and geometric figures articulate a visual 

choreography with the fluvial surroundings. In Serra 

da Lua the stone takes the shape of a vault: in its 

interior the strokes are arranged in rhythmic patterns 

that seem to follow the support’s curvature, evoking 

constellations or hydric flows. With a more rugged 

access, Caverna do Diabo condenses circular signs 

and pigment spots into graphic exhalations of a 

transit space. In Gruta Itatupaoca the strokes appear 

intermittent, activated by the oscillation of light as 

if the site were designed to be read in fragments, in 

movement. In Monte Alegre the rock art is not a de-

posit of symbols, but a relationships device. Gruta 15 

de Março and Abrigo da Coruja intensify this transit 

logic. The former, sheltered in a gorge with a narrow 

El Painel do Pilão, en 
Monte Alegre, Brasil, 
muestra un mapa sim-
bólico en el paisaje 
abierto y revela su 
estructura. / The Pai-
nel do Pilão, in Monte 
Alegre, Brazil, shows 
a symbolic map in the 
open landscape and 
reveals its structure.

resguardada en un desfiladero de acceso estrecho, 

presenta trazos aislados y pigmentos atenuados por la 

humedad, como si el gesto gráfico buscara ocultarse 

tanto como revelarse. El abrigo, por su parte, convoca 

la mirada desde el valle, con signos distribuidos en 

franjas inclinadas que parecen activar el movimiento 

del caminante. Ambas localizaciones confirman que el 

trazo no es solo acto visual, sino experiencia espacial. 

La Pedra do Pilão, en cambio, sintetiza la dimensión 

geomántica del conjunto: una formación de bloques 

naturales con inscripciones ubicadas en intersecciones 

visuales entre grutas y paneles. Su presencia no 

monumental, pero sí articuladora, sugiere una función 

de encrucijada simbólica. Aquí, la piedra no se busca, 

se encuentra; y al hacerlo, reconfigura el paisaje como 

sistema de relaciones donde cada inscripción marca 

no un punto fijo, sino un cruce entre mundos. Cada 

trazo responde a una dinámica topográfica, y cada 

sitio organiza una forma distinta de habitar el paisaje. 

La montaña no es fondo, sino agente; la piedra no 

contiene las imágenes, las produce.

En el estado de Amapá, el Sitio da Figura (Pereira, 

2018) presenta un conjunto poco común, formado 

por bloques líticos dispuestos en alineaciones estruc-

turadas, que evocan figuras antropomorfas o zoomor-

fas en posición vertical. A diferencia de los petroglifos 

grabados sobre superficies planas, aquí la tridimen-

sionalidad de la piedra sugiere una intencionalidad 

espacial, donde cada elemento forma parte de una 

escena corporal, performativa. Estas disposiciones 

evocan presencias, no solo marcas: cuerpos de piedra 

que se erigen como guardianes del paisaje, activando 

su poder evocativo desde la forma y la orientación. El 

sitio participa de una concepción del territorio donde 

la imagen no es solamente inscripción, sino presencia 

actuante, capaz de sostener un vínculo prolongado 

entre los habitantes humanos y las entidades no hu-

manas que modelan el entorno. Así, el Sitio da Figura 

amplía el repertorio del arte rupestre amazónico hacia 

formas que no se graban, sino que se construyen en 

resonancia con el espacio (Pereira, 2013).

access, has isolated strokes and pigments attenuated 

by humidity, as if the graphic gesture sought to hide 

as much as to reveal itself. The shelter, for its part, 

convokes a gaze from valley with its signs distributed 

in inclined strips that seem to activate the movement 

of the walker. Both places confirm that the stroke is 

not only a visual act, but a spatial experience. Pedra 

do Pilão, in contrast, synthesizes the geomantic 

dimension of the assemblage: it is a formation of 

natural blocks with grottos and panels and inscrip-

tions located in visual intersections. Its presence 

—not monumental but articulating— suggests its 

function as a symbolic crossroads. Here the stone is 

not sought, it is found; and thus, it reconfigures the 

landscape as a system of relationships in which each 

inscription marks not a fixed point, but a crossing 

between worlds instead. Each stroke obeys to a 

topographic dynamic, and each site’s organization 

is a different way of inhabiting the landscape. The 

mountain is not a background, but an agent, and the 

stone does not contain the image, it produces it.

In the state of Amapá, Sitio da Figura (Pereira, 2018) 

presents an uncommon assemblage formed by 

lithic blocks arranged in structured alignments that 

evoke anthropomorphic or zoomorphic figures in a 

vertical position. Unlike the petroglyphs engraved 

on flat surfaces, here the three-dimensionality of the 

stones suggests spatial intentionality — where each 

element forms part of a corporal and performative 

scene. These dispositions evoke presences, and not 

only marks, in the form of stone bodies that stand as 

landscape guardians, activating their evocative pow-

er out of their form and orientation. The site is part 

of a conception of the territory wherein the image is 

not only an inscription, but also an acting presence 

that can sustain a lasting link between the human 

inhabitants and the non-human entities that model 

the environment. Thus Sitio da Figura expands the 

Amazonian rock art repertoire towards forms that 

are not engraved but constructed in resonance with 

space (Pereira, 2013).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

90 91

En el suroeste de Surinam, el sitio de Werehpai emer-

ge como uno de los conjuntos más extensos y densos 

de grabados rupestres del Escudo Guayanés. Más de 

300 figuras fueron documentadas en aleros rocosos 

de laterita, ocultos entre la vegetación húmeda y 

protegidos por la pendiente de la sabana. Las formas 

—espirales, figuras antropomorfas esquemáticas, ban-

das onduladas y círculos concéntricos— no se organi-

zan como escenas, sino como pulsos grabados sobre 

superficies que alternan sombra, humedad y calor. En 

Werehpai, la inscripción se articula con la profundidad 

ecológica del entorno: cada figura parece surgir del 

contacto entre roca y cuerpo, en trazo dictado por la 

respiración del lugar. Versteeg (2023) reconoce estas 

marcas como componentes de un sistema cosmoló-

gico más amplio, compartido por las comunidades 

indígenas como los trio, quienes se reconectan a sus 

presencias ancestrales activando el lugar como um-

bral temporal, donde el pasado vuelve a circular. 

Volviendo al centro y al origen del recorrido 

continental amazónico, el arte rupestre tacariguense, 

indagada por Páez (2021) merece un reconocimiento 

a parte. En las estribaciones rocosas que rodean 

el lago de Valencia, en el norte de la Amazonia 

Oriental, se despliega un sistema gráfico cuya 

persistencia atraviesa más de cuatro mil años. 

Sitios como Piedra Pintada, Corona del Rey, la Isla 

La Culebra y el Morro de Guacara configuran una 

topografía simbólica donde el arte rupestre no solo 

delimita, sino transforma el espacio. Las figuras —

espirales, zoomorfos, meandros, huellas— no están 

distribuidas al azar: emergen de puntos estratégicos 

del terreno, articulando visibilidad, orientación solar 

y acceso al agua. En la Corona del Rey, las marcas se 

disponen en secuencias que evocan constelaciones. 

En Piedra Pintada, los motivos se repiten con 

tal densidad que convierten la superficie en una 

piel ritual, palimpsesto de encuentros, ofrendas y 

memorias fundacionales. La inscripción en piedra no 

funciona como un lenguaje cerrado, sino como una 

tecnología espiritual que codifica trayectos, pactos 

In southwestern Suriname, the site of Werehpai 

emerges as one of most extensive and dense as-

semblages of rupestrian engravings in the Guiana 

Shield. More than 300 figures in laterite rock shelters 

were documented. These were found hidden among 

the humid vegetation and protected by the savanna 

slope. The forms, which include spirals, schematic 

anthropomorphic figures, undulating bands and con-

centric circles, are not organized as scenes, but as 

pulses engraved on surfaces that alternate shadow, 

humidity, and heat. here the inscriptions articulate 

with the environment’s ecological depth. In fact, each 

figure seems to emerge from a contact between 

rock and body, in strokes dictated by the breathing 

of the place. Versteeg (2023) interprets these marks 

as components of a broader cosmological system, 

shared by indigenous communities such as the Trio, 

who reconnect with their ancestral presences by ac-

tivating the place as a temporal threshold, where the 

past circulates once again.

Turning back to the center and origin of the 

continental Amazonian journey, the Tacariguan 

rock art deserves a separate mention. Located on 

the rocky foothills that surround Lake Valencia in 

northeastern Amazonia and studied by Páez (2021), 

it unfolds a graphic system whose persistence goes 

back to more than 4 000 years ago. On the other 

hand, sites like Piedra Pintada, Corona del Rey, 

Isla La Culebra, and Morro de Guacara configure 

symbolic topographies in which the rock art not 

only delimits but also transforms the space. The 

figures (spirals, zoomorphic figures, meanders 

and footprints) are not randomly distributed, but 

rather they emerge from strategic points on the 

terrain to articulate visibility, solar orientation and 

water access. At Corona del Rey, these marks are 

arranged in sequences that evoke constellations in 

the sky. At Piedra Pintada the motifs are repeated so 

densely that they turn the surface into a ritual skin, a 

palimpsest of encounters, offerings and foundational 

memories. The stone inscriptions do not function as 

y genealogías invisibles que aún resuenan en las 

comunidades descendientes. 

A lo largo del río Chirgua y en los alrededores de 

San Esteban, el gesto gráfico adquiere una dimen-

sión acuática: las inscripciones se ubican en aflora-

mientos rocosos que emergen y desaparecen con 

el nivel del agua, activando una lectura estacional 

del paisaje. En sitios como la Piedra de los Monos o 

la Piedra de los Tres Platos, la imagen no se ofrece 

de inmediato: espera. Solo cuando el cauce baja, se 

revelan líneas onduladas, huellas invertidas o seres 

serpentiformes, como si la roca susurrara memorias 

ocultas bajo la corriente. La Piedra de los Indios, 

a closed language, but as a spiritual technology that 

codifies routes, pacts, and invisible genealogies that 

still resonate in the communities of the descendants.

Along the Chirgua River and in the surroundings 

of San Esteban, the graphic gestures acquire an 

aquatic dimension: the inscriptions are located in 

rocky outcrops that emerge and disappear with the 

water level, activating a seasonal reading of the 

landscape. In sites such as Piedra de los Monos or 

Piedra de los Tres Platos, the images do not offer 

themselves immediately: they wait. Only when the 

level of the water lowers, undulating lines, inverted 

footprints, or serpent-like beings are revealed, as if 

Las inscripciones de Werehpai definen un lenguaje visual que las comunidades Trio trasmiten para fortalecer su identi-
dad. / The inscriptions of Werehpai define a visual language that Trio communities transmit to strengthen their identity. 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

92 93

the rocks whispered out the memories hidden under 

the current. Piedra de los Indios in Aipe, Huila —

which has been described since the 19th century— 

still convenes the people’s gazes from its elevated 

platform, while at Isla La Culebra barely visible 

micro petroglyphs claim an attention that is more 

tactile than visual. These remains are not isolated: 

they are part of a ritual framework in which the river 

does not delimit but connects. The rock art of this 

region does not represent life but accompanies it 

by integrating itself into the rhythm of the rains, 

silences, steps, and offerings.

descrita desde el siglo XIX, sigue convocando la 

mirada desde su plataforma elevada, mientras que 

en la Isla La Culebra, los micro petroglifos apenas 

visibles reclaman una atención que es más táctil que 

visual. Estas huellas no están aisladas: componen un 

entramado ritual donde el río no delimita, sino co-

necta. El arte rupestre de esta región no representa 

la vida, la acompaña, integrándose al ritmo de llu-

vias, silencios, pasos y ofrendas.

La Piedra de los Indios de Aipe, en Huila, fue descrita por la Comisión Corográfica en 1850 y alimenta un imaginario 
petrográfico que persiste. Ilustración: Manuel María Paz. / The Stone of the Indians of Aipe, in Huila, was described by 
the Chorographic Commission in 1850 and feeds a petrographic imaginary that persists. Drawing: Manuel María Paz.

Las oscilaciones de los bosques

Este recorrido por los principales conjuntos de arte 

rupestre de la Amazonia —desde los macizos del 

Orinoco hasta los igapó del delta— ha mostrado 

que la imagen rupestre no se manifiesta como repre-

sentación o testimonio: es un acto vivo de relación 

con el bosque cambiante y sus formas permanentes: 

las rocas. Cada trazo activa una red de vínculos entre 

cuerpos, paisajes y tiempos; no ilustra un mundo, 

sino que lo ordena, lo convoca, lo mantiene en mo-

vimiento. Las grafías de los lenguajes amazónicos 

traducen condiciones ecológicas específicas —el 

bosque frío, los ríos negros, las sábanas inundables, 

los afloramientos graníticos— en modos de habitar y 

narrar el territorio. La piedra se transforma en mem-

brana sensible: en ella se inscriben pactos, trayec-

torias, cosmologías que merecen mantenerse hacia 

la posteridad. En un mundo totalmente transeúnte, 

algo queda. 

Los sitios describen al final una cartografía de rela-

ciones: desde las cuevas iniciáticas de Monte Alegre 

hasta los paneles serpentinos de Pusharo, desde las 

superficies sumergidas de Marajó hasta los laberin-

tos del Guaporé, emerge una imagen de un inmenso 

cuerpo de vida acuática y montaña, como un territo-

rio graficado desde adentro. Las imágenes rupestres 

existen para ser activadas: por el canto, por la danza, 

por el tránsito de los cuerpos, por las rutas y los ca-

minos. Auténticos dispositivos de memoria y orienta-

ción, estos umbrales entre mundos generan espacios 

donde los humanos se encuentran con los ancestros 

y las potencias del bosque.

En todas las regiones analizadas se reconoce una 

misma lógica relacional, aunque expresada en 

formas distintas: la imagen rupestre como modo 

de territorialización simbólica. La piedra delimita no 

solo espacios físicos, sino también zonas de tránsito 

espiritual, vínculos entre generaciones, pactos entre 

especies. Esta territorialidad no es autoritaria ni 

The oscillations of the forests

This journey through the main Amazonian rock art 

assemblages —from the Orinoco massifs to the 

igapós of the delta— has shown us that the rupes-

trian images are not representations or testimonies: 

they are living acts of relationship with the changing 

forests and their permanent forms: the rocks. Each 

stroke activates a network of links between bodies, 

landscapes, and times; it does not illustrate the 

world, but orders it, convokes it, and keeps it mov-

ing. The graphics of the Amazonian languages trans-

late specific ecological conditions (e.g. cold forest, 

black river, floodable savanna, granitic outcrop) into 

modes of inhabiting and narrating the territory. The 

stones turn into sensitive membranes in which are 

inscribed pacts, routes and cosmologies that deserve 

to be maintained for posterity. In a totally transient 

world, something remains.

In the end, the sites describe a cartography of 

relationships: from the initiatory caves of Monte 

Alegre to the serpentine panels of Pusharo; from the 

submerged surfaces of Marajó to the labyrinths of 

Guaporé, there emerges the image of an immense 

body of aquatic and mountain life, like a territory 

graphed from within. The rupestrian images exist to 

be activated: by the songs, the dances, the transit of 

bodies, the routes and the paths. These are thresh-

olds between worlds that configure and authentic 

memory and orientation devices; they generate 

spaces where humans encounter their ancestors and 

the potencies of the forest.

In all the studied regions the same relational logic is 

found (though expressed differently): the rupestrian 

image is a mode of symbolic territorialization. The 

stones do not only delimit the physical spaces, but 

also the zones of spiritual transit, the links between 

generations and the pacts between living species. 

This territoriality is not authoritarian or rigid, but rath-

er it is dynamic, cyclical and permeable. 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

94 95

Los petroglifos de Pitaya, Chachapoyas, Perú, se levantan en farallones y son un 
punto de referencia en la construcción de un paisaje cultural. / The petroglyphs 
of Pitaya, Chachapoyas, Peru, rise on cliffs and are a reference point in the cons-
truction of a cultural landscape.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

96 97

rígida: es dinámica, cíclica, permeable. El paisaje no 

impone una frontera, sino que articula una red. Por 

eso, las formas geométricas, zoomorfas y ofidiomorfas 

aparecen entidades actuantes: cada una resuena con 

un ciclo vital, una fuerza del agua, una trayectoria 

del sol o de la luna. El Paleoarte de Amazonia se 

mantiene, ininterrumpida como el bosque, vivo en su 

cíclica evolución, y eterno en sus valore permanentes 

grabados en la roca. Vivo también en las prácticas 

cotidianas de muchas comunidades amazónicas: la 

continuidad entre los petroglifos y las cosmologías 

actuales es literalmente operativa. Las imágenes 

rupestres siguen enseñando a mirar el bosque como 

un sistema de relaciones, a moverse con respeto, 

a habitar con conciencia. La oscilación entre vida y 

eternidad que evocan los petroglifos no responde 

a una nostalgia de permanencia, sino a un esfuerzo 

sostenido por inscribir lo invisible en lo tangible. Estos 

signos no aparecen como expresión espontánea, sino 

como resultado de una labor persistente —cultural, 

física, espiritual— orientada a trascender los límites 

del cuerpo y del tiempo. En lugares como Pusharo, 

donde las figuras se distribuyen en paneles ocultos 

entre pliegues geográficos, o como en el río Negro, 

que solo se revelan durante la estación seca, el 

contexto sagrado no es dado: se construye como 

espacio de relación.

Se trata de un esfuerzo social y cultural enorme, di-

seminado en el tiempo y en la geografía, que busca 

proyectar un mensaje intacto hacia un futuro distinto 

del propio. Cada grabado es una tentativa de per-

manencia en un mundo donde todo se transforma, 

y esa permanencia quiere dejar una huella capaz de 

dialogar con la posteridad. Desde los paneles del río 

Beni hasta los trazos ocultos en las cuevas de Monte 

Alegre, los signos insisten en la voluntad de ser re-

conocidos más allá del tiempo de sus autores. Así, el 

arte rupestre amazónico se vuelve una ofrenda abier-

ta. Este pacto sin destinatario definido defiende la 

supervivencia del mensaje por fragmentario que sea, 

como eco de un gesto que merece ser repetido. 

The landscape does not impose itself as a frontier, 

but rather it articulates a network. Therefore, the 

geometric, zoomorphic and ophiomorphic forms 

are acting entities: each one resonates with the vital 

cycle, the power of the waters, the trajectory of the 

sun or the moon. The Paleo-art of Amazonia holds 

out, uninterrupted as the forest, alive in its cyclical 

evolution, and eternal in its permanent values —

which are engraved on the rocks. It is alive also in the 

daily practices of many Amazonian communities: the 

continuity between the petroglyphs and the current 

cosmologies is literally operative. The rupestrian im-

ages still teach people to look at the forest as a sys-

tem of relationships, to move around it with respect, 

and to inhabit it with consciousness. The oscillation 

between life and eternity that the petroglyphs evoke 

does not respond to a nostalgia for permanence, but 

to a sustained effort to inscribe the invisible into the 

tangible. These signs do not appear as spontaneous 

expressions, but as the result of constant labor —cul-

tural, physical and spiritual— aimed at transcending 

the limits of body and time. The sacred context is 

not given, but rather it is built as a space for relation-

ships. This happens especially in places like Pusharo, 

where the figures are distributed in panels that are 

hidden among geographic folds, or Negro River, 

where the figures are only revealed during the dry 

season. Thus, the rupestrian images configure an 

enormous social and cultural effort that, disseminat-

ed in time and geography, seeks to project an intact 

message into a different future. Each engraving is 

an attempt on permanence in a world where every-

thing gets transformed, and that permanence seeks 

to leave a trace that can establish a dialogue with 

posterity. From the Beni River panels to the hidden 

strokes in the Monte Alegre caves, the signs insist 

on willing to be recognized beyond their authors’ 

time, and thus the Amazonian rock art becomes an 

open offering. This pact without a specific addressee 

defends the survival of the message, however frag-

mentary it be, as the echo of a gesture that deserves 

to be repeated.

The dynamics of forest oscillation contrasts and chal-

lenges the forms inscribed in the stones, in a con-

stant dialogue. The engraved image does not seek 

to freeze movement, but to anchor its resistant and 

permanent aesthetic value. The permanence of the 

engraved line accompanies the diminutive human 

presence in the forest inside the great mutable body 

of the territory. To conceive this movement, one 

must realize that in this great context the humans 

are defeated by their own fragility. The Amazonian 

nations have lived for millennia in territories where 

nothing is granted, where fertile land is rare, where 

procuring food demands constancy, and where the 

social links demand permanent adjustments and 

negotiations. Art is born from that consciousness: 

from the vulnerability and the lack of dominance 

a message that does not depend on force, but on 

consciousness, is engraved in the rocks.

The yet to be discovered proliferation of immense 

regions with petroglyphs represents a persistent 

call to acknowledge that the humans are vulnerable 

before the same agents that support forest life. The 

biotic network forms a fabric that makes humans 

appear as irrelevant migrants, and the humans’ most 

valiant gesture is to engrave in the rocks an eternity 

without guarantee, a desire to remain there where 

everything changes. The forest and the gods inter-

vene there where no salvation is expected, and with 

them emerges a most powerful art, one whose value 

is given by the fact that they accompany the chang-

es in the forest with respect and vision. Thousands 

of years later, this major consciousness reaches the 

present with a message, and the only salvation for 

vanquished is to know it.

Una salus victis, nullam sperare salutem.

La dinámica de la oscilación forestal se contrapone 

y desafía las formas inscritas en la piedra en 

un diálogo constante. La imagen grabada no 

busca congelar el movimiento, sino anclar 

su valor estético permanente y resistente. La 

permanencia de la línea grabada acompaña la 

diminuta presencia humana en el bosque en el 

gran cuerpo mutable del territorio. Para concebir 

este movimiento hay que realizar que en este 

contexto mayor los humanos están vencidos por 

evidencia de fragilidad. Las naciones amazónicas 

habitan desde milenios territorios donde nada 

está garantizado, donde la tierra fértil es rara, 

donde el alimento exige constancia y donde los 

vínculos sociales requieren ajustes y negociaciones 

permanentes. Desde esa conciencia nace el arte: 

de la vulnerabilidad y de la falta de dominio, se 

graba en la roca un mensaje que no depende de la 

fuerza, sino de la conciencia.

La proliferación todavía por conocer de inmensas 

regiones de petroglifos representa un llamado 

persistente a reconocer que los humanos son 

vulnerables ante los mismos agentes que sostienen 

la vida del bosque. Su red biótica forma una trama 

que coloca al ser humano como un migrante 

irrelevante. Su gesto más valiente es grabar en 

la roca una eternidad sin garantía, un deseo de 

permanencia allí donde todo cambia. Allí donde no 

se espera ninguna salvación, el bosque y los dioses 

intervienen y con ellos emerge el arte más poderoso, 

cuyo valor está en acompañar el cambio del bosque 

con respeto y visión. Esta conciencia mayor alcanza 

el presente, miles de años después con un mensaje: 

la única salvación para los vencidos es saberlo.

Una salus victis, nullam sperare salutem.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

98 99

Kuelap emerge sobre el bosque nuboso como testimonio de la civilización chachapoya 
en el Perú. / Kuelap rises above the cloud forest as testament to the Chachapoya 
civilization in Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

100 101

La estación del arte rupestre en 
Pusharo, Parque Nacional Manu, 
Madre de Dios
The rock Art site at Pusharo, 
Manu National Park, Madre de 
Dios
GIUSEPPE OREFICI

Introducción 

Los grabados de Pusharo del Parque Nacional del 

Manu, en Madre de Dios fueron levantados a escala 

1:1 en julio de 1981 sobre hojas de polietileno des-

pués de haberse limpiado la roca de la vegetación. 

Posteriormente, en Italia, se pasaron en papel los 

dibujos calcados, controlándolos con la ayuda de sus 

imágenes fotográficas y realizando la reducción de 

las copias para alcanzar la mayor fidelidad posible 

de las reproducciones y obtener réplicas finales a 

escala 1:5 y 1:10. 

Participaron en la expedición: Ulisse Gosetti, Jole 

Giacomelli, Livio Casari, Piero Ferrari, Maurizio Bara-

bino, Elvina Pieri Orefici, Sarah Orefici, Zulma Zúñiga 

Peralta, Lino Pareja del Parque Nacional del Manu 

y Giuseppe Orefici, quienes realizaron el levanta-

miento en el lugar. La documentación fotográfica fue 

efectuada por Maurizio Barabino. El trabajo gráfico 

en Italia fue realizado por la Arquitecta Elvina Pieri 

Orefici y el estudio de los grafitos fue conducido por 

el Dr. Giuseppe Orefici, jefe de la expedición.

Se contó con la colaboración del Parque Nacional 

del Manu, de la Universidad Nacional San Antonio 

Abad del Cusco y su rector dr. Celso Zúñiga, además 

de “Chino” de la tribu de los machiguengas, con 

Jesús y Dario del grupo Mashcos.

Introduction

The Pusharo rock carvings of Manu National Park, 

in Madre de Dios were recorded at 1:1 scale in July 

1981 on polyethylene sheets, after cleaning vegeta-

tion out of the rock. Subsequently, the traced draw-

ings were transferred to paper, with the help of the 

original photographic images and reducing them to 

achieve the greatest possible fidelity and obtain final 

replicas at 1:5 and 1:10 scales. This operation was 

made in Italy.

The following persons took part in the expedition: 

Ulisse Gosetti, Jole Giacomelli, Livio Casari, Piero 

Ferrari, Maurizio Barabino, Elvina Orefici, Sarah 

Orefici, Zulma Zúñiga Peralta, Lino Pareja from 

Parque Nacional del Manu, and Giuseppe Orefici, 

who conducted the on-site recordings. Photographic 

documentation was carried out by Maurizio 

Barabino. Graphic work (in Italy) was performed 

by Architect Elvina Pieri Orefici and the study of 

graffiti was conducted by Dr. Giuseppe Orefici, the 

expedition leader.

Collaborators included Parque Nacional del Manu 

the Universidad Nacional San Antonio Abad del 

Cusco and its rector dr. Celso Zúñiga, Chino from the 

machiguenga tribe, and Jesús and Darío from the 

local Mashcos group.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

102 103

El ambiente

Los grabados rupestres se ubican en el ecosistema 

típico de la “selva alta” amazónica, en la cuenca me-

dia del Palotoa, entre el 12° y el 13°S y el 71° y 72° 

W, de difícil acceso por la vía fluvial del Alto Madre 

de Dios. 

La vegetación espesa y el terreno corroído por las 

frecuentes lluvias es a menudo accidentado, vol-

viendo aún más dificultoso acceder a la zona de los 

petroglifos.

El clima es cálido-húmedo, la variación térmica es 

elevada y las precipitaciones son constantes y abun-

dantes, ya que la zona se encuentra al abrigo de las 

pendientes de la Cordillera Oriental en donde los 

alisios del Atlántico son detenidos por las montañas.

La flora es similar a aquella que se puede hallar en 

toda la cuenca amazónica, con algunas especies 

típicas de la montaña.

La numerosa fauna integra el ecosistema y la abun-

dancia de grandes felinos mantiene una equilibrada 

relación natural en la cadena ecológica.

El río Pantiacolla, llamado también Shinkibeni, que 

baja de la misma meseta, tomó este nombre del 

quechua. El lugar está en el territorio actualmente 

ocupado por los machiguengas, importante pueblo 

indígena de la selva suroriental peruana, además de 

otros grupos menos concentrados.

Los incas trataron de anexar militarmente las tierras 

orientales (Antisuyu) a sus dominios, pero nunca 

pudieron lograrlo, limitándose a edificar centros 

fortificados marginales de control.

The Environment 

The rock engravings are located in a typical ecosys-

tem of the Amazonian “cloud forest,” in the middle 

basin of the Palotoa, between 12° - 13°S and 71° 

- 72°W. The area is difficult to access, save for the 

fluvial route of the Alto Madre de Dios.

Difficulty of access to the petroglyph zone is fur-

ther augmented by the dense vegetation and the 

terrain, which is eroded by the frequent rains and 

often rugged.

The climate is warm and humid, thermal variation 

is high, and precipitation is constant and abundant 

because the area is sheltered by the slopes of the 

Eastern Cordillera, where the Atlantic trade winds 

are stopped by the mountains.

The flora is similar to that found throughout the 

Amazon basin, with some species typical of the 

mountains.

The numerous fauna integrates the ecosystem and 

the abundance of large felines helps maintain a bal-

anced natural relationship in the ecological chain.

The Pantiacolla River, also called Shinkibeni from 

a Quechua word, descends from the same pla-

teau. The territory is currently occupied by the 

machiguenga (an important indigenous people 

of the southeastern Peruvian rainforest) and other 

less concentrated groups.

The incas tried to annex the eastern lands (Antisuyu) 

to their domains by conquest, but they never suc-

ceeded and limited themselves to building marginal 

fortified control centers.

Panorama arqueológico

A diferencia del material arqueológico encontrado 

hasta la fecha en la costa y sierra peruana, la selva 

dio resultados menos evidentes, debido al clima 

húmedo y cálido que ha limitado la preservación de 

los artefactos.

La utilización de madera como elemento básico en la 

arquitectura amazónica, la hebra vegetal como tejido, 

los objetos fácilmente deteriorables, la acción de 

Archaeological Panorama

Contrary to what is the case in the Peruvian coast 

and highlands, the rainforest has yielded less 

archaeological remains. This is because the humid 

and warm climate has limited the preservation of 

artifacts.

Although certain similarities exist, it has been impos-

sible to find connecting links between the different 

cultures that occupied this territory, because of 

En los años 80 el levantamiento de arte rupestre se realizaba 
con calco sobre hojas de polietileno. / In the 1980s, rock art 
surveys were carried out using tracings on polyethylene sheets.



the concealing action of vegetation and the use of 

wood as a basic building material in the Amazonian 

architecture, of plant fibers for textiles, and of easily 

perishable objects.

The elements that most contribute to a study of the 

Amazonian cultures are the graffiti and rock paintings 

that are found in the rainforest.

Although limited, a relative dating can be for-

mulated for the main styles, which allows us to 

reconstruct the cultural mosaic that was eloquently 

expressed through the language of rock art. The 

story of hunters and gatherers, who through a 

details-rich naturalistic style show their propitiato-

ry rites, hunted animals, weapons, and habitual 

ornaments, becomes more hermetic from one gen-

eration to another, until reaching a glyphic sym-

bolism (which is often enigmatic) around 4500 BC. 

It evidences a culture that is decidedly different 

from those based on a hunting economy exclusive-

ly. This would be characteristic of a well-defined 

social structure whose complex religious rites are 

expressed through symbolic signs that represent 

specific dogmas of their cosmovision.

Manifestly geometric and schematic symbologies 

appeared around 2500 BC. These include animal 

effigies, tri-digits and undulating lines (possibly 

serpents). Subsequently parallel lines, Greek fret 

patterns and rectangular symbols placed in rhythmic 

succession appear to have spread at a pan-ama-

zonian level. The (pre-inca) miniature style and the 

style with complex symbols close the panorama of 

cultures that were expressed through rock art around 

the 5th and 6th centuries of our era.

Pusharo

There are other isolated rock incisions in the Alto 

Madre de Dios area (as often occurs at the conflu-

ences of the Amazonian rivers), but they are not as 

important and imposing as the Pusharo Petroglyphs. 

Pantiacolla is a true megalithic temple hidden in the 

Amazonian rainforest.

A single vertical rock more than 30 meters wide, en-

closed by a natural arch that forms a lithic shelter that 

emerges from the jungle and is over 40 meters high.

Over the centuries, the river notably modified its 

course, probably coming to lap the parietal decora-

tions in some periods.

Father Vicente de Cenitagoya, who discovered Panti-

acolla in 1921, compared this petroglyphs to the 

ocultamiento de la vegetación, han sido las principa-

les causas de las dificultades de encontrar eslabones 

de unión entre las distintas culturas que ocuparon 

este territorio, aunque existen ciertas similitudes.

Los elementos que mayormente contribuyen a un es-

tudio de las culturas amazónicas son seguramente los 

petroglifos y pinturas rupestres existentes en la selva.

Si bien limitadamente, se puede formular una 

datación relativa para los principales estilos que se 

evidenciaron, a fin de reconstruir el mosaico cultural 

que se ha expresado de modo elocuente con el len-

guaje del arte rupestre. La narrativa de los cazadores 

y recolectores, que a través de un estilo naturalístico 

rico en detalles expresa sus ritos propiciatorios, los 

animales cazados, las armas utilizadas y los ador-

nos habituales, se vuelve de una generación a otra 

más hermético, hasta llegar, alrededor del 4500 

a.C., a una simbología glífica a menudo enigmática, 

que pone en evidencia una cultura decididamente 

distinta de aquellas basadas solo en la economía de 

la caza. Esto sería propio de una estructura social 

bien delineada, que utiliza ritos religiosos complejos 

expresados en signos simbólicos que representan 

dogmas específicos de su cosmovisión. 

En el 2500 a.C. aproximadamente aparecen simbo-

logías geométricas y esquemáticas, con efigies de 

animales, tridígitos, líneas ondulantes (¿serpientes?). 

Posteriormente, las líneas paralelas, las grecas y los 

símbolos rectangulares puestos en sucesión rítmica, 

parecen difundirse a nivel pan-amazónico. El estilo 

de las miniaturas (preincaico) y aquel de los símbolos 

complejos cierran el panorama de las culturas que se 

han expresado a través del arte rupestre alrededor 

de los siglos V y VI de nuestra era.

Pusharo

En el área del Alto Madre de Dios, como ocurre a me-

nudo sobre las rocas aisladas en las confluencias de los 

ríos amazónicos, pueden encontrarse otras incisiones 

rupestres aisladas, pero que no alcanzan la importancia 

e imponencia de los Petroglifos del Pusharo, un verda-

dero templo megalítico ocultado en la selva.

Una única roca vertical, de más de 30 metros de 

ancho, encerrada por un arco natural que forma un 

reparo lítico emergente de la selva, superior a los 

40 metros de alto.

El río en el paso de los siglos modificó notablemen-

te su curso llegando, probablemente, a lamer en 

algunos períodos las decoraciones parietales.

Descubierto por el Padre Vicente de Cenitagoya en 

el año 1921, fue comparado por el sacerdote con 

los petroglifos más conocidos ubicados en la 

Departamento de Madre de Dios
Relevamiento efectuado en julio de 1981 por el 
equipo italiano del arquitecto G. Orefici. Esca-
la 1:10 / Department of Madre de Dios. Survey 
carried out in July 1981 by the Italian team of 
architect G. Orefici. Scale 1:10

La extensión de los grabados en la pared de 
mas de 30m evidencia un uso colectivo y conti-
nuado. / The extension of the engravings on the 
wall of more than 30m evidences a collective 
and continuous use.

Grabados rupestres de Pusharo
Rock engravings of Pusharo

better-known ones at the confluence of the Yavero 

River with the Urubamba River. The priest put forward 

some fantastic interpretations (Orefici, 1982) based on 

a “Christian” vision –which was clearly foreign to the 

purposes that inspired the authors of the engravings.

The motifs on the rock are decidedly unusual and com-

plex. One immediately perceives the almost total lack 

of anthropomorphic representations that can be related 

to magical-religious manifestations.These are illustrat-

ed instead by symbols reduced to essential lines that 

clearly demonstrate an evolved cultural situation.

One also notes the total absence of naturalistic 

zoomorphic subjects, which suggests a more re-

cent dating compared to rock art manifestations 

that can be classified as “semi-naturalistic” (e.g. 

the Paraná1 caves studied by Laming-Emperaire 

and the numerous Lagoa Santa sites, in which 

1 In the Grutas del Paraná (Brasil) there are naturalistic paint-
ings of deer and birds. Laming-Emperaire, Annette (1979), 
Missions archéologiques franco-brésiliennes de Lagoa San-
ta, Minas Gerais, Brésil–Le Grand abri de Lapa Vermelha. 
Revista de Pré-história, São Paulo, 1, 53–89.

confluencia del río Yavero con el Urubamba; Pusha-

ro fue objeto de fantásticos estudios interpretativos 

(Orefici, 1982) basados en una visión “cristiana”, 

claramente ajena a los fines que inspiraron a los 

autores de los grabados. 

Los motivos tratados en la roca son decididamente 

inusitados y complejos. Se percibe inmediatamente 

la casi total falta de representaciones antropomor-

fas relacionables con manifestaciones mágico-reli-

giosas. Estas son ilustradas en cambio por símbolos 

reducidos a líneas esenciales que evidencian una 

cultura evolucionada.

Se nota, además, la falta total de sujetos zoomor-

fos naturalísticos lo que sugiere una datación más 

reciente respecto a las manifestaciones de arte 

rupestre clasificables como “seminaturalísticas” (por 

ejemplo, las grutas del Paraná1 estudiadas por 

1 En las Grutas del Paraná, en Brasil, se hallan pinturas de 
estilo naturalista (ciervos y pájaros). Laming-Emperaire, An-
nette (1979). Missions archéologiques franco-brésiliennes 
de Lagoa Santa, Minas Gerais, Brésil–Le Grand abri de Lapa 
Vermelha. Revista de Pré-história, São Paulo, 1, 53–89.

En la creación de personajes, la iconografía expresa formas solo 
indirectamente humanas. /  In the creation of characters, the ico-
nography expresses forms only indirectly human.

102



Sector I A Sector II Sector II A Sector II B Sector I A Sector III A

Sector I AB Sector III Sector IV Sector I

Laming-Emperaire y los numerosos yacimientos de 

Lagoa Santa, en los cuales han sido representadas 

figuras naturalísticas y seminaturalísticas de anima-

les y hombres). Las marcas de animales (tridígitos y 

marcas de jaguar), las líneas onduladas asociadas a 

las figuras humanas, cotejables en los sectores II y 

II A, confirman el paso de los grabados a través de 

esta fase.

El tipo de roca, una arenisca muy compacta, ha 

sufrido fracturas verticales que con el tiempo han 

provocado descamaciones en estratos, facilitando 

observar el orden cronológico con el cual se han 

sucedido los grabados.

Pueden identificarse nueve sectores distintos en 

los cuales los autores se han expresado intentando 

lograr una solución de continuidad.

Sector I

Situado en la extremidad norte de la pared, es la 

representación más antigua del yacimiento. Hace 

suponer que el nivel del terreno difería del actual 

debido al anual cambio de recorrido y cota del río, 

que depende de la intensidad de las lluvias y la 

cantidad de material detrítico transportado.

Aquí resalta un gran antropomorfo con piernas 

abiertas, de 1.10 m de alto y 3.60 m de ancho, con 

“paletas”; otras “paletas” aisladas, que llevan una 

prolongación indefinida que se pierde en la roca 

deteriorada por la vegetación, y se encuentran cerca 

de la figura. 

Debajo hay un felino esquemático, con la cola 

espiraliforme de 0.65 x 0.95 m y bajo el brazo 

derecho una espiral doble de 0.40 m de largo, 

acoplada a un símbolo formado por dos círculos 

concéntricos.

Sector I A

Contiene elementos similares al sector I. Rectángulos 

de 0.15 x 0.25 m, que se unen con símbolos muy 

deteriorados. Todas las representaciones del primer 

sector tienen grabado poco profundo y muestran 

una pátina mucho más antigua que las otras.

Sector I AB

Se ubica a la misma altura que el I, entre los 2.50 y 

4.20 m del nivel momentáneo del terreno; represen-

ta figuras aisladas, simbologías solares y serpentifor-

mes lineales y complejos: medidas variables entre 

los 0.40 x 0.25 m y los 0.20 x 0.15 m.

naturalistic and semi-naturalistic figures of ani-

mals and men are represented). The animal tracks 

(of tri-digits and jaguars) and the undulating lines 

associated with human figures that are compara-

ble in sectors II and II A confirm the passage of 

the engravings through this phase.

The type of rock, a very compact sandstone, has 

suffered vertical fractures that over time have 

caused stratified scaling, which in turn facilitate 

the observation of the chronological order in 

which the engravings succeeded one another.

Nine distinct sectors can be identified, in which 

the authors expressed themselves while attempt-

ing to achieve continuity.

Sector I

Located at the northern extremity of the wall, it is 

perhaps the oldest representation of the site. It sug-

gests that the terrain level at the time differed from 

the current one, which can be explained by the an-

nual change of course and level of the river accord-

ing to the intensity of the intensity and the quantity 

of detritus material transported by the waters.

Here stands out a large anthropomorphic figure with 

open legs, 1.10 m high and 3.60 m wide, with “pal-

ettes”. Other isolated “palettes” that are near the 

figure have an undefined prolongation that is lost in 

parts of the rock that have been deteriorated by the 

vegetation.

Below is the figure of a schematic feline with a 0.65 x 

0.95 m spiral-like tail and a 0.40 m long double spiral 

under the right arm, that is coupled to a symbol 

formed by two concentric circles.

Sector I A

It contains elements similar to those on sector I, and 

0.15 x 0.25 m rectangles joined to some very dete-

riorated symbols. All the representations of the first 

sector have shallow engravings and a much older 

patina than the rest.

Sector I AB

Located at the same height as I (between 2.50 and 

4.20 m from the level of the terrain at the time); it 

has representations of isolated figures, solar sym-

bols, and complex and linear serpent-like symbols; 

their measure vary between 0.40 x 0.25 m and 0.20 

x 0.15 m.

El levantamiento originaria-
mente unitario ha sido orga-

nizado por sectores. / The 
originally unitary survey has 
been organized by sectors.

En la creación de persona-
jes, la iconografía expresa 
formas solo indirectamente 
humanas. /  In the creation 
of characters, the iconogra-
phy expresses forms only 
indirectly human.

107



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

110 111

Al mismo estrato rocoso pertenecen también los 

símbolos representados en el límite sur de la pared, 

caracterizados por dobles espirales unidas de 0.30 

y 0.20 m, dobles figuras en forma de serpientes de 

0.45 x 0.30 m, una espiral con cinco arrollamientos. 

Otro grabado en forma de máscara o de escudo de 

0.40 x 0.40 m insertado con el grupo de copelas 

(cúpulas) es seguramente más tardío y con grabado 

mucho más profundo.

En la prolongación de este sector hay también dos 

símbolos mascariformes (uno más definido y en rela-

ción con las líneas paralelas ondulatorias) de  

The symbols on the edge of the wall that points 

south belong to the same stratum of the rock as 

those mentioned above. These include 0.30 and 

0.20 m joined double spirals, 0.45 x 0.30 m double 

serpent-shaped figures, and a spiral with five coils. 

An engraving in the shape of a mask or shield is 

inserted in a group cupel-shaped symbols and mea-

sures 0.40 x 0.40 m; its much deeper engraving sug-

gests that it was added at a later time.

In the prolongation of this sector there are also two 

mask-like symbols (one of them is more defined 

and is related to the to the parallel undulating lines) 

Caras antropomorfas del sector II. / Anthropomorphic faces from sector II. Elementos escudiformes del sector II. / Shield-shaped elements from sector II.

that measure 0.10 x 0.40 and 0.30 x 0.25 m, a solar 

symbol with a 0.45 x 0.20 m undulating prolongation 

that relates to a 0.70 x 0.45 m shield-shaped double 

symbol which is crossed by a row of wide and round 

cupels that end in a row of eight cupels, forming a 

right angle. An isolated figure stands out: it is proba-

bly a double divinity with a single foot.

This sector is completed by a complex ser-

pent-shaped figure and two shield-shaped figures 

that measure 0.35 x 0.30 m each, which recall the “IK 

glyph” symbol present throughout the Central Amer-

ica, Colombia and Venezuela.

0.10 x 0.40 y 0.30 x 0.2 5m, una simbología solar con 

prolongación ondulada de 0.45 x 0.20 m en relación 

con un doble símbolo en forma de escudo de 0.70 x 

0. 45 m atravesado de una hilera de copelas amplias 

y redondas que llegan perpendicularmente a otra 

hilera de ocho copelas. Resalta una figura aislada, 

probablemente una divinidad doble, de un solo pie.

Completan el sector una compleja figura en forma 

de serpiente y dos escutiformes de 0.35 x 0.30 m 

cada uno, que recuerdan el símbolo del “glifo IK” 

presente en toda el área centroamericana, en Co-

lombia y Venezuela.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

112 113

Sector II

Tiene una simbología muy variada, caracterizada 

por figuras mascariformes superpuestas, dobles 

espirales, dobles figuras cruzadas en forma de 

serpientes y huellas de felinos.

En el lado izquierdo resaltan espirales dobles de 

0.35 x 0.50 m, líneas en forma de serpientes muy 

prolongadas que terminan en forma de espiral; alu-

siones a simbologías solares; una doble figura en 

forma de máscara de 0.25 x 0.25 m; hay también 

huellas de felino de seis, cuatro o cinco dedos, 

un zoomorfo esquemático, una doble espiral de 

pequeñas dimensiones y una gran línea curva que 

se plurirramifica (1.30 x 0,80 m).

Un antropomorfo bicéfalo de 0.35 x 0.40 m con la 

parte inferior en espiral, un símbolo en forma de 

doble espiral y un escudo de 0.35 x 0.35 m, que 

acentúa la importancia de la figura, siendo un em-

blema de poder.

Abajo, un gran mascariforme, con ornamentos de 

espiral, (0.60 x 0.50 m), podría identificarse como 

forma evolucionada del “glifo IK”; siguen dos 

minúsculos círculos concéntricos; un pequeño an-

tropomorfo, acoplado con una probable vivienda y 

otro objeto asociado; dos grandes figuras dobles 

en forma de serpientes de 0.75 x 0.55 m; sendas 

espirales; líneas indefinidas y una pequeña figura 

mascariforme próxima a un felino estilizado con el 

cuerpo caracterizado por una gran espiral de 0.60 

x 0.30 m. Entre el felino y un grabado doble en for-

ma de serpiente hay otra huella de cuatro dedos.

En la parte más alta aparece un antropomorfo en 

negativo, sin brazos, de 0.25 x 0.10 m; una doble 

espiral simple introflexa y dos espirales divergen-

tes muy próximas entre sí. Abajo hay un símbolo 

circular.

Sector II

This sector has very varied symbology, charac-

terized by the presence of superimposed mask-

like figures, double spirals, double crossed ser-

pent-shaped figures, and feline tracks.

On the left side there are 0.35 x 0.50 m double 

spirals, very long serpent-shaped lines that end in 

spirals; allusions to solar symbols; a 0.25 x 0.25 m 

double mask-shaped figure; feline tracks (with six, 

four, or five digits), a schematic zoomorph, a small 

double spiral, and a long (1.30 x 0.80 m) curved line 

that ramifies in multiple directions.

A 0.35 x 0.40 bicephalous anthropomorph with the 

lower part in spiral, a double spiral symbol and a 

shield of 0.35 x 0.35m, which accentuates the im-

portance of the figure, being an emblem of power.

At the bottom there is a very big mask-like figure 

with 0.60 x 0.50 m spiral ornaments, that could be 

an evolved form of the “IK glyph”; it is followed by 

two tiny concentric circles, a small anthropomorph 

coupled to a probable dwelling and another associ-

ated object, two big 0.75 x 0.55 m serpent-shaped 

double figures, equal spirals, indefinite lines, and a 

small mask-like figure next to a stylized feline whose 

body has a big 0.60 x 0.30 m spiral. Between the 

feline and a serpent-shaped double engraving there 

is another four-digit animal track.

In the topmost part there are a 0.25 x 0.10 m neg-

ative figure of an anthropomorph with no arms, a 

simple introflexed double spiral, and two divergent 

spirals that are very close to each other. Below 

these figures there is a circular symbol.

El elemento mascariforme inte-
gra espiral y forma escalonada. 
/ The mask-shaped element inte-
grates spiral and stepped form.

Elementos escudiformes y 
espiraliformes del sector II. / 

Shield-shaped and spiral-shaped 
elements from sector II.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

114 115

Sector II A

Aquí también la simbología es muy compleja y varia-

da, caracterizada por una serie de elementos curvilí-

neos unidos que aluden a un mascariforme de 1.70 

x 1.00 m, con dos símbolos (tal vez uno solar) super-

puestos. En la parte inferior hay una espiral enredada 

cerca de un antropomorfo y de un pequeño zoomorfo 

caudato; más abajo una figura en forma de máscara 

con alusión a su “alter ego” de 0.50 x 0.35 m. En el 

lado norte, centralmente, hay una doble figura de ser-

piente de 0.40 x 0.50 m, con una cabeza antropomor-

fa plumada superpuesta. Debajo, se observa la huella 

de un felino de siete dedos puesta al revés, un dibujo 

cruciforme y una figura de cinco dedos, seguramente 

relacionados entre sí. En la parte más alta hay dobles 

espirales en forma de serpientes; un mascariforme del 

tipo “como un corazón” y una cabeza antropomorfa 

con tocado de doble espiral.

Sector II B

Está caracterizado por grandes líneas onduladas que 

se unen con todas las figuras existentes, casi como 

queriendo representar la unidad de la escena. Resal-

tan dos grandes mascariformes de 0,55 x 0,60m de 

alto con sus mitades casi especulares y que dominan 

el más evidente “glifo IK”; ambos evidencian una 

copela excéntrica y concéntrica sobresaliente.

Centralmente, sobresale una figura bicefálica (0,40 x 

0,15 m) que no se une con las incisiones restantes; hay 

también una alusión al “glifo IK” y debajo una simbolo-

gía solar con cuatro círculos concéntricos, unida a una 

incisión en forma de media máscara de 0,30 x 0,40 m del 

mismo estilo de aquellas sobre citadas. En el límite sur, 

una compleja espiral cuadrangular alude al trazado del 

mascariforme al cual se une con una línea sinuosa y rami-

ficada. Se encuentran además dos cruciformes, también 

unidos a la curvilínea. En el lado inferior se distinguen 

espirales simples, una doble, una efigie de serpiente, 

una cabaña y otros segmentos indefinidos de líneas.

Sector II A

Here too the symbology is very complex and varied, 

characterized by a series of joined curvilinear ele-

ments that relate to a 1.70 x 1.00 m mask-like figure 

with two superimposed symbols (perhaps one of them 

solar). In the lower part there is a tangled spiral near 

an anthropomorph and a small caudated zoomorph; 

further below there is a 0.50 x 0.35 m mask-shaped 

figure and its “alter ego”. At the center of the side 

that points to the north there is a 0.40 x 0.50 m dou-

ble figure of a serpent with a superimposed anthropo-

morphic plumed head. Below can be seen the upside 

down track of a seven-digit feline, a cruciform draw-

ing, and a figure with five fingers (these three figures 

are certainly related to each other). In the topmost 

part there are serpent-shaped double spirals; a mask-

like figure that resembles a heart, and an anthropo-

morphic head with a double spiral headdress.

Sector II B

it is characterized by large undulating lines that join 

with all the figures, almost as if wanting to repre-

sent the unity of the scene. Two large 0.55 x 0.60m 

high mask-like figures with their almost specular 

halves stand out and dominate the most evident “IK 

glyph”; each one has an eccentric and a concentric 

outstanding cupel.

A 0.40 x 0.15 m bicephalic figure that does not join 

with the remaining incisions stands out in the center; 

there is also an allusion to the “IK glyph” and below 

it a solar symbol with four concentric circles, joined 

to a 0.30 x 0.40m half-mask incision of the same style 

as those mentioned above. At the edge that points 

south, a complex quadrangular spiral relates to a 

mask-like layout to which it joins with a sinuous and 

ramified line. There are also two cross-like shaped, 

also joined to the curvilinear. On the lower side there 

are simple spirals (one of which is double), a serpent 

effigy, a hut, and other indefinite line segments.
Los elementos escudiformes complejos, como en el sector II B, se vuelven expresiones de alter egos. / Complex 
shield-shaped elements, as in sector II B, become expressions of alter egos.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

116 117

Sector III

Se observa una escena unitaria de 1,15 x 1,60 m 

formada por antropomorfos y un zoomorfo. El 

primer antropomorfo es seguramente el personaje 

más importante; a su cabeza se une una línea curva, 

interrumpida por una fracturación de la roca pos-

terior a la incisión del grabado, que comprende un 

sobregrabado más profundo y cuatro copelas de 

notable relieve. Su brazo izquierdo termina en espi-

rales cruzadas y su pie izquierdo está unido a otros 

dos personajes: un ofidiomorfo, su brazo derecho 

termina en dos círculos unidos y una pequeña espiral 

subyacente.

El segundo antropomorfo, unido con el primero y 

con el zoomorfo por la figura en forma de serpiente, 

está bajo la influencia de las espirales cruzadas y 

en el centro de la cabeza tiene una copela. Toda la 

escena está dominada por una gran figura en forma 

de máscara similar, pero de estilo distinto, a aque-

llas del sector II B, que se inserta entre las espirales 

cruzadas.

Más allá, hacia el norte, se encuentran cinco copelas 

aisladas, una figura en forma de escudo con repre-

sentación de “alter ego” ( 0,40 x 0,30 m); una figura 

serpentiforme con terminales en forma de espirales 

se une a una zona intencionalmente desgastada y una 

figura danzante con semblanzas zoomorfas y cola do-

mina una zona de 1,60 x 0,80 m, con curvilíneas que 

terminan en espirales (recuerdan otras espirales cruza-

das) y que encierran un antropomorfo enmascarado. 

El danzante caudato (y con orejas alargadas tiene dos 

copelas en lugar de senos (simbología femenina); 

unas copelas con que terminan los brazos y otras dos 

suspendidas entre brazos y cabeza. 

El sector III termina con una gran serpentiforme ver-

tical de 0,90 x 0,60 m, superpuesto a cuatro copelas 

dispuestas en forma de cuadrado. 

Sector III

It has a 1.15 x 1.60 m unitary scene formed by sev-

eral anthropomorphs and one zoomorph. The first 

anthropomorph is surely the most important per-

sonage. A curved line that reaches his head is in-

terrupted by a rock fracture that occurred after the 

engraving was performed; it comprises a deeper 

over-engraving and four notable cupels. The per-

sonage’s left arm ends in crossed spirals, its left foot 

is joined to two other personages by a snake-like 

figure, and its right arm ends in two joined circles 

and a small underlying spiral.

The second anthropomorph, joined to the first one 

and to the zoomorph by the serpent-shaped figure, 

is influenced by crossed spirals and has a cupel in 

the center of his head. The entire scene is dominat-

ed by a large mask-shaped figure which is similar to 

those in sector II B but made in a different style; it is 

inserted between the crossed spirals.

On the side towards the north there are five iso-

lated cupels, a shield-shaped figure with a 0.40 x 

0.30 m representation of an “alter ego”, a serpen-

tiform figure with spiral-shaped terminals joined to 

an intentionally worn area, a dancing figure with 

zoomorphic features, and a 1.60 x 0.80 m area that 

hosts a tail made with curvilinear lines that end 

in spirals (it recalls other crossed spirals) and that 

enclose a masked anthropomorph. A dancer with 

a tail and elongated ears has two cupels in place 

of breasts (feminine symbology), arms that end in; 

cupels, and two other cupels suspended between 

the arms and the head.

Sector III ends with a large 0.90 x 0.60 m vertical 

serpentiform figure superimposed on four cupels 

that are arranged like a square.

a. Los elementos espiraliformes cuadripartidos delimi-
tan espacios y territorios. / Quadripartite spiral-shaped 
elements delimit spaces and territories.

b. El alter ego del sector III refleja una dimensión dual. / 
The alter ego of sector III reflects a dual dimension.

a.

b.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

118 119

Sector III A

Este sector, más tardío que el anterior, muestra una gran 

figura femenina tendida de 0,80 x 0,60 m, con cabellos en 

forma de serpientes y el rostro pintado. Cerca de la cabe-

za hay una figura en forma de escudo, pequeñas copelas y 

un antropomorfo indefinido próximo a efigies cruciformes, 

un pequeño símbolo solar y un esgrafiado circular. En la 

zona de abajo hay curvilíneas indefinidas, que tienden a 

formas de espirales. A los pies de la figura femenina, que 

tiene entre las piernas dos cuadrados concéntricos con 

vértices redondeados y una copela central (símbolo feme-

nino) hay una serie de rectángulos que podrían interpre-

tarse como mapas de villorrios.

Arriba a la derecha hay un felino con la cabeza en forma 

de escudo, una efigie de máscara (probablemente felínica) 

y una doble espiral junto a un emblema mascariforme y 

una dúplice figura de serpiente.

Sector III A

This sector is older than the previous one. It shows a 

large 0.80 x 0.60 m recumbent female figure with ser-

pent-shaped hair and painted face. Near the head there 

are a shield-shaped figure, small cupels, an indefinite 

anthropomorph cruciform with effigies next to it, a small 

solar symbol, and a circular scraping. The lower part has 

indefinite curved lines that tend toward spiral forms. 

Between the legs of the female figure there are two con-

centric squares with rounded vertices and a central cupel 

(feminine symbol); a series of rectangles at her feet could 

be interpreted as maps of villages. 

On the top right area there is a feline with a shield-shaped 

head, a mask effigy (probably feline), and a double spiral 

next to a mask-like emblem and a double serpent figure.

La superposición de figuras y conceptos evidencia fases y conceptos sucesivos en el uso de la pared. / The superimpo-
sition of figures and concepts evidences successive phases and concepts in the use of the wall.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

120 121

Sector IV

Es el sector más complejo. Series de líneas cur-

vas unidas entre sí, a menudo en haces paralelos, 

caracterizan la zona alta. Destacan una espiral 

triangular y una pequeña figura aislada en forma 

de serpiente de doble espiral.

Copelas, huellas de felino y cruciformes, se inser-

tan entre las figuras. En el límite del lado sur hay 

un zoomorfo esquematizado con cola en espiral; 

cerca hay una máscara antropomorfa con elemen-

to zoomorfo sobresaliente (“alter ego”).

Una gran figura en forma de escudo, grabada pro-

fundamente, unida al haz de líneas curvas ondu-

latorias (¿simbología solar?) domina un grupo ais-

lado de espirales dobles. Centralmente se divisa 

un pequeño antropomorfo masculino sin brazos, 

muy estilizado y a su lado, hacia el norte, el haz de 

líneas curvas paralelas se cierra en espirales con-

céntricas insertando un probable antropomorfo.

En la zona alta cierra la composición una doble 

espiral que se devana de un mismo grupo.

Abajo, en cambio, se nota una zona lisa de 0,50 x 

0,45 m, donde probablemente se quiso borrar una 

simbología proveniente del grupo contiguo de 

líneas curvas.

En la zona derecha inferior, resalta una simbolo-

gía solar que domina dos grabados en forma de 

serpientes acopladas, probablemente en relación 

entre sí e incluye un símbolo solar.

El sector termina con una doble espiral que forma 

un anillo central y un solo pie hacia abajo. 

Sector IV

This is the most complex sector. Its upper part is 

characterized by a series of curved lines that are 

bundled together, often in parallel bundles. It in-

cludes a triangular spiral and a small isolated ser-

pent-like figure in the shape of a double-spiral.

Cupels, feline tracks, and cross-like figures are in-

serted among the figures. Towards the edge of the 

side that points to the south there is a schematized 

zoomorph with a spiral tail, and an anthropomor-

phic mask with an emerging zoomorphic element 

(“alter ego”).

A large shield-shaped figure, engraved deeply 

and joined to the bundle of undulating curved 

lines (probably a solar symbol) dominates an iso-

lated group of double spirals. At the center there 

is a small, very stylized masculine anthropomorph 

without arms, and beside it –toward the side that 

points north– the bundle of parallel curved lines 

closes in concentric spirals that insert a probable 

anthropomorph.

In the upper part, a double spiral that unwinds 

from the same group closes the composition.

In the lower part, there is a smooth 0.50 x 0.45 m 

area where symbols from the contiguous group of 

curved lines were probably intended to be erased.

In the lower right zone, a solar symbology domi-

nates two engravings of coupled serpents that are 

probably in relation to each other and include a 

solar symbol.

This sector ends with a single foot that points down-

ward and a double spiral that forms a central ring.

a. Los elementos serpentiformes del sector IV están aso-
ciados al elemento del agua y a los ríos. / Serpentine 
elements from sector IV are associated with the element 
of water and rivers.

b. Los elementos escudiformes del sector III están aso-
ciados a las particiones de territorios. / Shield-shaped 
elements from sector III are associated with territorial 
partitions.

a.

b.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

122 123

Consideraciones

Los nueve sectores analizados en la pared rocosa 

presentan analogías simbólicas, a pesar de su elabo-

ración en fases distintas.

La roca está ubicada en un lugar aislado en la cuen-

ca del río, esta zona efectúa dos recodos en ángulos 

rectos, contra las empinadas colinas circundantes y fue, 

probablemente un lugar de culto milenario. 

La concentración de los grabados es bastante homo-

génea. Solo los sectores I, I A y I AB tienen figuras 

aisladas con una simbología simple e incisiva. 

La hermeticidad de los signos simbólicos es total: el 

único medio para efectuar un intento de interpreta-

ción es la comparación con analogías, tanto en área 

amazónica como en territorio andino y costero.

En la gran pared de Pusharo no hay representa-

ciones de armas, animales cazados o escenas de 

cacería simbólica; todo pertenece a un rito descono-

cido para nosotros, pero del cual podemos teorizar 

algunos elementos interpretativos panamericanos. 

 
SÍMBOLOS REPRESENTADOS E HIPÓTESIS 
INTERPRETATIVAS

La doble espiral

Está presente en todos los sectores mayores con 

curvas en sentido contrario, en forma de “S” 

(excepto en el I A); se encuentra en casi toda la 

creencia amazónica como símbolo meteorológico 

ligado a la lluvia, y tormentas. El ejemplo más claro 

está en el Sector I, en donde la simbología simple 

y esencial reúne al gran antropomorfo (tal vez la 

divinidad mayor) bajo cuyo brazo se encuentra el 

símbolo de la lluvia y del sol (quizás los círculos 

concéntricos puedan ser emblema de fertilidad), 

Considerations

The nine sectors analyzed on the rock wall present 

symbolic analogies, despite having been produced 

in different periods.

The rock is located at an isolated place in the riv-

er basin, which in that area makes two right-angle 

bends against the surrounding steep hills. this place 

was probably a millennial place of worship.

The concentration of engravings is quite homoge-

neous. Only sectors I, I-A, and I-AB have isolated 

figures with simple and incisive symbology.

The symbolic signs totally hermetic: the only way an 

interpretation can be achieved is by analogies with 

other symbols from the Amazonian area or from the 

Andes and the coast.

On the great wall of the Pusharo there are no repre-

sentations of weapons, hunted animals, or symbolic 

hunting scenes; everything belongs to a ritual un-

known to us, but from which we can theorize some 

pan-American interpretive elements.

REPRESENTED SYMBOLS AND 
INTERPRETIVE HYPOTHESES

The double spiral

It is present in all major sectors with curves in op-

posite directions and an “S” form (except in I A); it 

is found in almost all Amazonian belief systems as 

a meteorological symbol linked to rain and storms. 

The best example is in Sector I, where simple and 

essential symbology connects a large schematized 

feline with spiral limbs and tail large to an anthropo-

morph (perhaps the main deity) that has the symbol 

of rain and sun under his arm (the concentric circles 

may be an emblem of fertility).

con el gran felino esquematizado con extremidades 

y cola en espiral.

El símbolo de la doble espiral es de todos modos, 

también, el glifo esencial que resume la función del 

“doble yo” con su imagen de alter ego, sea antro-

pomorfa o zoomorfa.

La espiral vuelta hacia abajo, que tiene una estrecha 

relación con fenómenos meteorológicos, a menu-

do está acoplada a símbolos en forma de cruz con 

significado similar.

En el río Queros (Alto Madre de Dios) existe un im-

portante petroglifo entre cuyos íconos resaltan dos 

“S” y varias espirales relacionadas con círculos.

En los sectores II, II A, II B está insertada en figuras 

con formas de máscaras como elemento ocular y 

muchas veces simboliza directamente el alter ego 

como único sujeto esquemático.

Dobles espirales más complejas se encuentran en el 

sector III A; en el IV se insertan en los haces de líneas 

paralelas onduladas.

Espirales simples

El símbolo universal de la espiral asume en Pusharo 

significados similares a lo de las formas de doble 

espiral. Excluyendo la representación del alter ego 

expresa, sin embargo, una relación meteorológica 

con el agua y el viento.

Es el emblema más recurrente en todos los sectores 

de la pared rocosa, a menudo como parte final en 

representaciones en forma de serpientes, y puede 

asumir formas elípticas (sector I AB), circulares (sec-

tor II), rectangulares (sectores II A – II B).

Interesante es la relación con los zoomorfos en 

los cuales contribuye a evidenciar los poderes 

An any case, the double spiral symbol is also the 

essential glyph that summarizes the function of the 

“double self” with the image of its alter ego, wheth-

er it be anthropomorphic or zoomorphic.

The downward-turned spiral, which has a close relation-

ship with meteorological phenomena, is often coupled 

with cross-shaped symbols that have a similar meaning.

On the Queros River (Alto Madre de Dios) there is an 

important petroglyph among whose more outstand-

ing icons are two “S” symbols and various spirals 

that are related to circles.

In sectors II, II A, II B the double spiral is inserted in 

mask-shaped figures as an ocular element that often 

directly symbolizes the alter ego as the only sche-

matic subject.

More complex double spirals can be found in sector 

III A, and also in sector IV where they are inserted in 

the bundles of parallel undulating lines.

Simple spirals

In Pusharo, the universal symbol of the spiral as-

sumes similar meanings to those of the double spiral 

forms. However —and excluding the representation 

of the alter ego,— it expresses a meteorological rela-

tionship with water and wind.

The spiral is the most recurrent emblem in all sec-

tors of the rock wall, often as the final part of ser-

pent-shaped representations; it can appear in ellip-

tical forms (sector I AB), circular forms (sector II), or 

rectangular forms (sectors II A – II B) forms.

Interestingly its association to zoomorphs emphasiz-

es the magical powers of the represented animals 

(sector IV). It is also frequent in phytomorphic images 

(sector IV), where it is coupled with double spirali-

form figures.



Pa
le

oa
m

az
on

ia

124 125

I I A I AB II II A

 Serpentiforme / Serpentiform

Escudiforme / Shield-shaped 

Feliniforme / Feliniform

Antropomorfo / Anthropomorphic

Alter ego

Mascariforme / Mask-shaped

Simbología solar / Solar symbolism 

Espiraliforme / Spiral-shaped

Residencias /  Residences

Petroglifos de Pusharo
Petroglyphs of Pusharo

Esquema comparativo de las simbologías en los grabados rupestres. / Comparative scheme of symbologies in rock engravings.

II B III III A IV

Beni - Bolivia

Juy Juy - Argentina

Argentina
Colombia

Río Urubamba - Perú

Río Urubamba - Perú

Chontales - Nicaragua

Chontales - Nicaragua La Ceiba - Nicaragua

Tipón - Perú

BrasilTipón - Perú

Callapuma - Perú

Bum Bum - Venezuela

R. Queros - Perú

Buena VistaCañaveral

San Agustín - Colombia

San Agustín 
- Colombia

Nova Palma - Brasil Canhemborá -Brasil

Beni - Bolivia

Area Tairona - Colombia Nicaragua

Toro Muerto - Perú

Cuba



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

126 127

mágicos cotejables en los animales representados 

(sector IV). Es también frecuente en las imágenes  

espiraliformes.

Forma de serpientes

En la roca de Pusharo existen numerosas represen-

taciones aisladas de serpientes con dimensiones 

extraordinarias.

A partir del sector I AB, y en todos los siguientes, 

aparecen imágenes onduladas cuyas características 

adquieren decididamente formas de serpientes (a 

menudo están representados también los ojos y la 

boca). Se encuentran diseños lineales (sectores I AB, 

IV) o de doble serpiente cruzada (sectores II, II A, III 

A); notable también la imagen de la serpiente labe-

ríntica vertical en el sector III.

Su frecuencia es más marcada en los sectores que 

pertenecen a una simbología más tardía y se con-

vierte en el sector IV en el elemento constituyente 

de los haces paralelos ondulados, con terminaciones 

espiraliformes.

También esta iconografía se puede referir al sig-

nificado de elementos meteorológicos y a veces 

configura el elemento al cual se conecta la divinidad 

o el ser representado.

En el sector II A la serpiente está acoplada al símbo-

lo en forma de cruz y al tetradígito y se le sobrepone 

una cabeza con plumas o cabellos, también éstos 

serpentiformes. 

Antropomorfos

Simbologías antropomórficas aisladas (excepto la 

gran figura del sector I) son bastante raras en los 

petroglifos de Pusharo. Predominan mascariformes y 

antropizaciones de simbologías solares.

Serpent shapes

On the Pusharo rock there are numerous represen-

tations of the serpent, which can be isolated or 

have of unusual dimensions.

From sector I AB onward, there are undulating 

images with decidedly serpent-like features, the 

eyes and mouth often being represented. In sec-

tors I AB, IV there are linear designs; in sectors II, 

II A, III A there are double crossed serpents; and 

in sector III there is a remarkable image of a verti-

cal labyrinthine serpent.

They are more frequent in the sectors with less an-

cient symbology. In sector IV they have spiral-like 

terminations and are the constituent element of 

the parallel undulating bundles.

This iconographic symbol can also represent a 

meteorological element, and sometimes it is the 

element to which the deity or represented being 

connects.

In sector II A the serpent is coupled with the 

cross-shaped symbol and the tetradigit, and is 

superimposed by a head with serpentiform feath-

ers or hair.

Anthropomorphs

In the Pusharo petroglyphs mask-like symbols and 

anthropizations of solar symbols predominate, 

with isolated anthropomorphic symbols being 

quite rare, except for the large figure in sector I, 

which certainly represents a deity joined to mete-

orological symbols and the underlying feline; in 

sector I AB this figure is coupled with the hydric 

symbol and, in the mask-like symbol below it, is 

represented by serpent-like shape that delineates 

the ocular globes.

La figura grande del sector I expresa seguramente 

una divinidad unida a los otros símbolos meteoro-

lógicos y al felino subyacente; en el sector I AB está 

acoplada al símbolo hídrico y, en el mascariforme 

más abajo, está constituida por el serpentiforme que 

delinea los globos oculares.

Antropomorfos sin brazos (sectores II y IV), cabezas 

sin cuerpo (sectores II B, III, III A) y composiciones 

siempre ligadas por una simbología zoofitomor-

fa (sector III), indican una cultura seguramente no 

antropocéntrica, sino que considera al hombre como 

elemento fragmentario y menor del panteón natural 

que lo rodea.

En el sector III es peculiar la figura del danzante, 

representada unida por una línea curva al resto de la 

composición. 

En el sector III A la esquemática figura femenina ten-

dida tiene, probablemente, significado de fertilidad 

terrestre o animal (símbolo del doble cuadrado con 

copela central entre las piernas).

El pequeño antropomorfo aislado en el sector II A 

está probablemente en relación con el zoomorfo 

caudado ubicado ligeramente más abajo.

Zoomorfos y fitomorfos

Las representaciones zoomorfas, exclusivamente 

simbólicas, se encuentran aisladas, principalmente 

en forma de felino (sectores I, III A) o bien en esce-

nas complejas como en el caso del sector III.

En el sector IV aparece un simio con cola espiralifor-

me, representación panamericana relacionada con la 

potencia generadora.

La frecuencia de representaciones de animales se 

explicaría por la creencia difundida de que las almas 

de los muertos pasan al cuerpo de animales los 

Anthropomorphs without arms (sectors II and IV), 

heads without body (sectors II B, III, III A), and 

compositions always related to each other by 

means of zoophytomorphic symbology (sector III), 

indicate a culture that was certainly not anthro-

pocentric and considered man a fragmentary and 

minor element of the natural pantheon that sur-

rounded him.

In sector III the figure of the dancer joined by a 

curved line to the rest of the composition is peculiar.

In sector III A the schematic recumbent female 

figure probably has the meaning of terrestrial or 

animal fertility (symbol of the double square with 

a central cupel between the legs).

The small isolated anthropomorph in sector II A is 

probably related to the caudated zoomorph locat-

ed just below it.

Zoomorphs and phytomorphs

The zoomorphic representations are exclusively 

symbolic; they appear isolated, mainly as felines 

(sectors I, III A) or in complex scenes (sector III).

In sector IV there is a monkey with spiraliform tail, 

a pan-American representation related to genera-

tive potency.

The frequency of the animal representations could 

be explained by the widespread belief that the 

souls of the dead pass to the bodies of animals, 

which thus become harmful to man (as happens 

with the demons of nature and the diseases). The 

masks are representations of the beings themselves, 

and serve to neutralize them (Preuss, 1929)2.

2 K. Th. Preuss, German archaeologist. In 1913 he studied 
the San Agustín Culture in Colombia, conducting the first 
scientific expedition there. His work Prehistoric Monumen-
tal Art was published in German in 1929 and translated into 
Spanish in 1931. In the final part of his work, he makes a 
comparative study between the San Agustín civilization and 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

128 129

cuales se vuelven dañinos para el hombre. De esa 

forma son considerados también los demonios de 

la naturaleza y las enfermedades. En este caso las 

máscaras son representaciones de los seres mismos 

y sirven para neutralizarlos (Preuss, 1929)2.

En la cultura San Agustín (Colombia) el jaguar repre-

senta la tierra; la serpiente es, junto con la rana y la 

iguana, portadora de lluvia.

Los grafitos de fitomorfos en la roca de Pusharo son 

pocos y se diferencian de las simbologías que pue-

den compararse más fácilmente en la costa occiden-

tal sudamericana.

Alter ego y antropozoomorfos

El concepto de alter ego o “doble yo” existe en 

toda el área centro y sudamericana.

Las manifestaciones son muy distintas: del 

animal puesto en los hombros del personaje 

(Ometepe, Nicaragua)3, a la cabeza del perso-

naje aprisionada entre las fauces del animal 

(toltecas, aztecas)4.

Las representaciones más tardías se encuentran 

en la escultura de Chontales y en Zapatera 

2 K. Th. Preuss, arqueólogo alemán. En 1913 estudió la 
Cultura de San Agustín, en Colombia, realizando allí la 
primera expedición científica. Su obra Arte Monumental 
Prehistórico fue publicada en alemán en 1929 y traducida 
al castellano en 1931. En la parte final de su obra hace un 
estudio comparativo entre la civilización de San Agustín y 
otras culturas de América.

3 En Ometepe, isla del Lago Nicaragua, hay numerosas 
estatuas-estelas, con representaciones de personajes hu-
manos solos o personas asociadas a animales (águila, coyo-
te, jaguares).

4 Los toltecas fueron un pueblo que ocupó el área vecina a 
la actual Ciudad de México. Herederos culturales de las tra-
diciones de Teotihuacán, fundaron la ciudad de Tula en 900 
d. C., aproximadamente. Todo su arte se encuentra satura-
do por la imagen del dios Quetzalcóatl, la serpiente emplu-
mada, una de las divinidades más complejas del antiguo 
México. Muchas veces está representado con un semblante 
humano entre las fauces de una serpiente.

In the San Agustín culture (Colombia) the jaguar rep-

resents the earth, and the serpent (together with the 

frog and the iguana) is bearer of rain.

The phytomorphic graffiti on the Pusharo rock are 

few. These symbols are different from others that 

can be compared more easily to those from the 

South American western coast.

Alter egos and anthropozoomorphs

The concept of alter ego or “double self” exists 

throughout Central and South America.

Its manifestations are very different: from the ani-

mal placed on the shoulders of a personage (e.g. 

Ometepe, Nicaragua)3 to a personage’s head 

being imprisoned between an animal’s jaws (e.g. 

toltecs, aztecs)4.

Later representations are found in the Chontales 

sculpture and at Zapatera (Nicaragua), where the 

“crest” maintains a zoomorphic emblem, but the 

animal’s body has disappeared.

Without doubt, the alter ego is an ancient symbol; 

it is frequently found in the rock incisions of Central 

America (where it is a typical motif of the Pre-Clas-

sic Maya art), Honduras, Costa Rica, and Colombia 

(San Agustín). In the San Agustín culture these fig-

ures are the essential complement or “second self” 

of the god or man represented in a statue.

 

other cultures of the Americas.

3 In Ometepe, an island in Lake Nicaragua, there are nu-
merous statue-stelae with representations of human figures, 
alone or with animals (eagle, coyote, jaguars).

4 The toltec people occupied the area near present-day 
Mexico City. Cultural heirs to the traditions of Teotihuacán, 
they founded the city of Tula around 900 A.D. All their art 
is saturated with the image of the god Quetzalcoatl, the 
feathered serpent, one of the most complex deities of an-
cient Mexico. He is often represented with a human counte-
nance and serpent jaws.

Elementos de alter ego en la parte superior de la roca de Pusharo. / Alter ego elements in the upper part of the Pusharo rock.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

130 131

(Nicaragua) donde el “copete” mantiene un em-

blema zoomorfo, pero ha desaparecido el cuerpo 

del animal.

Se trata, sin duda, de una simbología antiquísima 

que se encuentra frecuentemente también en las 

incisiones rupestres centroamericanas, siendo 

un motivo típico del arte Maya Pre-Clásico, de 

Honduras, Costa Rica y San Agustín. En la cultu-

ra agustiniana estas figuras son el complemento 

esencial o “segundo yo” del dios o del hombre 

representado en estatuas.

En Pusharo el símbolo del “alter ego” está expre-

sado en modo muy diferente entre una com-

posición y  otra además aparece en todos los 

sectores. Es seguramente uno de los símbolos 

más importantes de la pared grabada, conecta-

do a la intemperie (viento, agua, lluvia).

El felino y las huellas de animales

El culto del felino, que se extendió en toda el 

área centro y sudamericana, fue probablemente 

de procedencia silvestre. En época muy antigua 

(1500-100 a.C.) se encuentra ya en las culturas 

chavín, sechín, narrío y pukará. Posteriormen-

te es adoptado también por todas las culturas 

andinas y costeras.

En Pusharo aparece, bajo distintas formas, en 

casi todos los sectores: en su totalidad, aunque 

esquemáticamente, en los sectores I y III A, o 

como mascariformes estilizados en los sectores 

II, II A, II B, III A. También es simbolizado con 

su huella, en los sectores II, II A y IV, tal vez aco-

plada al símbolo del tridígito o del cruciforme. 

Se observan también huellas de otros animales. 

Por lo general son tridígitos o tetradígitos a su 

vez asociados con emblemas cruciformes.

In Pusharo, the alter ego symbol appears in all 

sectors, but is expressed very differently from one 

composition to another. It is one of the most im-

portant symbols of the engraved wall, being relat-

ed to the weather (wind, water or rain).

The feline and animal tracks

The feline cult, which extended throughout Central 

and South America, was probably of sylvan origin. 

By 1500 to 100 BC it is present in the chavín, sechín, 

narrío and pukará cultures, and was later adopted by 

all the Andean and coastal cultures.

As mentioned above, in Pusharo it appears in differ-

ent forms in almost all sectors: complete (although 

schematically) in sectors I and III A, or as stylized 

mask-like figure in sectors II, II A, II B, III A.

In sectors II, II A and IV it is also symbolized coupled 

with the tri-digit symbol or the cruciform symbol.

There are also tacks of other animals, generally 

tri-digits or tetra-digits in turn associated with cruci-

form emblems.

Mascariforme y escutiforme

Las representaciones de mascariformes 

y escutiformes pueden relacionarse a la 

simbología del alter ego y del culto del 

agua. En los sectores III, III A y IV sólo tres 

escutiformes son la excepción.

 

En el sector III se encuentra una representación sur-

cada por líneas paralelas que crean zonas triangu-

lares y romboidales. Internamente hay grupos de 

copelas y círculos cuyo número varía de uno a seis. 

Estas composiciones han sido interpretadas de 

maneras muy distintas. Por ejemplo, se quiso 

atribuirles el valor de signos pre-numéricos.

El escutiforme presente en el sector III A está 

dividido en cuatro partes y probablemente se 

une a la simbología cruciforme con una línea 

curva que se cruza con otra subyacente.

El último escutiforme (sector IV) es circular y 

unido al haz de líneas curvas paralelas.

 

Simbologías solares

El emblema solar es otro elemento universal, 

pero que en Sudamérica y en el Perú adquiere 

una expresión típica. 

Generalmente está simbolizado por un círculo 

o rectángulo con los vértices redondeados, de 

donde sale una línea curva, a menudo ondula-

da, relacionada probablemente a su movimien-

to. Esto es evidente sobre todo en los sectores I 

A, I AB, II A (con doble rectángulo) y IV. 

 

A veces, está representado por más círculos con-

céntricos y en el caso de los grabados de Pusha-

ro ha sido clasificado así (también en el sector II).

Mask-like and scutiform

Mask-like and shield-like representations can be 

related to the alter ego symbology and the water 

cult with only three exceptions located in sectors III, 

III A and IV.

The representation in sector III is furrowed by parallel 

lines that create triangular and rhomboidal zones. In-

side it, there are groups of cupels and circles whose 

number varies from one to six.

These compositions have been interpreted in very 

different ways. For example, they have been attribut-

ed the value of pre-numerical signs.

The scutiform present in sector III A is divided into 

four parts and is probably joined to the cruciform 

symbology by a curved line that crosses with anoth-

er, underlying line.

The scutiform in sector IV is circular and is joined to 

the bundle of parallel curved lines.

Solar symbologies

The solar emblem is another universal element. How-

ever, in South America and Peru it is expressed in a 

typical way.

Generally it is symbolized by a circle or rectangle 

with rounded vertices, out of which emerges a 

curved line, often undulating, which is probably in-

dicative of its movement. This is evident especially in 

sectors I A, I AB, II A (with a double rectangle) and IV.

Sometimes it is represented by multiple concentric 

circles, and in the case of the Pusharo engravings has 

been classified as such (also in sector II).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

132 133

Copelas 

El sector donde las copelas representan una 

simbología compleja es el I AB, con una con-

centración seguramente relacionada al movi-

miento del emblema solar y la figura que allí se 

encuentra, cuyo significado numérico debe asu-

mir un notable valor (seis y ocho). En el límite 

inferior hay otra concentración de copelas; un 

grupo de tres pequeñas, una separada (aislada 

a la derecha del mascariforme) y otras siete en 

esquema cruciforme con un apéndice vertical.

Se han encontrado otras en el sector II, relacionadas 

con un probable antropomorfo. 

En el sector II B tienen un significado indescifrable, 

distinto entre los dos alter ego mascariformes.

En el sector III las copelas aisladas o en grupo exaltan 

la escena con los dos antropomorfos constituyendo la 

parte de más relieve de la zona, unida con la cabeza 

del primer ser (¿una divinidad?) que tiene en el centro 

del pecho una copela enigmática. El segundo an-

tropomorfo presenta centralmente en la cabeza una 

única copela, como si fuera un ser monocular.

Otras cúpulas significativas se encuentran en la 

figura del danzante y en el escutiforme de sectores 

romboidales con significado numérico.

Hay también cuatro copelas próximas al serpenti-

forme vertical, con un probable significado plu-

vio-mágico.

En el sector III A hay un grupo de tres copelas 

cerca de la cabeza del personaje femenino ten-

dido y una cuarta aislada próxima al escutiforme 

con simbologías de cruz. 

En el sector IV aparecen al final de una línea 

curva, con tres terminaciones espiraliformes.

Cupels

The cuples represent complex symbology in sector I 

AB. Here, their concentration is certainly related to the 

movement of the solar emblem and the figure found 

there, whose numerical meaning must assume a nota-

ble value (six and eight). There is another concentra-

tion of cupels toward the lower edge: a group of three 

small ones, one that stands apart (isolated to the right 

of the mask-like symbol), and seven others with verti-

cal a appendage, ordered in a cruciform scheme.

Others that have been found in sector II related to a 

probable anthropomorph.

In sector II B they their meaning is indecipherable 

and different for each one; they are placed between 

the two mask-like alter egos.

In sector III, the isolated or grouped cupels exalt the 

scene (together with the two anthropomorphs), con-

stituting the more important scene; they are joined to 

the head of the first being (probably a deity) –which 

has an enigmatic cupel in the center of its chest. The 

second anthropomorph has a single cupel in the mid-

dle of its head, which suggests a monocular being.

Other significant cupels are found in the dancer fig-

ure and in the scutiform of rhomboidal sectors with 

numerical meanings.

There are also four cupels next to the vertical ser-

pent-like shape, with probable has a pluvio-magical 

meaning.

In sector III A there is a group of three cupels near 

the head of the recumbent female character, and a 

fourth cupel isolated next to the shield-like symbol 

with cross symbologies.

In sector IV they appear at the end of a curved line, 

and have three spiral-like terminations.

El proceso de 
levantamien-
to analógico 
permitió un 

registro muy 
detallado. / 
The analog 
survey pro-

cess allowed a 
very detailed 

record.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

134 135

El “glifo IK”

Se le denomina” glifo IK” a un símbolo panamerica-

no en forma de “T”, utilizado especialmente en el 

área centroamericana, como emblema de divinida-

des o seres con notable importancia social (guerre-

ros, sacerdotes).

Está presente en los grabados rupestres de Nica-

ragua y, aún más, como elemento ornamental o 

simbólico en la estatuaria de Ometepe y de Chonta-

les. En época tardía toma forma de verdadero glifo 

especialmente en la simbología maya.

En el sector II B de los grabados de Pusharo apare-

ce como elemento base de los alter ego y otras dos 

veces más.

También en el sector III se convierte en elemento 

del mascariforme más alto, pero es más evidente en 

el sector I AB, donde está aislado y mantiene una 

estructura propia más definida.

Viviendas y villorrios

Con este término se indica la doble línea cruzada, 

presente en el sector I A y más evidente en el sector 

II donde está acoplada con un antropomorfo y una 

copela.

Este símbolo recuerda el sistema de construcción 

de los habitantes de la selva, utilizado durante las 

cacerías: cuatro palos cruzados de caña brava, uni-

dos por un palo central, cubierto todo con grandes 

hojas de crisneja.

Las representaciones de los esquemas cuadriformes 

múltiples (como en los sectores III A y IV) recuer-

dan, en cambio, el sistema de construcción de los 

villorrios de varias poblaciones amazónicas, donde 

se utilizan palafitos ordenados rítmicamente en filas 

paralelas con recorridos de unión entre ellas.

The “IK glyph”

The “IK glyph is a pan-American T-shaped symbol. 

It is used especially in the Central American area, 

as an emblem of the deities or of socially important 

beings (e.g. warriors, priests).

In Nicaragua, it is present in the rock engravings and 

as an ornamental or symbolic element in the Om-

etepe and Chontales statuary. In later times it took 

the form of a true glyph, especially in the mayan 

symbology.

In sector II B of the Pusharo engravings it appears 

as a base element of the alter egos, and two other 

occasions.

Also in sector III, it appears as an element of the 

highest mask-like symbol. It is more evident in sec-

tor I AB, where it is isolated and maintains a more 

defined, proper structure.

Dwellings and villages

This term refers to the double crossed line, which is 

present in sectors I A and, more evident, in sector II. 

In sector II it is coupled with an anthropomorph and 

a cupel.

This symbol recalls the construction system that the 

rainforest’s inhabitants built to be used during their 

hunting sorties: four crossed poles of cane, joined 

by a central pole, all covered with plaits made of big 

leaves (crisnejas).

On the contrary, the representations of multiple 

quadriform schemes (as in sectors III A and IV) recall 

the construction system used in the villages of 

various amazonian populations, whose stilt houses 

were ordered rhythmically in parallel rows, with 

joining paths between them.

El elemento escudi-
forme del sector III 

revela una diferencia-
ción de uso de los es-
pacios cuadripartidos. 

/ The shield-shaped 
element from sector 
III reveals a differen-
tiation in the use of 

quadripartite spaces.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

136 137

Laberintos

Más que verdaderos laberintos, los haces de gra-

bados paralelos o con terminaciones en espirales 

múltiples deben considerarse líneas o recorridos de 

unión entre varias figuras.

Son más recurrentes en los sectores II, II B, III y IV. 

Se observa también en el sector III el serpentiforme 

vertical, con forma de laberinto no espiraliforme, 

y en los sectores II A y II B resaltan esquemas que 

tienden más a formas de laberinto.

Labyrinths

More than real labyrinths, the bundles of paral-

lel engravings or of multiple spiral terminations 

should be considered lines or joining paths be-

tween the various figures.

They are more recurrent in sectors II, II B, III and 

IV. In sector III there is also a vertical serpent-like 

symbol with a non-spiraliform labyrinth, and in 

sectors II A and II B there are schemes that tend 

to take a labyrinthine shape.

El levantamiento en equipo 
de Orefici y Pieri permitió un 
registro analógico completo de 
la secuencia de los petroglifos 
de Pusharo. / The team survey 
by Orefici and Pieri allowed a 
complete analog record of the 
sequence of Pusharo petro-
glyphs.

Conclusiones

Los grabados rupestres de Pusharo representan 

un santuario lítico amazónico de gran importancia, 

que refleja la transición de una sociedad de ca-

zadores-recolectores a una cultura más compleja, 

conectada a un mundo simbólico y religioso y en 

relación con tradiciones arcaicas andinas, sud y 

centroamericanas.

Se supone que este lugar haya sido por un período 

larguísimo un sitio de culto, dedicado a divinidades 

relacionadas con acontecimientos meteorológi-

cos bien definidos, culto expresado mediante un 

lenguaje hermético y esquemático, cuya simbología 

constituye un logos complejo y maduro.

Los litoglifos de Pusharo demuestran cómo el arte 

rupestre amazónico tiene una evolución que va des-

de el naturalismo (gran antropomorfo del sector I) 

hacia una simbología más abstracta y compleja que 

puede datarse en época más reciente, haciendo 

suponer que pertenezcan a los primeros siglos de 

nuestra era (sectores desde el II al IV).

Lamentablemente no hay superposiciones de líneas 

o esquemas figurativos y, por lo tanto, el único ele-

mento para establecer una cronología relativa es la 

fractura de la roca que ha eliminado naturalmente 

páginas de historia grabada, substituidas luego con 

otras que han expresado una simbología renovada.

La selva ha sido por milenios teatro de un mosaico 

humano temporalmente variable, que ha contribui-

do a la difusión y asimilación de conceptos, símbo-

los y sistemas distintos de expresión.

Conclusions

The Pusharo rock engravings are an Amazonian 

lithic sanctuary of great importance, one that re-

flects the passage from a hunter-gatherer society 

to a more complex culture, and relates to a sym-

bolic and religious world and to archaic Andean, 

South American and Central American traditions.

Supposedly this place was a site of worship for a 

very long period, dedicated to deities related to 

well-defined meteorological events. The worship 

was expressed through a hermetic and schematic 

language whose symbology constitutes a complex 

and mature logos.

The Pusharo lithoglyphs prove how Amazonian 

rock art evolved from naturalism (the large anthro-

pomorph in sector I) toward a more abstract and 

complex symbology that can be dated to more 

recent times, probably the first centuries of our 

era (sectors II to IV).

Because unfortunately there are no superpositions 

of lines or figurative schemes, the only element 

that allows us to establish a relative chronology is 

the rock fractures that have eliminated pages of 

engraved history in a natural way (these figures 

were successively replaced with others that ex-

pressed a renewed symbology).

For millennia, the Amazonian rainforest has been 

the theater of a temporally variable human mosaic 

that has contributed to the diffusion and assimi-

lation of different systems of concepts, symbols, 

and ways of expression.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

138 139

Proceso de calco con láminas de polietileno o de aceta-
to. Luego eran fotografiadas en un laboratorio para ser 
reproducidas a escala en papel. / Tracing process with 
polyethylene or acetate sheets. They were then photo-
graphed in a laboratory to be reproduced at scale on 
paper.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

140 141

El arqueólogo Giuseppe Orefici dirige el registro arqueológico de los petroglifos de 
Pusharo, Parque Nacional del Manu, Madre de Dios, Perú. / Archaeologist Giuseppe 
Orefici directs the archaeological recording of the Pusharo petroglyphs, Manu National 
Park, Madre de Dios, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

142 143

El bosque pintado en el 
tiempo profundo
The Painted Forest in Deep Time
JOSÉ IRIARTE

Introducción

Este capítulo sirve como una reflexión—un espa-

cio para compartir y explorar un conjunto de ideas 

relacionadas entre sí que han tomado forma gradual-

mente a través de mi investigación y estudios en co-

laboración durante las últimas décadas. Estas ideas 

se originan a partir de dos líneas principales de in-

vestigación. La primera son nuestras investigaciones 

arqueológicas sobre cómo las sociedades precolom-

binas complejas han moldeado los bosques amazó-

nicos, especialmente como parte del proyecto PAST 

(Iriarte, 2024; Iriarte et al, 2020; Maezumi et al, 2018; 

Watling et al, 2024). Esto incluye el reciente descu-

brimiento de las llamadas “ciudades verdes” ocultas 

bajo el dosel del bosque —vastos paisajes urbanos 

que no fueron detectados hasta el advenimiento de 

la tecnología lidar (Iriarte, 2024; Prümers et al, 2022). 

La segunda línea de investigación surge de mi cre-

ciente interés por el arte rupestre de La Lindosa y los 

orígenes de las cosmovisiones amazónicas, que he 

explorado como parte del proyecto LASTJOURNEY 

(Hampson et al, 2024; Iriarte et al, 2022; Robinson et 

al, 2024). Este viaje intelectual ha evolucionado a la 

par que mis conversaciones continuas con las comu-

nidades indígenas y mi creciente compromiso con 

la literatura etnográfica de la Amazonia colombiana. 

Estas discusiones y textos me han llevado a pen-

sar más profundamente sobre las eco-cosmologías 

indígenas amazónicas— especialmente en vista de la 

apremiante crisis climática.

Introduction

This chapter serves as a reflection—a space to sha-

re and explore a set of interconnected ideas that 

have gradually taken shape through my research 

and collaborations over the last decades. These 

ideas originate from two principal lines of inquiry. 

The first stems from our archaeological investiga-

tions into how complex pre-Columbian societies 

have shaped Amazonian forests, particularly as 

part of the PAST project (Iriarte, 2024; Iriarte et 

al, 2020; Maezumi et al, 2018; Watling et al, 2024). 

This includes the recent revelation of so-called 

“green cities” hidden beneath the forest canopy—

vast urban landscapes that remained undetected 

until the advent of lidar technology (Iriarte, 2024; 

Prümers et al, 2022). The second line of inquiry 

arises from my growing interest in the rock art of 

La Lindosa and the origins of Amazonian cosmovi-

sions, explored through the LASTJOURNEY project 

(Hampson et al, 2024; Iriarte et al, 2022; Robinson 

et al, 2024). This intellectual journey has evolved in 

tandem with ongoing conversations with Indige-

nous communities and my increasing engagement 

with the ethnographic literature of the Colombian 

Amazon. These discussions and texts have led me 

to think more deeply about Amazonian Indigenous 

eco- cosmologies—particularly in the face of the 

pressing climate crisis.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

144 145

Eco-cosmologías y la cosmovisión amazónica

Los pueblos indígenas amazónicos perciben el 

mundo natural de maneras que difieren profunda-

mente de los paradigmas científicos occidentales. Su 

conocimiento de la ecología se basa en la creencia 

de que todos los elementos del ambiente —ani-

males, plantas, ríos, montañas y otras entidades no 

humanas— son sensibles y poseen agencia. Estos 

seres no humanos no son componentes pasivos del 

ambiente, sino participantes activos en dar forma y 

mantener el equilibrio del mundo (p. ej., Descola, 

1996; Viveiros de Castro, 1996).

Los principios clave a la base de la comprensión ecoló-

gico-cultural indígena en la Amazonia colombiana han 

sido clara y eficazmente resumidos por Rodríguez y 

colegas (2007), y pueden ser expresados sintéticamen-

te de la siguiente manera: La energía vital se entien-

de como finita y debe circular continuamente entre 

todos los seres de la naturaleza para poder asegurar la 

vitalidad y el equilibrio del mundo. Se cree que cada 

entidad dentro del mundo natural está gobernada 

por un dueño espiritual, y ningún recurso puede ser 

usado sin obtener el permiso de estos guardianes. 

Los custodios espirituales mantienen la integridad de 

la naturaleza a través de varios medios, incluyendo la 

capacidad de infligir enfermedad cuando el equilibrio 

se perturba. Cada grupo étnico tiene responsabili-

dades rituales específicas que son esenciales para 

mantener la armonía dentro de su territorio. En esta 

cosmología, los chamanes sirven como intermediarios 

entre humanos y los seres espirituales que supervisan 

el mundo natural, y mediante sus actos simbólicos y 

rituales negocian y preservan el equilibrio.

Adicionalmente, cada grupo honra a sus ancestros 

espirituales, que a menudo están asociados a espe-

cies forestales específicas; a estos ancestros se les 

adora como abuelos y se le ve como custodios de 

la sabiduría ancestral. El chamán y activista yano-

mami Davi Kopenawa expresa con hermosura el 

Eco-cosmologies and the Amazonian 
Worldview

Amazonian indigenous peoples perceive the na-

tural world in profoundly different ways compared 

to Western scientific paradigms. Their ecological 

knowledge is underpinned by the belief that all ele-

ments of the environment—animals, plants, rivers, 

mountains, and other non-human entities—are sen-

tient and possess agency. These non-human beings 

are not passive components of the environment, but 

active participants in shaping and maintaining the 

balance of the world (e.g., Descola, 1996; Viveiros 

de Castro, 1996).

The key principles that form the foundation of the 

indigenous ecological-cultural understanding in 

the Colombian Amazonia are clearly and effectively 

summarised by Rodríguez and colleagues (2007). 

They can be summarised as follows. Life energy is 

understood to be finite and must circulate conti-

nuously among all beings in nature, ensuring the vi-

tality and balance of the world. Every entity within 

the natural world is believed to be governed by a 

spiritual owner, and no resource may be used wi-

thout obtaining permission from these guardians. 

These spiritual custodians uphold the integrity of 

nature through various means, including the ability 

to inflict illness when the balance is disturbed. Each 

ethnic group carries specific ritual responsibilities 

that are essential for maintaining harmony within 

their territory. In this cosmology, shamans serve as 

intermediaries between humans and the spiritual 

beings who oversee the natural world, employing 

symbolic and ritual acts to negotiate and preserve 

equilibrium.

Additionally, every group honours its spiritual 

ancestors, often associated with particular forest 

species; these ancestors are revered as grandpa-

rents and seen as custodians of ancestral wisdom. 

Similarly, the yanomami shaman and activist Davi 

Kopenawa beautifully express the central role of 

the forest in these eco-cosmologies. In his book 

The Falling Sky (Kopenawa & Albert, 2013), he tell 

us, “The forest is alive. It has a soul. It breathes, it 

speaks, and it dreams like we do’; “The trees, the 

rivers, and the mountains are not just things; they 

are ancestors, spirits, and protectors.”; “When 

outsiders destroy the forest, they disturb its spirits, 

and chaos follows. The sky can fall if the forest 

disappears.” These views are not isolated. Similar 

eco-cosmological perspectives are held by many 

Indigenous communities across the Colombian 

Amazon, such as the Tukano (Reichel-Dolmatoff, 

1976) and the Makuna (Århem, 1996). Amazonian 

eco-cosmologies often bring to mind a powerful 

image shared by Ulderico Matapi, one of our local 

papel central del bosque en estas eco-cosmologías. 

En su libro El Cielo que Cae (Kopenawa & Albert, 

2013), nos dice: «El bosque está vivo. Tiene un alma. 

Respira, habla y sueña como nosotros»; «Los árboles, 

los ríos y las montañas no son solo cosas; son ances-

tros, espíritus y protectores», «Cuando los forasteros 

destruyen el bosque, perturban sus espíritus, y sigue 

el caos. El cielo puede caer si el bosque desapare-

ce».  Estos puntos de vista no están aislados. Muchas 

comunidades indígenas a lo largo de la Amazonia 

colombiana tienen perspectivas eco-cosmológicas 

similares; por ejemplo los tukano (Reichel-Dolmatoff, 

1976) y los makuna (Århem, 1996). Las eco-cosmo-

logías amazónicas a menudo traen a la mente una 

imagen poderosa, como por ejemplo en el caso de 

Ulderico Matapi, uno de nuestros colaboradores 

El Panel de los Dantas en Cerro Pinturas, La Lindosa, Amazonia colombiana. / 
The Dantas Panel in Cerro Pinturas, La Lindosa, Colombian Amazon.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

146 147

collaborators. While pointing to the rock art at La 

Lindosa, he explained that the handprints on the 

cliff walls are far more than simple artistic expres-

sions. Rather, they are vessels of knowledge—sha-

manic instruments through which people interact 

with all beings in the forest and govern their terri-

tory. These markings reflect a deep and enduring 

understanding of the landscape as a living and 

spiritual presence.

How deeply have eco-cosmologies shaped 
Amazonian landscapes?

This brings us to a fundamental question: To what 

extent have indigenous eco-cosmologies shaped 

Amazonian landscapes over millennia? In other 

words, can we trace these cosmological principles 

to the deep past, and might they offer valuable in-

sights for contemporary strategies of conservation 

and forest restoration?

To ask such a question is not to romanticise Indi-

genous peoples as “noble savages” in harmonious 

isolation, nor to reduce them to stereotypes of pri-

mitiveness or lawlessness. On the contrary, recent 

archaeological findings—summarised in a timeline 

covering over 13 000 years—reveal a dynamic 

human history in Amazonia, rich with technologi-

cal innovation, societal complexity, and landscape 

transformation (Clement et al., 2015; Iriarte, 2024; 

McEwan et al., 2001; Neves, 2022; Rostain, 2012; 

Schaan, 2012). In the following section, we will 

examine several key case studies that shed light on 

this issue.

Amazonian Anthrosols

One of the earliest threads in this line of inquiry 

began with our work on Amazonian Dark Earths 

(ADEs)—anthropogenic soils created through 

long-term human activity. These fertile soils, often 

found in patches across the basin, were first studied 

locales. Mientras señalaba al arte rupestre en La 

Lindosa, explicó que las huellas de manos en las pa-

redes de los acantilados son mucho más que simples 

expresiones artísticas. Más bien son receptores de 

conocimiento —instrumentos chamánicos a través de 

los cuales la gente interactúa con todos los seres del 

bosque y gobierna su territorio. Así, esas marcas de 

manos reflejan un conocimiento profundo y duradero 

del paisaje visto como una presencia viva y espiritual.

¿Qué tan profundamente las eco-cosmologías 
han moldeado los paisajes amazónicos?

Lo dicho anteriormente nos lleva a hacernos una pre-

gunta fundamental: ¿Hasta qué punto las eco-cos-

mologías indígenas han moldeado los paisajes 

amazónicos durante los milenios transcurridos? En 

otras palabras, ¿podemos rastrear estos principios 

cosmológicos al pasado profundo, y podrían estas 

eco-cosmologías ofrecer perspectivas valiosas para 

la formulación de estrategias modernas de conserva-

ción y restauración forestal?

Hacer tal pregunta no es definir a los pueblos indígenas 

de manera romántica como «nobles salvajes» que viven 

en un aislamiento armonioso, ni reducirlos a estereoti-

pos de primitivismo o desorden. Al contrario, los hallaz-

gos arqueológicos recientes —incluidos en una cronolo-

gía que cubre más de 13 000 años— revelan una historia 

humana dinámica en la Amazonia, rica de innovación 

tecnológica, complejidad societal y transformación del 

paisaje (Clement et al., 2015; Iriarte, 2024; McEwan et 

al., 2001; Neves, 2022; Rostain, 2012; Schaan, 2012). En 

la siguiente sección, examinaremos varios estudios de 

casos clave que arrojan luz sobre este tema.

Antrosuelos amazónicos

Uno de los primeros hilos en esta línea de investi-

gación comenzó con nuestro trabajo en las Tierras 

Negras Amazónicas (TNAs)— suelos antropogéni-

cos creados a través de actividad humana a largo 

plazo. Estos suelos fértiles, a menudo encontrados 

en forma de parches a través de la cuenca, fueron 

estudiados primero a finales de los años 1990 y 

principios de los 2000 a través de la ciencia de los 

suelos. Estos estudios nos revelaron información 

importante sobre la composición de estos suelos, 

incluyendo la presencia de desechos de basurales, 

carbón vegetal y substratos ricos en biocarbón 

(Glaser & Woods, 2004; Woods et al., 2009), pero 

la naturaleza del uso de la tierra permaneció poco 

clara. Una pregunta clave permanecía sin resolver: 

¿Qué tipos de prácticas agrícolas sostenibles y de 

manejo forestal se practicaban en estos extraor-

dinarios suelos? Para responder ello, armamos un 

equipo interdisciplinario que integraba la arqueolo-

gía, la paleoecología (tanto terrestre como lacustre) 

y el análisis botánico moderno.

through the lens of soil science in the late 1990s and 

early 2000s. We gained significant insight into their 

composition—midden refuse, charcoal, and biochar-

rich substrates (Glaser & Woods, 2004; Woods et al., 

2009), but the nature of the land use they supported 

remained unclear. One key questions remained 

unresolved: What kinds of sustainable agricultural 

and forest management practices were associated 

with these extraordinary soils? To answer this, we 

assembled an interdisciplinary team integrating 

archaeology, palaeoecology (both terrestrial and 

lacustrine), and modern botanical analysis.

By combining fossil records with contemporary 

forest data, we sought to uncover the long- term 

legacy of land use in Amazonian forests (Maezumi 

et al., 2018). Our findings indicate that Indigenous 

Diagrama esquemático de los principales avances en la Amazonia desde la llegada de los humanos. 
El gráfico en la sección inferior representa la suma de las distribuciones de probabilidad calibradas 
para todas las fechas de radiocarbono para la cuenca amazónica. / Schematic diagram of major 
developments in Amazonia since the time of human arrival. Graph in lower section represent the 
sum of calibrated probability distributions for all radiocarbon dates for the Amazon basin.



Paleoecología de laguna / 
Lake Palaeoecology

Paleoclima / Palaeoclimate

Paleoecología terrestre / 
Terrestrial Palaeoecology

Arqueobotánica / 
Archeobotany

Arqueología / Archeology

Carbón vegetal  /
Charcoal

Vegetación regional e historia de quemas / 
Regional vegetation & fire histories

Vegetación local e historia de quemas / 
Local vegetation & fire history

Fitolitos, carbón local, 
isótopos / Phytoliths, 

local charcoal, isotopes 
Uso del recurso humano /  

Human resource use
Isótopos / Isotopes

Inventarios Inventarios 
botánicos / botánicos / 
Botanical Botanical 

inventoriesinventories

Polen /
Pollen

Maíz / Maize

Camote / Sweet potato

Yuca / Manioc

Zapallo / Squash

Annonaceae

Malvaceae

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

148 149

societies employed a variety of sustainable practi-

ces: soil enrichment through organic waste, forest 

enrichment with useful species, limited clearing 

for mixed cropping, and low-intensity fire mana-

gement. These strategies allowed populations to 

thrive over thousands of years without widespread 

deforestation.

A central focus of our study has been the impact of 

ADE land use practices on forest cover. By analysing 

arboreal pollen and phytoliths—microscopic silica 

bodies formed in plant tissues—we can reconstruct 

past vegetation with reasonable accuracy. While 

pollen percentages are not a perfect proxy for 

forest cover, modern analogues provide useful 

benchmarks. For instance, undisturbed forests today 

yield over 95% arboreal pollen, whereas tropical 

Al combinar registros fósiles con datos forestales 

contemporáneos, buscamos descubrir el legado 

a largo plazo del uso de la tierra en los bosques 

amazónicos (Maezumi et al., 2018). Nuestros hallaz-

gos indican que las sociedades indígenas emplearon 

distintas prácticas sostenibles: el enriquecimiento 

del suelo a través de desechos orgánicos, el enrique-

cimiento forestal con especies útiles, el desmonte 

limitado para cultivos mixtos, y el manejo del fuego 

de baja intensidad. Estas estrategias permitieron a 

las poblaciones prosperar durante miles de años sin 

que hubiera una deforestación generalizada.

Un aspecto central de nuestro estudio ha sido el 

impacto de las prácticas de uso de tierra de las 

TNAs sobre la cobertura forestal. Analizando polen 

arbóreo y fitolitos —cuerpos microscópicos de sílice 

Diagrama esquemático de la integración de las múltiples técnicas que se 
utiliza para reconstruir paisajes pasados y explorar el legado persistente en 
los bosques de hoy. / Schematic diagram of the integration of the multiple 
techniques to reconstruction past landscapes and explore the enduring 
legacy in today’s forests.

savannahs like the Cerrado register between 30% 

and 50%. At Lake Caranã, near the Tapajós River, 

our data show over 90% arboreal pollen and 

85% tree-derived phytoliths— patterns echoed 

at multiple ADE sites across the Amazon basin 

(Gonda, 2018; Iriarte et al., 2020; Maezumi et al., 

2022), including the area around Iquitos (Kelly et al., 

2018) and numerous ADE sites studied by Crystal 

McMichael and colleagues (2012).

que se forman en los tejidos vegetales— podemos 

reconstruir la vegetación pasada con razonable 

precisión. Mientras los porcentajes de polen no son 

un indicador perfecto de la cobertura forestal, los 

análogos modernos proporcionan referencias útiles. 

Por ejemplo, los bosques inalterados hoy en día pro-

ducen más del 95% de polen arbóreo, mientras que 

las sabanas tropicales (como por ejemplo el Cerrado) 

producen entre 30% y 50%. En el Lago Caranã, cerca 

del río Tapajós, nuestros datos muestran más del 

90% de polen arbóreo y 85% de fitolitos derivados 

de árboles. Estos mismos patrones se repiten en 

múltiples sitios de TNAs a lo largo de la cuenca ama-

zónica (Gonda, 2018; Iriarte et al., 2020; Maezumi 

et al., 2022), incluyendo el área alrededor de Iquitos 

(Kelly et al., 2018) y numerosos sitios de TNAs estu-

diados por Crystal McMichael y colegas (2012).

Resumen del registro lacustre del Lago Caranã, Tapajós. / 
Summary of the lake record from Lake Carana, Tapajos.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

150 151

Geoglyphs – geometrically pattern ditched 
enclosures of SW Amazonia

This pattern extends beyond ADEs. In the sou-

thwestern Amazonia, the so-called “geoglyph 

builders” reshaped the landscape from around 400 

BCE, constructing over 500 large geometric enclo-

sures—squares, circles, ditches, and roads— likely 

used for ceremonial purposes rather than per-

manent settlement (Iriarte, 2024; Pärssinen et al., 

2009; Ranzi & Pärssinen, 2021; Schaan et al., 2007). 

 

Phytolith and charcoal analyses from a transect 

of soild depth profiles near these structures show 

that major deforestation was limited to the im-

mediate surroundings. The broader forest matrix 

remained intact (McMichael et al., 2014; Watling 

et al., 2017).

The Araucaria forest of southern Brazil

A similar trend is seen in the Araucaria forests of the 

southern jê people in southern Brazil (Iriarte et al, 

2013), where evidence suggests that Indigenous po-

pulations not only preserved, but actively expanded 

forest cover (Robinson et al., 2018).

 

Geoglifos – recintos excavados con patrones 
geométricos del SO de la Amazonia

Este patrón se extiende más allá de las TNAs. En la 

Amazonia sudoccidental, los llamados «constructores 

de geoglifos» remodelaron el paisaje desde alrede-

dor del 400 a.C. construyendo más de 500 grandes 

recintos geométricos —cuadrados, círculos, zanjas y 

caminos— que probablemente fueron usados para 

propósitos ceremoniales más que para el asentamien-

to humano permanente (Iriarte, 2024; Pärssinen et al., 

2009; Ranzi & Pärssinen, 2021; Schaan et al., 2007).

El análisis de carbón y fitolitos tomado de un tran-

secto (de perfiles de profundidad sólida) de tierras 

cercanas a estas estructuras muestran que la mayor 

deforestación se limitaba a los alrededores más 

cercanos. La matriz forestal más amplia permaneció 

intacta (McMichael et al., 2014; Watling et al., 2017).

El bosque de Araucaria en el sur de Brasil

Una tendencia similar se observa en los bosques de 

Araucaria del pueblo jê del sur, en el sur de Brasil (Iriarte 

et al., 2013). Allí la evidencia sugiere que las poblaciones 

indígenas no solo preservaron la cobertura forestal, sino 

que la expandieron activamente (Robinson et al., 2018).

Imagen lidar de geoglifo de 
Jaco Sá. / Lidar image of de 

Jaco Sa geoglyph.

Green Cities of Amazonia

The recent discovery of Amazonian “green 

cities”—urban settlements revealed through 

lidar—has captured global attention. One 

example is the Casarabe culture (500–1400 CE) 

in the Llanos de Moxos, Bolivia. Spanning some 

20 000 km², casarabe settlements featured 

monumental architecture, extensive road 

networks, and complex water management 

systems (Prümers et al., 2022). Despite this urban 

scale and their landscape engineering mainly for 

the intense cultivation of maize (Hermengildo 

et al., 2024; Lombardo et al, 2025), pollen and 

phytolith records from sites like Laguna San José 

indicate that large-scale forest clearance was 

rare (Whitney et al., 2013). Similar results were 

obtained from soil test pits across forested areas 

in the region, showing the presence of continous 

arboreal coverage (Lombardo et al., 2025). 

Ciudades verdes de Amazonia

El reciente descubrimiento de las «ciudades 

verdes» amazónicas —asentamientos urbanos 

revelados a través de lidar— ha capturado la 

atención a nivel global. Un ejemplo es la cultura 

Casarabe (500–1400 d.C.) de los Llanos de 

Moxos, en Bolivia. Los asentamientos casarabe 

abarcan unos 20,000 km² e incluyen arquitectura 

monumental, extensas redes de carreteras y 

sistemas complejos de manejo del agua (Prümers 

et al., 2022). A pesar de esta dimensión urbana 

y su ingeniería del paisaje principalmente para el 

cultivo intenso de maíz (Hermengildo et al., 2024; 

Lombardo et al., 2025), los registros de polen y 

fitolitos de sitios como Laguna San José indican que 

el desmonte forestal a gran escala era raro (Whitney 

et al., 2013). Resultados similares se obtuvieron 

a partir de pozos de prueba de suelo en áreas 

forestales de la región, que mostraron una cobertura 

arbórea continua (Lombardo et al., 2025).

Diagrama de fitolitos del transecto del geoglifo de Jaco Sá. / Phytolith diagram of transect from the Jaco Sa geoglyph.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

152 153

In the Upano region of Ecuador, archaeological 

surveys have revealed over 8 000 earthworks, 

connected by road systems and interspersed with 

drained fields and terraces (Rostain et al., 2024). 

Pollen records from nearby Lake Cormorán show 

human presence for nearly 3,000 years, with maize 

cultivation starting around 570 BCE. Despite prac-

tices such as slash-and- burn and agroforestry, the 

forest remained resilient (Sales, 2022). In the Tairo-

na region of the Sierra Nevada de Santa Marta in 

Colombia, soil pollen from agricultural platforms su-

ggests trees were selectively retained for shade and 

erosion control. While the data is limited, it points to 

an intentional strategy of forest preservation.

 

En la región del Upano en Ecuador, los reconoci-

mientos arqueológicos han revelado más de 8 000 

movimientos de tierra, conectados por sistemas de 

carreteras e intercalados con campos drenados y te-

rrazas (Rostain et al, 2024). Los registros de polen del 

cercano Lago Cormorán revelan la presencia humana 

por casi 3000 años; el cultivo de maíz comenzó alre-

dedor del 570 a.C. A pesar de prácticas tales como 

la agroforestería y la roza y quema, el bosque per-

maneció resiliente (Sales, 2022). En la región Tairona 

de la Sierra Nevada de Santa Marta en Colombia, el 

polen del suelo de las plataformas agrícolas sugiere 

que los árboles fueron deliberadamente conserva-

dos, para producir sombra y controlar la erosión. 

Aunque los datos son limitados, apuntan a una estra-

tegia intencional de preservación forestal.

Mapa lidar de Loma Casarabe. / Lidar map of Loma Casarabe.

Vista de la Sierra Nevada de Santa Marta. / View of the Sierra Nevada de Santa Marta.

Registro de polen y carbón vegetal de Laguna San José. / Pollen and charcoal record Laguna San José.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

154 155

Reflection: Lessons from the Past

This brief overview of archaeological and 

palaeoecological evidence suggests that, 

across Amazonia, indigenous societies have 

historically, and for several millenia, shaped 

their environments through a profound ethic of 

“care”. Even the most complex cultures, with 

monumental architecture and urban layouts, 

managed to do so while maintaining large 

tracts of forest. Interestingly, these Amazonian 

examples stand in marked contrast to Europe, 

where post-Ice Age forests were extensively 

cleared by Neolithic and Bronze Age farmers 

(Roberts et al., 2018). Many of the landscapes we 

now cherish for their “natural” beauty are, in fact, 

the result of long-term deforestation.

Eco-cosmologies, far from being relics of the 

past, appear to have deep historical roots as 

shown in the case studies shown in this chapter. 

In the context of today’s environmental crises, 

they offer vital insights for developing more 

sustainable and respectful ways of inhabiting 

Amazonia. Amazonia remains a critical arena for 

the future of global climate regulation, storing 

up to 200 billion tons of carbon. Indigenous 

peoples—over 410 recognised groups who hold 

rights to more than a quarter of the region—are 

indispensable to its protection.

A cursory view of the map shows that indigenous 

lands in the Amazon basin are the most forested 

as shown in this map (next page) comparing 

deforested areas, preserved forest, and 

indigenous territories. Unfortunately, as the work 

of Walker et al., (2020) demonstrates this is rapidly 

changing for the worse with alarming rates of 

deforestation even within protected lands.

Alongside the efforts of archaeologists, 

anthropologists, geographers, and biologists, 

Reflexión: lecciones del pasado

Esta breve revisión de la evidencia arqueológica y 

paleoecológica sugiere que todas las sociedades 

indígenas de la Amazonia históricamente —a través 

de varios milenios— han moldeado sus ambientes 

bajo una ética profunda de «cuidado». Incluso las 

culturas más complejas (aquellas con arquitectura 

monumental y diseños urbanos) lograron hacerlo, 

controlando a la vez grandes extensiones de 

bosque. Es interesante obtservar que estos ejemplos 

amazónicos contrastan mucho con la situación 

en Europa, adonde luego de la Edad del Hielo 

los agricultores neolíticos y de la Edad de Bronce 

desboscaron el territorio extensamente (Roberts et al., 

2018). Muchos de los paisajes que ahora apreciamos 

por su belleza «natural» son, de hecho, el resultado a 

largo plazo de la deforestación .

Lejos de ser reliquias del pasado, las eco-cosmologías 

parecen tener raíces históricas profundas, tal 

como demuestran los estudios de caso mostrados 

en este capítulo. En el contexto de las actuales 

crisis ambientales, las eco-cosmologías ofrecen 

perspectivas vitales para desarrollar formas más 

sostenibles y respetuosas de habitar en la Amazonia 

—la cual sigue siendo una región crítica para el futuro 

de la regulación climática global, ya que alberga 

hasta 200 mil millones de toneladas de carbono. Los 

pueblos indígenas —más de 410 grupos reconocidos 

que poseen derechos a más de una cuarta parte de la 

Amazonia— son esenciales para su protección.

Las tierras indígenas de la cuenca amazónica son 

las más forestadas, tal como se observa en el 

mapa (página siguiente) que muestra las áreas 

deforestadas, el bosque preservado y los territorios 

indígenas. Desafortunadamente, como demuestra 

el trabajo de Walker et al., (2020) esta situación 

está cambiando rápidamente para peor, con tasas 

alarmantes de deforestación incluso dentro de las 

tierras protegidas por ley.

I believe that indigenous eco-cosmologies 

must inform any serious attempt to address 

the Amazonia’s ecological challenges. These 

knowledge systems are not just cultural artefacts, 

but living frameworks for environmental 

stewardship.

Junto a los esfuerzos de los arqueólogos, 

antropólogos, geógrafos y biólogos, creo que las 

eco-cosmologías indígenas deben ser parte de 

cualquier intento serio de abordar los desafíos 

ecológicos de la Amazonia. Estos sistemas de 

conocimiento no son solo artefactos culturales, 

sino marcos vivientes para la administración del 

medio ambiente.

Custodios del bosque. Las tierras indígenas en la cuenca amazónica son las más forestadas como se muestra 
en este mapa de las áreas deforestadas, el bosque preservado y los territorios indígenas. Crédito: José Iriarte. / 
Custodians of the forest. Indigenous lands in the Amazon basin are the most forested as shown in this map 
comparing deforested areas, preserved forest, and indigenous territories. Credit: Jose Iriarte. 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

156 157

Ciudad perdida de Teyuna, Santa Marta, montañas de Sie-
rra Nevada, Colombia. / Lost city of Teyuna, Santa Marta, 
Sierra Nevada mountains, Colombia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

158 159

Montegrande: la huella de la 
Amazonia en los orígenes de 
la civilización andina
Montegrande: The Amazonia’s 
Footprint in the Origins of the 
Andean Civilization
QUIRINO OLIVERA Introducción 

Hace más de un siglo, el Dr. Julio C. Tello, hoy con-

siderado como el padre de la arqueología peruana, 

planteó una hipótesis audaz y visionaria: los orígenes 

de la civilización andina debían buscarse en la Ama-

zonia. En su tiempo, la idea parecía casi un sueño 

imposible, y durante décadas quedó relegada al 

silencio de los escépticos.

Hoy, la selva del norte del Perú le hace justicia. En 

medio de la Amazonia, el sitio de Montegrande 

se alza como un testimonio tangible de aquellos 

vínculos primordiales entre la selva y los Andes. Sus 

templos en espiral, sus enterramientos rituales y los 

símbolos que guardan secretos milenarios revelan 

que la Amazonia no fue un espacio aislado, sino un 

actor vital en la gestación del mundo andino.

Montegrande es, así, mucho más que un sitio ar-

queológico: es la huella viva de una espiritualidad 

ancestral, un susurro de los pueblos que soñaron con 

el cosmos, con la tierra y con la vida misma. Cada 

piedra, cada curva de sus templos, nos habla de la 

fuerza creadora de la Amazonia, recordándonos que 

allí, en la frontera entre selva y montaña, comenzó a 

dibujarse la historia de la civilización andina.

Introduction

More than a century ago, Dr. Julio C. Tello, today 

considered the father of Peruvian archaeology, 

proposed a bold and visionary hypothesis: that the 

origins of Andean civilization should be sought in 

the Amazonia. In his time, this idea seemed almost 

an impossible dream, and for decades it remained 

relegated to the silence of skepticism.

Today, the northern Peruvian jungle does him justice. 

In the midst of the Amazonia, the Montegrande site 

stands as tangible testimony of the primordial links 

between the jungle and the Andes. Its spiral tem-

ples, ritual burials, and symbols that guard millennial 

secrets reveal that the Amazonia was not an isolated 

space, but a vital actor in the gestation of the Ande-

an world.

Montegrande is thus much more than an archaeolog-

ical site: it is the living footprint of ancestral spiritu-

ality, a whisper from peoples who dreamed of the 

cosmos, the earth, and life itself. Each stone, each 

curve of its temples, speaks to us of the creative 

force of the Amazonia, reminding us that the history 

of Andean civilization began to unfold there, on the 

border between jungle and mountain.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

160 161

Following Tello’s Trail in the Peruvian Amazon

My interest in researching the Amazonia began in the 

1990s, in the classrooms of the Escuela de Arque-

ología de la Universidad Nacional de Trujillo, in north-

ern Peru. There, I was captivated by lessons about 

Dr. Julio C. Tello’s bold hypothesis: that the origin of 

Andean civilization should be sought in the Amazonia.

Tello formulated this pioneering vision in 1919, after 

discovering Chavín de Huántar. However, since then 

few archaeologists dared to follow his route, and 

most research concentrated on Peru’s coast and 

highlands. The Amazonia was relegated, under the 

belief that its environment was not conducive to the 

emergence of complex societies (Steward, 1948; 

Kauffman Doig, 2003; Raymond, 1988; Taylor, 1999).

Nevertheless, much of the iconography recorded on 

the coast and in the highlands seems inspired by the 

Amazonian flora and fauna. The symbolic triad of the 

jaguar, harpy eagle, and caiman (Burger, 1992; Lath-

rap, 1970-1971; Tello, 1960) stands as the ceremoni-

al and religious foundation in the great temples that 

marked the beginning of civilization in both regions.

Today, the findings at Montegrande, in the Marañón 

valley, resonate as an echo of Tello’s vision. There, in 

the Peruvian Upper Amazon, excavations reveal that 

the jungle was not an isolated space, but a decisive 

actor in the genesis of the first Andean civilizations. 

Montegrande speaks to us of spiral temples and 

burial rituals, of symbols that were shared across riv-

ers and mountains, and of a world where the jungle 

and the Andes intertwined to shape history.

The Amazonia, then, ceases to be a margin and 

becomes a root: the deep root of the Andean culture 

–a territory where history, spirituality and nature dia-

logue in silence, but with a force capable of travers-

ing centuries and revealing the origins of the modern 

civilization.

Siguiendo la pista de Tello en la Amazonia 
de Perú

El interés por investigar la Amazonia nació en la déca-

da de 1990, en las aulas de la Escuela de Arqueología 

de la Universidad Nacional de Trujillo, al norte del 

Perú. Allí me cautivaron las lecciones sobre la audaz 

hipótesis del Dr. Julio C. Tello: que el origen de la 

civilización andina debía buscarse en la Amazonia.

En 1919, tras descubrir Chavín de Huántar, Tello 

formuló esta visión pionera. Sin embargo, desde 

entonces pocos arqueólogos se atrevieron a se-

guir su ruta; la mayor parte de las investigaciones 

se concentraron en la costa y la sierra del Perú. La 

Amazonia quedó relegada, bajo la creencia de que 

su entorno era poco propicio para el surgimiento 

de sociedades complejas (Steward, 1948; Kauffman 

Doig, 2003; Raymond, 1988; Taylor, 1999).

No obstante, gran parte de la iconografía registrada 

en la costa y la sierra parece inspirarse en la flora y 

fauna amazónica. La tríada simbólica del jaguar, el 

águila arpía y el caimán (Burger, 1992; Lathrap, 1970-

1971; Tello, 1960) se erige como fundamento ceremo-

nial y religioso en los grandes templos que marcaron 

el inicio de la civilización en ambas regiones.

Hoy, los hallazgos en Montegrande, en el valle del 

Marañón, resuenan como un eco de la visión de Tello. 

Allí, en la Alta Amazonia peruana, las excavaciones 

revelan que la selva no fue un espacio aislado, sino un 

actor decisivo en la génesis de las primeras civilizacio-

nes andinas. Montegrande nos habla de templos en 

espiral y rituales enterratorios, de símbolos que cruza-

ron ríos y montañas, y de un mundo donde la selva y 

los Andes se entrelazaron para dar forma a la historia.

La Amazonia, entonces, deja de ser un margen y 

se convierte en raíz: la raíz profunda de la cultura 

andina, un territorio donde la historia, la espiritua-

lidad y la naturaleza dialogan en silencio, pero con 

The Marañón Basin and the Origins of the 
Andean Civilization

The Marañón basin is a territory of astonishing biocul-

tural diversity, a corridor where the mountain range 

merges with the jungle and where, since time imme-

morial, impetuous rivers, humid forests, and terraces 

cultivated by ancestral hands have coexisted. Be-

tween the Andean summits and the Amazonian plains 

extends a mosaic of landscapes: hunting and gather-

ing lands, agricultural fields molded on steep slopes, 

una fuerza capaz de atravesar los siglos y revelar los 

orígenes de nuestra civilización.

La cuenca del Marañón y los orígenes de la 
civilización andina

La cuenca del Marañón es un territorio de asombrosa 

diversidad biocultural, un corredor donde la cordillera 

se funde con la selva y donde, desde tiempos inmemo-

riales, han convivido ríos impetuosos, bosques húme-

dos y terrazas cultivadas por manos ancestrales. 

En el norte del Perú, el río Marañón define el umbral occidental del paisaje andino-amazónico y da 
origen a la cuenca mayor del río Amazonas. / In northern Peru, the Marañón River defines the western 
threshold of the Andean-Amazonian landscape and gives rise to the major basin of the Amazon River.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

162 163

and ritual spaces that preserve a halo of mystery and 

sacredness still today. These were not simple subsis-

tence scenarios: these environments also nourished 

the symbolic imagination, technology, and spiritual 

life of the peoples who flourished there. From this inti-

mate relationship with nature emerged what we know 

as the marañón culture, the expression of an early 

complexity born in the very heart of the rainforest.

The debate about the origins of the Andean civili-

zation has been marked by contrasts and tensions. 

Entre cumbres andinas y llanuras amazónicas se 

extiende un mosaico de paisajes: tierras de caza y 

recolección, campos agrícolas moldeados en pendien-

tes abruptas, y espacios rituales que aún hoy conservan 

un halo de misterio y sacralidad. No fueron simples 

escenarios de subsistencia: estos ambientes nutrieron 

también la imaginación simbólica, la tecnología y la 

vida espiritual de los pueblos que allí florecieron. De 

esta íntima relación con la naturaleza emergió lo que 

conocemos como la cultura marañón, expresión de una 

complejidad temprana nacida en el corazón mismo de 

la selva alta.

El descubrimiento de la arquitectura ceremonial monumental en Montegrande ha extendido de milenios la investiga-
ción sobre las sociedades complejas de Amazonia. / The discovery of the monumental ceremonial architecture of Mon-
tegrande has extended by millennia the research on complex societies of Amazonia.

While predominant views turned toward the coast 

and highlands, Julio C. Tello (1960) launched a pro-

posal that, in his time, seemed audacious: “the gen-

erative focus of the cultures of Ancient Peru must be 

sought in the vast Amazonian basin.” That intuition 

opened a field of discussion that, far from dying out, 

continues still.

Decades later, Donald W. Lathrap (1970, 1971) 

insisted on that vision. For him, the Amazonia —

and especially the Marañón basin— was a dynamic 

scenario of agricultural, technological, and symbolic 

innovation. Crops like the cassava and cacao that 

were domesticated there later traveled toward the 

highlands and the coast. Meggers and Evans (1973) 

added that Amazonian rivers were living arteries, 

corridors through which not only goods flowed, but 

also ideas, symbols, and worldviews.

The discoveries at Montegrande (Olivera, 2014, 

2018) have given archaeological substance to what 

were previously only intuitions. At this site, monu-

mental spiral architecture associated with funerary 

and ceremonial practices reveals a complex social 

organization, previously unsuspected for the Upper 

Amazonia. These findings, together with other re-

cords from the Marañón area, call for a rethinking of 

the formative processes of the Andean cultures.

After bringing together these scattered pieces, today 

the archaeological evidence seems to coincide with 

Lathrap’s intuition: the interaction between jungle, 

highlands, and coast was much earlier and more 

intense than the accepted traditional paradigms sug-

gest (Kauffman Doig, 2003). The Marañón, far from 

being a simple transit corridor, reveals itself as a true 

creative nucleus, a crucible where nature and culture 

intertwined to shape the very origins of the Andean 

civilization.

El debate sobre los orígenes de la civilización andina 

ha estado marcado por contrastes y tensiones. Mien-

tras las miradas predominantes se volcaron hacia la 

costa y la sierra, Julio C. Tello (1960) lanzó una pro-

puesta que, en su momento, parecía audaz: “el foco 

generador de las culturas del Perú Antiguo debe 

buscarse en la vasta cuenca amazónica”. Aquella 

intuición abrió un campo de discusión que, lejos de 

apagarse, aún continúa.

Décadas después, Donald W. Lathrap (1970, 1971) 

insistió en esa visión. Para él, la Amazonia y en 

especial la cuenca del Marañón— fue un escena-

rio dinámico de innovación agrícola, tecnológica y 

simbólica. Allí se domesticaron cultivos como la yuca 

y el cacao, que más tarde viajaron hacia la sierra y 

la costa. Meggers y Evans (1973) añadieron que los 

ríos amazónicos fueron arterias vivas, corredores por 

donde fluyeron no solo bienes, sino también ideas, 

símbolos y visiones del mundo.

Los descubrimientos de Montegrande (Olivera, 

2014, 2018) han dado cuerpo arqueológico a lo que 

antes eran solo intuiciones. En este sitio, la monu-

mental arquitectura en espiral asociada a prácticas 

funerarias y ceremoniales revela una organización 

social compleja, insospechada para la Alta Amazo-

nia. Estos hallazgos, junto con otros registros del Ma-

rañón, reclaman un replanteamiento de los procesos 

formativos de los Andes.

Hoy, al reunir estas piezas dispersas, la evidencia 

arqueológica parece coincidir con la intuición de 

Lathrap: la interacción entre selva, sierra y costa fue 

mucho más intensa y temprana de lo que los pa-

radigmas tradicionales aceptaban (Kauffman Doig, 

2003). El Marañón, lejos de ser un simple corredor 

de tránsito, se revela como un verdadero núcleo 

creador, un crisol donde naturaleza y cultura se en-

trelazaron para dar forma a los orígenes mismos de 

la civilización andina.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

164 165

Montegrande y los orígenes amazónicos de 
la civilización andina

El dr. Julio C. Tello nunca llegó a realizar excavacio-

nes arqueológicas en la Amazonia. Sin embargo, 

convencido de que esta región pudo desempeñar 

un papel crucial en el origen de la civilización andi-

na, encomendó a su discípulo Pedro Rojas Ponce la 

investigación del sitio arqueológico de Huayurco, 

en la confluencia de los ríos Tabaconas y Chinchipe, 

provincia de Jaén. Como parte de la expedición de 

Tello al Marañón, Rojas se convirtió así en el primer 

investigador en estudiar este lugar.

Décadas más tarde, en 2010, Huayurco volvió a ser 

objeto de estudio, esta vez por el arqueólogo Ryan 

Clasbi, en el marco de su tesis doctoral en la Univer-

sidad de Yale.

El destacado arqueólogo estadounidense Donald W. 

Lathrap (1970–1971) señaló que las excavaciones de 

Rojas revelaron dos niveles estratigráficos bien de-

finidos. El superior contenía cerámica más reciente, 

incluyendo piezas corrugadas semejantes a las del 

complejo Cumancaya del Ucayali Central. El inferior, 

en cambio, albergaba numerosas vasijas de piedra 

fragmentadas, restos cerámicos y varias tumbas con 

ricos ajuares funerarios, entre ellos un collar de cuen-

tas de concha marina finamente trabajado.

Junto a las sepulturas aparecieron cuencos de piedra 

completos: algunos lisos y pulidos, otros decorados 

con motivos espirales incisos. La abundancia de 

estas piezas sugiere que Huayurco fue un importante 

centro de producción. El hallazgo de objetos simila-

res en numerosos sitios de la costa peruana, fecha-

dos entre el Precerámico Tardío y el Periodo Inicial, 

confirma además la participación de sus habitantes 

en una activa red de intercambio interregional.

Montegrande and the Amazonian Origins of 
the Andean Civilization

Dr. Julio C. Tello never conducted archaeological 

excavations in the Amazonia. However, convinced 

that this region could have played a crucial role in 

the origin of Andean civilization, he entrusted his 

disciple Pedro Rojas Ponce with the investigation 

of the archaeological site of Huayurco, located at 

the confluence of the Tabaconas and Chinchipe 

rivers, in the province of Jaén; Rojas thus became 

the first researcher to study this place.

Decades later, in 2010, Huayurco again became 

object of study, this time by archaeologist Ryan 

Clasbi, as part of his doctoral thesis at Yale Uni-

versity.

The distinguished American archaeologist Donald 

W. Lathrap (1970-1971) noted that Rojas’s excava-

tions revealed two well-defined stratigraphic lev-

els. The upper one contained more recent ceram-

ics, including corrugated pieces similar to those 

found at the Cumancaya complex of the Central 

Ucayali. The lower one, in contrast, harbored 

numerous fragmented stone vessels, ceramic 

remains, and several tombs with rich funerary 

goods, among them a necklace of finely worked 

marine shell beads.

Alongside the burials appeared complete stone 

bowls: some smooth and polished, others deco-

rated with incised spiral motifs. The abundance 

of these pieces suggests that Huayurco was an 

important production center. The finding of similar 

objects at numerous sites on the Peruvian coast, 

dated between the Late Preceramic and Initial Pe-

riod, also confirms the participation of its inhabi-

tants in an active interregional exchange network.

Más recientemente, las investigaciones en Monte-

grande (Olivera, 2014, 2018) han revelado que, en la 

Amazonia norperuana, la arquitectura monumental y 

los rituales complejos ya existían desde tiempos muy 

antiguos. La selva, lejos de ser un territorio marginal, 

se muestra como un escenario central de la historia, 

un lugar donde la imaginación, la espiritualidad y la 

organización social se entrelazaron para dar forma 

a la civilización andina. Sitios como Montegrande, 

San Isidro, Huayurco, Casual y Las Juntas nos hablan 

hoy con voz clara y firme: la Amazonia no es un eco 

lejano, sino la raíz profunda de un mundo cuya reso-

nancia sigue vibrando a través de los siglos.

La cultura marañón: Escenario geográfico

Más de dos décadas de investigaciones arqueoló-

gicas sistemáticas en la cuenca del Marañón han 

permitido reconocer una tradición cultural amazó-

nica precolombina, a la que denominamos cultura 

marañón. Este complejo cultural se distingue por su 

arquitectura monumental de carácter ceremonial, su 

producción material vinculada a redes de intercam-

bio interregional y la presencia de manifestaciones 

simbólicas como el arte rupestre. 

El territorio de la cultura marañón abarca las cuencas 

y márgenes del río Marañón en las actuales provin-

cias de Jaén y San Ignacio (Cajamarca), así como 

Bagua y Utcubamba (Amazonas). Esta región, co-

nocida como la Alta Amazonia, constituye un corre-

dor natural que conecta la selva baja con los valles 

interandinos y las tierras altas del norte peruano. 

Desde tiempos muy antiguos, este espacio estra-

tégico funcionó como ruta de tránsito e interacción 

interregional.

La dinámica fluvial del Marañón favoreció intensos 

procesos de movilidad, intercambio y articulación 

cultural. Sus ríos no fueron solo vías de comunica-

ción y transporte, sino también canales por donde 

circularon bienes materiales de cerámica, artefactos 

More recently, investigations at Montegrande (Oli-

vera, 2014, 2018) have revealed that in the northern 

Peruvian Amazonia, monumental architecture and 

complex rituals already existed from very ancient 

times. The jungle, far from being a marginal territory, 

reveals itself as a central scenario of history, a place 

where imagination, spirituality, and social organiza-

tion intertwined to shape the Andean civilization. 

Sites like Montegrande, San Isidro, Huayurco, Casu-

al, and Las Juntas speak to us today with a clear and 

firm voice: the Amazonia is not a distant echo, but 

the deep root of a world whose resonance continues 

to vibrate through the centuries.

The Marañón Culture: Geographic Setting

More than two decades of systematic archaeological 

research in the Marañón basin have allowed recogni-

tion of a pre-Columbian Amazonian cultural tradition, 

which we call the Marañón Culture. This cultural 

complex is distinguished by its monumental cere-

monial architecture, its material production linked to 

interregional exchange networks, and the presence 

of symbolic manifestations such as rock art.

The territory of the Marañón Culture encompasses 

the basins and margins of the Marañón River in the 

current provinces of Jaén and San Ignacio in Caja-

marca, and the provinces of Bagua and Utcubamba 

in Amazonas. The region, known as the Upper Am-

azonia, constitutes a natural corridor that connects 

the lowland jungle with inter-Andean valleys and the 

highlands of northern Peru. This strategic space func-

tioned as a route of transit and interregional interac-

tion since very ancient times.

The fluvial dynamics of the Marañón favored intense 

processes of mobility, exchange, and cultural artic-

ulation. Its rivers were not only communication and 

transport routes, but also channels through which 

material goods (ceramics, lithic artifacts, shell beads, 

pigments), technical knowledge and ritual practices 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

166 167

líticos, cuentas de concha, pigmentos, así como 

conocimientos técnicos y prácticas rituales que mar-

caron profundamente la configuración de tradiciones 

culturales.

La hipótesis del origen amazónico de la civilización 

andina, planteada por Julio C. Tello a inicios del 

siglo XX, continúa alimentando un intenso debate en 

la arqueología peruana y sudamericana. Investiga-

dores como Donald Lathrap, Betty Meggers, Clifford 

Evans y Luis Guillermo Lumbreras han resaltado, 

desde diversas perspectivas, la importancia de la 

Amazonia como escenario de innovación agrícola, 

interacción cultural y desarrollo simbólico en los pro-

cesos formativos de los Andes Centrales.

En este marco, la cuenca del Marañón se erige 

como un escenario privilegiado para analizar estas 

dinámicas de interacción. La identificación de la 

cultura marañón y sus expresiones materiales como 

circulated, profoundly marking the configuration of 

the cultural traditions.

The hypothesis of the Amazonian origin of the 

Andean civilization proposed by Julio C. Tello at 

the beginning of the 20th century continues to fuel 

an intense debate in Peruvian and South American 

archaeology. Researchers like Donald Lathrap, Betty 

Meggers, Clifford Evans, and Luis Guillermo Lum-

breras have highlighted, from different perspectives, 

the importance of the Amazonia as a scenario of 

agricultural innovation, cultural interaction, and sym-

bolic development in the formative processes of the 

Central Andes’ societies.

In this context, the Marañón basin stands as a 

privileged scenario for analyzing these interaction 

dynamics. The identification of the marañón Cul-

ture and its material expressions –such as mon-

umental architecture, ritual contexts, specialized 

La estructura espiraliforme cumple una función tanto espacial como simbólica y evocativa en el tránsito. / The spiral-sha-
ped structure fulfills both a spatial and symbolic and evocative function in transit.

la arquitectura monumental, contextos rituales, 

producción lítica y cerámica especializada no solo 

evidencia una temprana organización social en la 

Amazonia norperuana, sino que también amplía 

los horizontes interpretativos sobre los orígenes y 

articulaciones de las civilizaciones andinas.

La cultura marañón y el Ritual de 
Enterramiento y Clausura de los Templos

En Montegrande, y en otros rincones de la cuenca 

del Marañón, los antiguos pueblos amazónicos prac-

ticaron un ritual destinado a trascender lo humano 

y lo terrenal: la clausura y el enterramiento de los 

templos. Cuando un recinto dejaba de ser morada 

de los vivos y de los dioses, no se derribaba ni se 

abandonaba; era cuidadosamente cubierto con 

tierra y piedra, hasta transformarse en un montículo 

que imitaba la silueta de una colina natural. Con el 

paso del tiempo, la selva reclamaba su dominio, ex-

tendiendo raíces y follajes sobre la piedra, ocultando 

los templos a la mirada, pero preservando intacta su 

fuerza invisible. Cada montículo se erigía así en un 

altar silencioso, un testimonio sagrado de eternidad, 

un diálogo secreto entre paisaje, vida y muerte.

Las investigaciones arqueológicas en las riberas del 

Marañón han revelado la hondura de esta práctica 

ritual: no eran ruinas abandonadas, sino santuarios 

cuidadosamente sellados, como semillas destinadas 

a germinar en la memoria de los dioses. Durante 

milenios, estas arquitecturas monumentales de 

carácter público–religioso permanecieron ocultas 

bajo tierra, palpitando en secreto como corazones 

latentes de la selva.

Y, sin embargo, lo que las antiguas sociedades 

supieron custodiar con tanto celo, nuestro tiempo lo 

condenó a la indiferencia. Numerosos montículos sa-

grados se perdieron en el anonimato: arrasados por 

la voracidad de la frontera agrícola o desmantelados 

como simples canteras para levantar muros efímeros. 

lithic and ceramic production– not only evidences 

early social organization in the northern Peruvi-

an Amazonia, but also broadens the interpretive 

horizons about the origins and articulations of the 

Andean civilizations.

The Marañón Culture and the Ritual of 
Temple Burial and Closure

In Montegrande, and in other corners of the 

Marañón basin, ancient amazonian peoples prac-

ticed a ritual destined to transcend the human and 

terrestrial realms: the closure and burial of tem-

ples. When a precinct ceased to be the dwelling 

of the living and the gods, it was not torn down 

or abandoned; it was carefully covered with earth 

and stone, until it became a mound that imitated 

the silhouette of a natural hill. With the passage of 

time, the jungle reclaimed its dominion, extending 

roots and foliage over the stone, hiding the temples 

from view but preserving their invisible force intact. 

Each mound thus stood as a silent altar, a sacred 

testimony of eternity, a secret dialogue between 

landscape, life, and death.

Archaeological investigations on the banks of the 

Marañón have revealed the depth of this ritual 

practice: these were not abandoned ruins, but 

carefully sealed sanctuaries, like seeds destined to 

germinate in the memory of the gods. For millen-

nia, these monumental architectures of public-re-

ligious character remained hidden underground, 

secretly pulsating like latent hearts of the jungle.

And yet, what ancient societies cared to guard 

with such zeal, our time condemned to indif-

ference. Numerous sacred mounds were lost in 

anonymity: razed by the voracity of the agricultural 

frontier or dismantled as simple quarries of stones 

that served to raise ephemeral walls. Montegran-

de, major witness to this dispossession, was in 

1978 stripped of part of its body; the material 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

168 169

Montegrande fue en 1978 despojado de parte de su 

cuerpo para erigir una iglesia católica, y más tarde 

convertido en botadero de basura. Así, un legado 

milenario fue humillado y reducido al silencio de los 

escombros.

Pero la tierra, que nunca olvida, guardó su secreto. 

Y en 2010, entre desechos y ruinas, nuestro equipo 

de investigación fue testigo de la revelación: bajo 

las capas del abandono emergía, aún intacta en su 

grandeza, la primera arquitectura monumental que 

anuncia el nacimiento de la religión en la Amazonia. 

Un templo sepultado por los antiguos y resucitado 

en nuestro tiempo, como un llamado de la memoria 

ancestral que se niega a desaparecer.

La clausura fue mucho más que un acto constructivo: 

era un puente entre el mundo humano y el mundo 

espiritual. Durante estas ceremonias se depositaban 

ofrendas cargadas de significado: guacamayos como 

custodios del cielo, conchas Spondylus traídas desde 

el mar, piedras preciosas de tierras lejanas, mandíbu-

las de camélidos andinos y restos humanos mezcla-

dos con barro para sellar los muros. Cada objeto era 

un relato en sí mismo, evocando vínculos, poderes, 

fertilidad y renovación.

En el sitio arqueológico de San Isidro, donde la tierra 

aún guarda los susurros del pasado, el ritual de clau-

sura de los templos fue acompañado por veintiocho 

entierros destinados a perpetuar la memoria de un 

gesto sagrado: enlazar mundos. La mayoría corres-

pondía a niños y recién nacidos, depositados como 

pequeños guardianes misteriosos, sembrados en la 

tierra como semillas de eternidad, llamados a flore-

cer más allá de lo humano y lo visible.

Entre ellos emergen dos figuras envueltas en un 

halo de misterio. Uno es el que los antiguos parecen 

haber consagrado como el Señor de los Caracoles: 

su pecho cubierto con esos frágiles símbolos que 

evocan el murmullo de las aguas y la voz de la tierra. 

was used to erect a catholic church, and the site 

later became a garbage dump. Thus, a millennial 

legacy was humiliated and reduced to the silence 

of rubble.

But the earth, which never forgets, kept its se-

cret. And so in 2010, among debris and ruins, our 

research team witnessed a revelation: beneath the 

layers of abandonment emerged, still intact in its 

grandeur, the first monumental architecture that 

announces the birth of religion in the Amazonia. A 

temple buried by the ancients and resurrected in 

our time, like a call from an ancestral memory that 

refuses to disappear.

Closures were much more than constructive acts: 

they were bridges between the human world and 

the spiritual world. During these ceremonies, of-

ferings charged with meaning were made: macaws 

as guardians of the sky, Spondylus shells brought 

from the sea, precious stones from distant lands, 

mandibles of Andean camelids, and human re-

mains mixed with mud to seal the walls. Each ob-

ject was a story in itself –a story that evoked links, 

powers, fertility, and renewal.

The ritual temple closure of San Isidro —an ar-

chaeological site where the earth still guards the 

whispers of the past— was accompanied by twen-

ty-eight burials destined to perpetuate the memo-

ry of a sacred gesture: that of linking worlds. Most 

of these burials are of children and newborns; they 

are deposited as small mysterious guardians sown 

in the earth like seeds of eternity, called to flourish 

beyond the human and the visible.

Among them emerge two figures wrapped in a 

halo of mystery. One is what the ancients seem 

to have worshipped as the Lord of the Shells: his 

chest is covered with those fragile symbols that 

evoke the murmur of the waters and the voice 

of the earth. The other is a woman who held a 

La otra es una mujer que sostenía entre sus brazos 

a un neonato, como si aún lo acunara en el tránsito 

hacia lo invisible. Ambos fueron hallados sin cráneo, 

como si sus cabezas hubieran sido ofrendadas al cie-

lo, liberadas para volar con los dioses y acompañar 

el eterno ciclo de la vida, la muerte y el renacer. 

Así, San Isidro no es solo un cementerio antiguo, 

sino un escenario donde la humanidad y lo sagrado 

se encontraron, donde cada entierro fue un pacto 

con el cosmos y cada cuerpo una semilla destinada a 

perpetuar la memoria de los dioses en la selva.

No solo en Montegrande y en San Isidro ardió el 

fuego de la clausura sagrada. También en Casual 

y en Las Juntas, en las hondas tierras de Bagua, la 

cultura marañón selló sus templos como quien marca 

el latido de los mundos. Allí, la piedra fue vestida de 

tierra, y la tierra se hizo montaña; la selva se inclinó 

sobre los montículos como si reconociera en ellos a 

sus hermanos más antiguos. Cada clausura fue más 

que un gesto humano: fue una alianza con las fuerzas 

invisibles, un pacto destinado a custodiar la memoria 

y asegurar que nada muere, que todo retorna.

Porque esos templos dormidos bajo la tierra no eran 

ruinas, sino semillas encendidas. Semillas que aguar-

daban el tiempo de su despertar. Y hoy, cuando la 

selva es herida y la memoria amenazada, las huacas 

emergen como voces que nos advierten: el ciclo 

continúa, la vida se renueva, y lo que fue sellado por 

los ancestros clama aún por ser escuchado.

Metodología de Investigación 

La implementación de una metodología arqueoló-

gica en la Amazonia peruana ha representado un 

desafío considerable. Las condiciones geográficas, 

climáticas y sociales del territorio presentaban inicial-

mente un panorama de abandono y destrucción, con 

escasas probabilidades de hallar evidencias arqueo-

lógicas significativas.

neonate in her arms, as if still cradling it during the 

transit toward the invisible. Both were found with-

out skulls, as if their heads had been offered to the 

sky, freed to fly with the gods and accompanying 

the eternal cycle of life, death, and rebirth.

Thus, San Isidro is not just an ancient cemetery, 

but also a scenario where humanity and the sacred 

met, where each burial was a pact with the cosmos 

and each body a seed destined to perpetuate the 

memory of the gods in the jungle.

Not only in Montegrande and San Isidro did the 

fire of the sacred closure of a temple burn. Also 

in Casual and Las Juntas, in the rolling lands of 

Bagua, the marañón culture sealed its temples like 

one who marks the heartbeat of different worlds. 

There, the stone was dressed with earth, and the 

earth became mountain; the jungle bowed over 

the mounds as if recognizing in them its oldest 

brothers. Each closure was more than a human 

gesture: it was an alliance with invisible forces, a 

pact destined to guard memory and ensure that 

nothing dies and everything returns.

Thus, those temples sleeping under the earth were 

not ruins, but burning seeds; seeds that awaited 

the time of their awakening. And today, when the 

jungle is wounded and the memory threatened, 

the huacas emerge as voices that warn us: the 

cycle continues, life renews itself, and what was 

sealed by the ancestors still cries out to be heard.

Research Methodology

The implementation of an archaeological methodol-

ogy in the Peruvian Amazonia has represented a con-

siderable challenge. The geographic, climatic, and 

social conditions of the territory initially presented 

a panorama of abandonment and destruction, with 

scarce probabilities of finding significant archaeolog-

ical evidence.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

170 171

Para superar estas dificultades, se implementó un 

diseño metodológico basado en unidades de ex-

cavación de 10 × 10 m, que al articularse entre sí 

permitieron ampliar progresivamente las áreas de 

intervención hasta alcanzar superficies de 800 m². 

A diferencia de las investigaciones arqueológicas 

anteriores en la Amazonia, realizadas principal-

mente mediante pequeñas unidades de 2 × 2 m o 

trincheras lineales. Esta estrategia de mayor escala 

posibilitó un registro estratigráfico sistemático y 

detallado, capa por capa, favoreciendo la identifi-

cación incluso de los vestigios más pequeños.

To overcome these difficulties, a methodological de-

sign was implemented based on excavation units of 

10 × 10 m which, when articulated with each other, 

allowed for a progressive expansion of the interven-

tion areas until surfaces of 800 m² were reached. 

Unlike previous archaeological investigations in the 

Amazonia, conducted mainly through small 2 × 2 

m units or linear trenches, this larger-scale strategy 

enabled layer by layer systematic and detailed strati-

graphic recordings, which favored the identification 

even of the smallest vestiges.

Pinturas murales de estructura con pilastras, Las Juntas, Bagua, Perú. / Wall paintings of structure with pilasters, Las 
Juntas, Bagua, Peru.

Desde 2010, las investigaciones en la cuenca del 

Marañón se desarrollan de manera continua bajo 

un enfoque integral, orientado a documentar y 

analizar la variabilidad cultural regional. Los princi-

pales procedimientos metodológicos implementa-

dos incluyen:

1. Prospección arqueológica sistemática
Se realizaron recorridos intensivos por márgenes 

de ríos, quebradas y laderas rocosas, siguiendo 

transectos planificados para garantizar la cobertura 

completa del área. Esta estrategia permitió regis-

trar sitios con arte rupestre, arquitectura monu-

mental y otros indicadores de ocupación prehis-

pánica. Los hallazgos fueron georreferenciados y 

documentados mediante fichas normalizadas.

2. Excavación estratigráfica extensiva
En sitios seleccionados se implementaron unidades 

de excavación con controles rigurosos de registro 

estratigráfico. Se recuperó evidencia desde restos 

arquitectónicos y artefactos hasta micro vestigios, 

permitiendo reconstruir secuencias culturales y con-

textos de uso. Las intervenciones se concentraron en 

Montegrande, San Isidro, Casual y Las Juntas.

3. Registro y análisis de materiales
Todo el material recuperado fue clasificado, cata-

logado y analizado tipológicamente, complemen-

tado con estudios especializados (líticos, cerámi-

cos, bioarqueológicos, entre otros). Los análisis 

incluyeron restos faunísticos y botánicos, estudios 

de laboratorio para identificar especies cultivadas 

(cacao, yuca, maíz) y dataciones radiocarbónicas 

(AMS) para establecer cronologías relativas y ab-

solutas. La información se integró en una base de 

datos regional, permitiendo correlacionar cronolo-

gías y patrones de ocupación.

4. Trabajo interdisciplinario
El estudio de la cuenca del Marañón es un viaje en 

el tiempo donde cada disciplina se convierte en un 

The investigations in the Marañón basin have de-

veloped continuously since 2010, under an integral 

approach that is oriented toward documenting and 

analyzing the region’s cultural variability. The main 

methodological procedures implemented include:

1. Systematic archaeological survey
Intensive reconnaissance was carried out along river 

margins, gullies, and rocky slopes, following planned 

transects to guarantee complete coverage of the 

area. This strategy allowed us to record sites with 

rock art, monumental architecture, and other indi-

cators of prehispanic occupation. The findings were 

georeferenced and documented through standard-

ized forms.

2. Extensive stratigraphic excavation
Excavation units were implemented in selected sites, 

with rigorous stratigraphic recording controls. The 

evidence recovered, which ranged from architectural 

remains and artifacts to micro-vestiges, allowed us to 

reconstruct cultural sequences and contexts of use. 

Our interventions were concentrated at Montegran-

de, San Isidro, Casual, and Las Juntas.

3. Recording and analysis of the material remains
All recovered material was classified, catalogued, ana-

lyzed typologically, and subject to specialized studies 

(lithics, ceramics, bioarchaeological, and others). The 

analyses included searching for faunistic and botan-

ical remains, laboratory studies to identify cultivated 

species (e.g. cacao, cassava, maize), and radiocarbon 

datings (AMS) aimed at establishing relative and abso-

lute chronologies. The information was integrated into 

a regional database, which allows for a correlation of 

chronologies and occupation patterns.

4. Interdisciplinary work
The study of the Marañón basin is a journey 

through time where each discipline becomes a 

thread that, interwoven with others, reveals the 

deep plot of history.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

172 173

hilo que, entrelazado con los demás, revela la trama 

profunda de la historia. 

La antropología escucha los murmullos de las co-

munidades antiguas: sus rituales, sus símbolos, sus 

ceremonias y gestos cotidianos que transformaban la 

vida en un acto sagrado. Cada sepultura, cada tem-

plo, cada ofrenda es un mensaje que la antropología 

descifra, devolviéndonos la voz de quienes habitaron 

estas tierras hace milenios.

La geología, lee la tierra como un libro silencioso, in-

terpretando las capas de sedimento, la composición 

de los suelos, las cicatrices de los ríos y los caprichos 

del clima. Nos enseña que la selva, el río y las mon-

tañas no son meros escenarios, sino participantes ac-

tivos en la historia, moldeando la ocupación humana 

y preservando los vestigios de sus vidas.

La botánica observa la selva con ojos de sabiduría: 

reconoce en el cacao, en las raíces y hojas, en las 

plantas medicinales y alimenticias; no solo recursos, 

sino puentes sagrados entre los humanos y los dioses. 

Nos muestra cómo cada fruto, cada semilla, cada hoja 

era parte de un mundo ritual donde la alimentación, 

la medicina y la espiritualidad se entrelazaban.

La historia llega con su mirada crítica, entrelazando 

relatos y documentos, confrontando la evidencia 

material con las voces escritas de viajeros, cronistas 

y pueblos originarios. Así, los hechos arqueológicos 

se transforman en narrativa viva, y lo que parecía 

distante se convierte en memoria compartida que 

atraviesa siglos.

Cuando estas voces se unen, la cuenca del Marañón 

aparece como un universo entero de vida, ritual y 

conocimiento; un espacio donde la cultura marañón 

construyó su mundo: templos que abrazan la espiral 

del tiempo, ofrendas que conectan cielo y tierra, 

semillas que guardan la memoria de generaciones. 

La investigación interdisciplinaria no solo descifra 

Anthropology listens to the murmurs of ancient com-

munities: their rituals, their symbols, their ceremonies 

and the daily gestures that transformed life into a 

sacred act. Each burial, each temple, each offering 

is a message that anthropology deciphers, returning 

to us the voice of those who inhabited these lands 

millennia ago.

Geology reads the earth like a silent book, inter-

preting the layers of sediment, soil composition, 

river scars, and climate whims. It teaches us that the 

jungle, rivers, and mountains are not mere scenar-

ios, but active participants in history that shape 

human occupation and preserve the vestiges of 

their lives.

Botany observes the jungle with eyes of wisdom: 

it recognizes in cacao, in roots and leaves, and in 

medicinal and food plants not only resources, but 

sacred bridges between the humans and the gods. 

It shows us how each fruit, each seed, each leaf was 

part of a ritual world where food, medicine, and spir-

ituality were intertwined.

History arrives with its critical gaze, interweaving 

accounts and documents, confronting material 

evidence with the written voices of travelers, chroni-

clers, and indigenous peoples. Thus, archaeological 

facts become a living narrative, and what seemed 

distant becomes a shared memory that has survived 

through the centuries.

When these voices unite, the Marañón basin appears 

as a full universe of life, ritual, and knowledge –the 

space where the Marañón Culture built its world: 

temples that embrace the spiral of time, offerings 

that connect sky and earth, and seeds that guard 

the memory of generations. The interdisciplinary 

research does not only decipher data, it also recon-

structs worlds, awakens spirits, and teaches us to find 

history in the pulse of the earth, the flow of the river, 

and the murmur of the rainforest.

datos: reconstruye mundos, despierta espíritus y nos 

enseña a leer la historia en el pulso de la tierra, el 

fluir del río y el murmullo del bosque.

Preservar este legado significa honrar la sabiduría de 

quienes tejieron la vida con piedra, barro, cacao y 

espíritu. Comprender que cada disciplina: antropo-

logía, geología, botánica e historia no solo estudian 

el pasado, sino que nos guían para sentirlo, vivirlo 

y aprender de él. La Amazonia, entonces, no es un 

límite ni un eco lejano: es un corazón que late, un 

santuario de memoria y creación, un escenario don-

de la vida, la espiritualidad y la humanidad conver-

gen en un mismo fluir eterno.

Cronología de la cultura marañón 

Hace unos 6 000 años, en el corazón de la Amazo-

nia peruana, los pueblos de la cultura marañón eri-

gieron la Gran Espiral de Montegrande, un templo 

cuya monumentalidad sorprende y que puede con-

siderarse entre los más antiguos de América. Cada 

curva de su trazo, cada piedra cuidadosamente 

dispuesta, revela una espiritualidad profunda y un 

entendimiento de los ciclos naturales que trascien-

de el tiempo. Montegrande no es únicamente un 

vestigio arqueológico: es un testimonio silencioso 

de la religiosidad temprana de los pueblos ama-

zónicos y de la fundación de centros ceremoniales 

que enlazaban los piedemontes andino–amazónicos 

con el mundo sagrado.

En agosto de 2013 tuve el privilegio de encontrarme 

con Klaus Schmidt (†), el renombrado arqueólogo 

alemán que reveló al mundo los misterios de Göbe-

kli Tepe, el templo más antiguo conocido, tallado en 

piedra hace más de 11 000 años en las colinas del 

sureste de Turquía. El encuentro ocurrió en un marco 

tan excepcional como inesperado: ambos fuimos 

distinguidos por el Fórum de Arqueología de Shan-

ghái (China) entre los Diez Mejores Descubrimientos 

Arqueológicos del Mundo.

Preserving this legacy means honoring the wisdom of 

those who wove life with stone, clay, cacao, and spir-

it, and understanding that each discipline –anthropol-

ogy, geology, botany, and history– not only studies 

the past, but guides us to feel it, live it, and learn 

from it. The Amazonia, then, is not a limit or distant 

echo: it is a beating heart, a sanctuary of memory and 

creation, and a scenario where life, spirituality, and 

humanity converge in the same eternal flow.

Chronology of the Marañón Culture

About 6 000 years ago the peoples of the Marañón 

Culture erected, in the heart of the Peruvian Ama-

zonia, the Great Spiral of Montegrande –a temple 

of surprising monumentality that can be included 

among the oldest in the American continent. Each 

curve of its trace, each carefully arranged stone, 

reveals a profound spirituality and understanding of 

the natural cycles that transcends time. Montegran-

de is not solely an archaeological vestige: it is also a 

silent testimony to the early religiosity of amazonian 

peoples, and to the foundation of ceremonial cen-

ters that linked the Andean-Amazonian piedmonts 

with the sacred world.

In August 2013, I had the privilege of meeting Klaus 

Schmidt (†), the renowned German archaeologist 

who revealed to the world the mysteries of Göbekli 

Tepe, the oldest known temple, which was carved 

in stone more than 11 000 years ago in the hills of 

southeastern Turkey. Our encounter took place in an 

exceptional and unexpected context: our discoveries 

were both included among the Ten Best Archae-

ological Discoveries in the World by the Shanghai 

Archaeological Forum of China.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

174 175

Las celebraciones sobre el origen de la cultura marañón 
devuelven al territorio y a sus comunidades un imagi-
nario colectivo que fortalece la identidad. / Celebra-

tions about the origin of Marañón culture return to the 
territory and its communities a collective imaginary that 

strengthens identity.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

176 177

Al recorrer junto a él las imágenes y planos de 

Montegrande, el Dr. Schmidt expresó con admira-

ción que este sitio podía ser considerado el «Gö-

bekli Tepe de América». Sus palabras no fueron 

un halago circunstancial, sino la afirmación de una 

intuición compartida: al igual que en Turquía, aquí 

se hallaba la huella de una espiritualidad primige-

nia, de una arquitectura monumental que no pre-

tendía dominar, sino dialogar con el universo. En 

ese instante sentí, casi de manera tangible, cómo 

Montegrande y Göbekli Tepe se tendían la mano a 

través del tiempo y el espacio: dos lugares distan-

tes donde la humanidad, en su juventud, buscó 

tocar lo divino, descifrar los misterios del cosmos y 

grabar en la piedra la eternidad de sus creencias.

Montegrande no es solo historia; es poesía con-

vertida en tierra y piedra, un canto silencioso 

que nos recuerda que los pueblos amazónicos ya 

soñaban con los cielos y los ríos, con la vida, la 

muerte y la trascendencia, mucho antes de que se 

escribieran los primeros libros de historia.

Desde el punto de vista arquitectónico, la gran 

espiral se distingue por la disposición helicoidal 

de muros de piedra, fruto de una planificación 

constructiva avanzada que incorporó propiedades 

antisísmicas. En su interior se han identificado 

contextos rituales, esculturas líticas ceremoniales y 

entierros humanos, confirmando su función como 

espacio de congregación y cohesión social.

Los fechados radiocarbónicos (C14), obtenidos en 

julio de 2025 gracias al apoyo del Capítulo Perú 

del Plan Binacional de Desarrollo de la Región 

Fronteriza Perú–Ecuador, permiten establecer una 

secuencia cronológica temprana para Montegran-

de, organizada en dos rangos principales.

Walking through the images and plans of 

Montegrande with him, Dr. Schmidt expressed 

with admiration that this site could be considered 

the “Göbekli Tepe of America.” His words were 

not circumstantial flattery, but the affirmation of a 

shared intuition: just as in Turkey, here was found the 

footprint of primigenial spirituality, a monumental 

architecture that did not pretend to dominate, but 

rather to dialogue with the universe. In that instant 

I felt —almost tangibly— how Montegrande and 

Göbekli Tepe reached out to each other across time 

and space: two distant places where humanity, in 

its youth, sought to touch the divine, decipher the 

mysteries of the cosmos, and engrave in stone the 

eternity of its beliefs.

Montegrande is not only history; it is poetry 

converted into earth and stone, a silent song that 

reminds us that long before the first history books 

were written the amazonian peoples were already 

dreaming of the skies and rivers, of life, death and 

transcendence.

From the architectural point of view, the Great 

Spiral temple is characterized by the helicoidal 

arrangement of its stone walls –the result of an 

advanced construction planning that incorporated 

anti-seismic properties. Ritual contexts, ceremonial 

lithic sculptures, and human burials have been found 

inside it, which confirms its function as a space for 

congregation and social cohesion.

Radiocarbon datings (C14) obtained in July 2025 

with the support of the Capítulo Perú del Plan 

Binacional de Desarrollo de la Región Fronteriza 

Perú–Ecuador, have allowed us to establish an early 

chronological sequence for Montegrande, which 

includes two main periods.

Holoceno medio y tardío (5900–3600 cal BP / 
3947–1688 cal BC)
La mayoría de los fechados corresponden a 

carbones vegetales asociados directamente a 

la construcción y uso ritual de la Gran Espiral. 

Estos datos confirman su carácter monumental 

y ceremonial, en consonancia con procesos de 

complejidad social emergente documentados de 

manera contemporánea en la costa y los Andes 

Centrales, como las tradiciones Cupisnique y otras 

tempranas formativas.

Holoceno temprano (11 170–10 773 cal BP / 
9 220–8 823 cal BC)
Un fechado excepcional de 9650 ± 30 BP (Beta-

746511) sugiere ocupaciones muy tempranas 

en la cuenca del Marañón. Aunque debe 

interpretarse con cautela, al provenir de sedimentos 

carbonatados y no de material orgánico directo, 

este resultado abre nuevas perspectivas sobre 

la presencia inicial de grupos humanos en la 

Amazonia norperuana y su rol en la domesticación 

temprana de especies vegetales.

En conjunto, la evidencia cronológica sitúa a 

Montegrande entre las más antiguas huellas 

monumentales de América, levantada en un 

horizonte donde lo sagrado envolvía cada gesto 

humano. En este escenario, el cacao sangre vegetal 

de la selva, bebida solar y lunar a la vez, habría 

ocupado el centro de los ritos como ofrenda 

primordial. No era solo alimento, sino semilla de 

eternidad, médula de la vida compartida, vínculo 

entre los hombres y los dioses. Al ser molido, 

bebido o depositado en el seno de la tierra, el 

cacao abría portales de comunión y renovaba el 

pacto con el universo, consolidando la identidad de 

las comunidades amazónicas como guardianas del 

misterio y herederas de un linaje sagrado que aún 

palpita en las entrañas del Marañón.

Middle and Late Holocene (5900-3600 cal BP / 
3947-1688 cal BC)
Most dates correspond to vegetal charcoals 

directly associated with construction and ritual 

use of the Great Spiral. These data confirm the 

temple’s monumental and ceremonial character, in 

accordance with the contemporaneous emergent 

social complexity processes that have been 

documented on the coast and the Central Andes 

–such as the Cupisnique traditions and other early 

formative traditions.

Early Holocene (11,170-10,773 cal BP / 
9 220-8 823 cal BC)
An exceptional date of 9650 ± 30 BP (Beta-

746511) suggests that there were very early human 

occupations in the Marañón basin. Although this 

information must be interpreted with caution 

because it derives from carbonated sediments 

and not from direct organic material, it opens new 

perspectives on the initial presence of human 

groups in the northern Peruvian Amazonia, as well 

as on the role that these groups played in the early 

domestication of plant species.

Taken as a whole, the chronological evidence puts 

Montegrande among the oldest monumental 

remains in America, built in a time when the sacred 

enveloped each human gesture. In this scenario, 

cacao (both vegetal blood of the jungle and solar-

lunar drink at the same time) would have taken the 

center stage, as primeval offering. It was not only 

food, but seed of eternity, marrow of shared life, 

link between men and gods. When ground, drunk, 

or deposited in the bosom of earth, cacao opened 

portals of communion and renewed the pact with 

the universe, thus consolidating the identity of the 

Amazonian communities as guardians of mystery and 

inheritors of a sacred lineage that still pulsates in the 

entrails of the Marañón.



Paleoam
azonia

178 179

La figura femenina de la Gran Espiral de 
Montegrande 

Al revisar minuciosamente las fotografías aéreas cap-

tadas con dron, una imagen en particular reveló algo 

inesperado: la silueta de un ser humano delineada 

en el terreno. El rostro, claramente orientado hacia 

el este por donde nace el sol y se renueva el ciclo de 

la vida, parecía contemplar el horizonte. Sus brazos, 

extendidos hacia abajo, se prolongaban hasta enla-

zarse con las extremidades inferiores, que rodeaban 

la Gran Espiral de más de 400 m².

Ante esta revelación, el equipo de investigación 

coincidió en una interpretación conmovedora: la 

figura evoca a una mujer en estado de parto. No se 

trata solo de una forma abstracta, sino de una ima-

gen cargada de simbolismo, donde el acto primor-

dial de dar vida se entrelaza con la monumentalidad 

arquitectónica de Montegrande. Así, la espiral no 

solo aparece como un espacio ceremonial y cósmi-

co, sino como el útero mismo de la Madre Tierra, 

matriz fecunda desde la cual emergen los ciclos de 

creación y regeneración que sustentaron la cosmovi-

sión de las antiguas sociedades del Marañón.

La espiral es, quizás, una de las formas más antiguas y 

universales creadas por la humanidad. Desde tiempos 

remotos ha simbolizado el movimiento, la regenera-

ción y la trascendencia. En Montegrande, este motivo 

adopta una escala monumental: un templo en espiral 

que parece condensar una visión cosmogónica del 

origen del universo. Sus muros de piedra se desplie-

gan desde un núcleo central en un recorrido continuo 

que, en ocasiones, se entrelaza antes de abrirse, 

evocando las formas del caracol o de la serpiente en-

roscada, dos símbolos recurrentes en las tradiciones 

amazónicas y andinas (Lumbreras, 2006; Roe, 2010).

La espiral es uno de los símbolos más persistentes 

y universales de la humanidad. Desde el arte rupes-

tre hasta la arquitectura monumental, expresa una 

The Feminine Figure of the Great Spiral of 
Montegrande

Upon minutely reviewing the aerial photographs 

captured with drones, one image in particular 

revealed something unexpected: the silhouette of 

a human being delineated on the terrain. The face, 

clearly oriented toward the east where the sun rises 

and the cycle of life renews, seemed to contemplate 

the horizon. Her arms, extended downward, extend-

ed until they linked with the lower extremities, which 

surrounded the great spiral of more than 400 m².

The research team agreed on a moving interpre-

tation: the figure evokes a woman in childbirth. It 

is not just an abstract form, but an image charged 

with symbolism, where the primordial act of giving 

birth intertwines with the architectural monumen-

tality of the site. Thus, Montegrande’s spiral ap-

pears not only as a ceremonial and cosmic space, 

but also as the very womb of Mother Earth — a 

fecund matrix out of which emerged the cycles of 

creation and regeneration that sustained the cos-

movision of the ancient Marañón societies.

The spiral is perhaps one of the oldest and most 

universal forms created by humanity. Since remote 

times it has symbolized movement, regeneration, 

and transcendence. In Montegrande this motif 

adopts a monumental scale: a spiral temple that 

seems to condense a cosmogonic vision of the 

origin of the universe. Its stone walls unfold from 

a central nucleus in a continuous journey that, 

occasionally intertwines before opening, and 

evokes the forms of the snail or coiled serpent –

two recurrent symbols in Amazonian and Andean 

traditions (Lumbreras, 2006; Roe, 2010).

The spiral is one of humanity’s most persistent and 

universal symbols. From rock art to monumental 

architecture, it expresses a conception of the world 

based on movement, cycle, and transformation.

Representación femenina esculpida en 
piedra. Museo Hermógenes Mejía Solf, 
Jaén, Perú. Foto: Yutaka Shoshii. / Female 
representation carved in stone. Hermóge-
nes Mejía Solf Museum, Jaén, Peru. Photo: 
Yutaka Shoshii.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

180 181

concepción del mundo basada en el movimiento, el 

ciclo y la transformación.

Un ejemplo paradigmático se encuentra en New-

grange, uno de los monumentos megalíticos más 

importantes de Europa (O’Kelly, 1982). Allí, la espiral 

fue grabada en la gran piedra que marca el ingreso a 

la tumba, integrándose en un paisaje ritual estrecha-

mente vinculado con la astronomía y el tránsito hacia 

el más allá. Según Eogan (1999), estas espirales han 

sido interpretadas como representaciones del movi-

miento solar y lunar, metáforas de los ciclos cósmicos 

que aseguraban el orden del tiempo y la continuidad 

de la vida. Se trata, por tanto, de un símbolo astronó-

mico y funerario, que guía al difunto en su viaje y ga-

rantiza su renacimiento dentro de los ritmos celestes.

En contraste, la espiral arquitectónica de Monte-

grande parece expresar una concepción biocósmica. 

Allí, la espiral simboliza la energía vital que fluye del 

centro, el crecimiento vegetal y el curso de las aguas 

en la cuenca amazónica. Más que un marcador de la 

muerte constituye un espacio que celebra la renova-

ción de la vida y la integración de la comunidad en 

un ciclo natural y espiritual (Olivera, 2018).

El motivo espiral, sin embargo, no es exclusivo de 

Europa o de la Amazonia. Su presencia en múltiples 

tradiciones culturales revela su fuerza simbólica 

como representación visual de nociones universales 

de movimiento y transformación.

En el Mediterráneo antiguo, las espirales decoraban 

cerámicas minoicas y micénicas, asociadas al mar, a 

las corrientes de agua y a la energía vital (Marinatos, 

1993). En contextos funerarios evocaban el retorno 

cíclico y los mitos de regeneración.

En Mesoamérica, la espiral se vinculó al viento y al 

movimiento. En la iconografía mexica, el dios Ehé-

catl-Quetzalcóatl se representa mediante símbolos 

espirales que evocan el aliento vital y la circulación 

A paradigmatic example is found at Newgrange, one 

of Europe’s most important megalithic monuments 

(O’Kelly, 1982). There the spiral, engraved on the 

great stone that marks the entry to the tomb, inte-

grated into a ritual landscape closely linked with as-

tronomy and the transit toward the afterlife. Accord-

ing to Eogan (1999), the spiral has been interpreted 

as a representation of solar and lunar movement, a 

metaphor of cosmic cycles that ensured the order of 

time and continuity of life. It is, therefore, an astro-

nomical and funerary symbol that guides the de-

ceased in their journey and guarantees their rebirth 

within the celestial rhythms.

In contrast, Montegrande’s architectural spiral seems 

to express a biocosmic conception. Here, the spiral 

symbolizes vital energy that flows from the center, as 

well as vegetal growth and the course of waters in 

the Amazonian basin. More than a marker of death, 

it constitutes a space that celebrates life’s renewal 

and the integration of the community in a natural 

and spiritual cycle (Olivera, 2018).

The spiral motif, however, is not exclusive to Europe 

or the Amazonia. Its presence in multiple cultural 

traditions around the world reveals its symbolic force 

as a visual representation of the universal notions of 

movement and transformation.

In the ancient Mediterranean, the spirals that deco-

rated Minoan and Mycenaean ceramics were asso-

ciated with the sea, water currents, and vital energy 

(Marinatos, 1993). In the funerary contexts, they 

evoked cyclical return and myths of regeneration.

In Mesoamerica, the spiral was linked to wind and 

movement. In the Mexica iconography, the god 

Ehécatl-Quetzalcóatl is represented as spiral symbols 

that evoke vital breath and energy circulation (Taube, 

2000). In Teotihuacán and other cultures, it appears 

in murals and objects linked to water, fertility and 

agricultural cycles.

In the Andes, the spiral appears in petroglyphs and 

textiles, where it alludes to water movement, dual-

ity of opposites, and energy that emerges from the 

earth. According to Rostworowski (2004), this geom-

etry expressed a dynamic vision of the cosmos, in 

which the natural and spiritual were profoundly in-

tertwined. In ceremonial contexts, the Andean spiral 

symbolized both initiation journeys and the fertility 

of Pachamama.

de la energía (Taube, 2000). En Teotihuacán y otras 

culturas, aparece en murales y objetos ligados al 

agua, la fertilidad y los ciclos agrícolas.

En los Andes, la espiral se observa en petroglifos y 

textiles, donde alude al movimiento del agua, a la 

dualidad de los opuestos y a la energía emergente 

de la tierra. Según Rostworowski (2004), esta geome-

tría expresaba una visión dinámica del cosmos, en la 

que lo natural y lo espiritual se encontraban profun-

damente entrelazados. En contextos ceremoniales, 

la espiral andina simbolizaba tanto el viaje iniciático 

como la fertilidad de la Pachamama.

El proceso de transformación cíclica es marcado en el lenguaje vi-
sual de la naturaleza amazónica. / The process of cyclical transforma-
tion is marked in the visual language of Amazonian nature.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

182 183

La recurrencia de este motivo en contextos tan diver-

sos indica que las comunidades humanas lo utiliza-

ron como recurso gráfico y conceptual para pensar 

en el tiempo, la vida y la muerte. Sin embargo, cada 

tradición otorgó un matiz propio: cósmico en Euro-

pa, vitalista en la Amazonia, marítimo en el Medite-

rráneo, agrícola y astronómico en Mesoamérica, y 

telúrico en los Andes.

De este modo, Montegrande se inserta en una 

tradición simbólica global, pero con una singulari-

dad esencial: ser el testimonio más antiguo de la 

Amazonia donde la espiral dejó de ser solo un signo 

universal para convertirse en arquitectura sagrada, 

experiencia comunitaria y memoria viva de la rela-

ción entre humanidad, naturaleza y cosmos.

Y quizá allí resida su mayor legado: la Gran Espiral 

no habla únicamente del pasado, sino también del 

porvenir. Como un mapa tallado en piedra y tierra, 

nos recuerda que toda vida retorna a su origen, que 

cada ciclo trae consigo la promesa de renovación. 

Montegrande se alza, entonces, como un oráculo 

silencioso de la Amazonia, una voz que atraviesa 

los milenios para recordarnos que estamos tejidos 

en la misma espiral que enlaza agua, tierra, cielo y 

espíritu. En su forma eterna, palpita un llamado a 

reconciliar lo humano con lo sagrado, a reencontrar-

nos con la fuente vital que sostiene la existencia y 

a reconocer que, en cada giro de la espiral, late la 

continuidad de la vida.

La cultura matrilineal del Marañón

La figura femenina que emerge en la gran espiral de 

Montegrande parece hablarnos desde lo profundo 

del tiempo. Su presencia no constituye un simple 

ornamento, sino un signo revelador de la cosmovi-

sión de la cultura marañón, en la cual las mujeres se 

erigieron como guardianas del linaje y de la memoria 

ancestral. Ellas custodiaban el saber genealógico 

y mítico, transmitido de generación en generación 

The recurrence of this motif in such diverse con-

texts indicates that human communities used it 

as a graphic and conceptual resource for evoking 

time, life, and death. However, each tradition gave 

it its own nuance: cosmic in Europe, vitalist in the 

Amazonia, maritime in the Mediterranean, agricul-

tural and astronomical in Mesoamerica, and telluric 

in the Andes.

Montegrande thus inserts itself into a global symbol-

ic tradition, but with an essential singularity: that of 

being the Amazonia’s oldest testimony –where the 

spiral ceased to be just a universal sign, and became 

sacred architecture, community experience, and 

living memory of the relationship between humanity, 

nature, and cosmos.

And perhaps there lies its greatest legacy: the Great 

Spiral speaks not only of the past, but also of the fu-

ture. Like a map carved in stone and earth, it reminds 

us that all life returns to its origin, and that each cy-

cle brings with it the promise of renewal. Montegran-

de stands, then, as a silent oracle of the Amazonia, 

a voice that traverses millennia to remind us that we 

are woven into the same spiral that links water, earth, 

sky, and spirit. In its eternal form, it pulses a call to 

reconcile the human with the sacred, to rediscover 

the vital source that sustains our existence, and to 

recognize that in each turn of the spiral beats the 

continuity of life.

The Matrilineal Culture of the Marañón

The feminine figure that emerges in Montegrande’s 

great spiral seems to speak to us from the depth 

of time. Her presence is not simply an ornament; 

it is also a revealing sign of the cosmovision of 

the marañón culture, in which the women were 

guardians of the lineage and the ancestral memory. 

They guarded the genealogical and the mythic 

knowledge, which was transmitted from generation 

to generation through oral word, and linked their 

mediante la palabra oral, y vinculaban su existencia 

al cacao, planta sagrada de fertilidad y abundancia, 

cuyos frutos abrían el umbral hacia los dominios de lo 

divino. Tal como aún se observa entre los awajún de 

la cuenca del Marañón, fueron las mujeres quienes se 

consagraron a la agricultura, asegurando con sus ma-

nos la continuidad de la vida, del alimento y del ritual.

Los vestigios conservados en el Museo de Jaén 

refuerzan esta lectura: piezas de piedra y cerámica 

donde figuras femeninas portan orejeras, tocados y 

porras, emblemas de mando y poder ritual. La etno-

grafía amazónica nos recuerda que las piedras de río 

encarnan la fuerza del agua y lo femenino, mientras 

que las piedras angulosas arrancadas de la montaña 

remiten a la energía masculina. La Gran Espiral de 

Montegrande, construida en su mayor parte con 

cantos rodados de río combinados con piedras de 

montaña, parece materializar esta dualidad sagrada, 

como si la arquitectura misma fuera un diálogo entre 

los dos principios del cosmos.

En el corazón de la Gran Espiral se concentra el 

mayor enigma. Todo parece indicar que allí fue 

depositado un personaje de altísima jerarquía 

religiosa, quizá una mujer, erigida como el núcleo 

espiritual del monumento. No obstante, las exca-

vaciones recientes revelaron, bajo la capa de tierra 

rojiza, al menos dos cortes funerarios, lo que abre 

la posibilidad de un segundo entierro, posible-

mente masculino. La presencia de ambos sugiere 

la inscripción material de una dualidad fundamen-

tal: lo femenino y lo masculino, tan característica 

del horizonte simbólico andino – amazónico. Si 

esta interpretación se confirma, la tumba femeni-

na habría encarnado la cúspide del poder ritual, 

mientras que la masculina habría expresado el 

principio complementario de la vida.

El futuro de la investigación nos conduce hacia ese 

centro oculto, donde las piedras guardan secretos 

de milenios. Allí, en el corazón de la espiral, podría 

existence to cacao, the sacred plant of fertility and 

abundance whose fruits opened the threshold 

toward the domains of the divine. As is still the 

case among the awajún of the Marañón basin, it 

was women who consecrated themselves to the 

practice of agriculture, ensuring with their hands the 

continuity of life, food, and ritual.

The remains preserved in the Museo de Jaén re-

inforce this reading. These are stone and ceramic 

feminine figures with earflares, headdresses, and 

clubs –all emblems of command and ritual power. 

The Amazonian ethnography reminds us that river 

stones embody the force of water and the feminine, 

while angular stones torn from the mountain refer to 

masculine energy. Montegrande’s great spiral, built 

mostly with rounded river stones combined with 

mountain stones, seems to materialize this sacred 

duality, as if the architecture itself were a dialogue 

between the two principles of the cosmos.

The greatest enigma lies in the heart of the great 

spiral: everything seemed to indicate that her was 

buried a personage of the highest religious hierar-

chy, perhaps a woman, who configured the spiritual 

nucleus of the monument. Nevertheless, recent 

excavations have revealed at least two funerary cuts 

under the layer of reddish earth. This opens the 

possibility of a second burial, possibly of a male. The 

presence of both suggests a material reference to 

the fundamental duality of feminine and masculine, 

so characteristic of the Andean-Amazonian sym-

bolic horizon. If this interpretation is confirmed, the 

feminine tomb would have embodied the summit 

of the ritual power, while the masculine would have 

expressed the complementary principle of life.

We are led toward that hidden center for future 

studies, as there the stones guard millennia of 

secrets; there –in the heart of the spiral– an ancient 

order could be revealed: a world where life and 

death, feminine and masculine, Amazonia and Andes 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

184 185

Las representaciones femeninas en la cultura montegrande. / Female representations in the Montegrande culture.

revelarse un orden antiguo: un mundo donde la 

vida y la muerte, lo femenino y lo masculino, la 

Amazonia y los Andes, se abrazaban en una misma 

visión sagrada. Quizá, cuando la tierra vuelva a 

abrirse en 2025, no encontremos solo un sepulcro, 

sino un espejo de lo que fuimos: la memoria de 

un linaje nacido de mujeres, donde la palabra, 

la semilla y el río constituyeron las primeras 

arquitecturas de lo humano.

La noción matrilineal se sustenta, entonces, en la 

interpretación de estos elementos como expresio-

nes de una religiosidad centrada en la Madre Tierra, 

en la fertilidad de los ríos y en la sacralidad de los 

alimentos. Se trata de un modelo que privilegia el 

equilibrio con el entorno y la transmisión de valo-

res comunitarios, en contraste con la organización 

jerárquica y bélica que caracterizaría a sociedades 

andinas posteriores.

Así, la cultura matrilineal del marañón se revela 

como una de las expresiones más tempranas y signi-

ficativas de la espiritualidad amazónica: un complejo 

cultural pionero que tendió puentes entre la selva, 

los Andes y la costa. Su legado nos invita a replan-

tear los procesos de formación social en el continen-

te y a reconocer en el Marañón no solo un corredor 

de tránsito, sino un espacio originario de creación 

cultural y espiritualidad compartida.

La gran espiral de Montegrande y el cacao 
más antiguo del mundo

Por motivos que aún se investigan, el cacao desapa-

rece del registro arqueológico al final de la cultura 

moche (800 d.C.) en la costa norte de Perú. Durante 

la época colonial, ningún cronista lo menciona, a 

diferencia de las culturas mesoamericanas, donde la 

antigua civilización olmeca (1500 a.C. y 400 a.C.) de 

México lo veneraba como un regalo de los dioses: 

un fruto que encerraba la fuerza de la vida y los mis-

terios del mundo invisible.

embraced in a common sacred vision. Perhaps, 

when the earth is opened up again in 2025, we 

will find not just a sepulcher, but a mirror of what 

we were once; the memory of a lineage born of 

women, for whom word, seed and river were the first 

architectures of the human condition.

The matrilineal notion is based, then, in the 

interpretation of these elements as expressions 

of a religiosity centered on Mother Earth, the 

fertility given by the rivers, and on the sacredness 

of food. It is a model that privileges balance 

with the environment and the transmission of 

community values –in contrast to the hierarchical 

and warlike organization that would characterize 

later Andean societies.

Thus, the matrilineal culture of the marañón reveals 

itself as one of the earliest and most significant 

expressions of Amazonian spirituality: a pioneer 

cultural complex that built bridges between jungle, 

Andes, and coast. Its legacy invites us to rethink 

the processes of social formation on the continent 

and to recognize in the Marañón not only a transit 

corridor, but also an originary space of cultural 

creation and shared spirituality.

The Great Spiral of Montegrande and the 
World’s Oldest Cacao

For reasons still under investigation, cacao disap-

pears from the archaeological record in the northern 

coast of Peru at the end of the moche culture (800 

AD). No chronicler mentions it during colonial times, 

contrary to what happened in the Mesoamerican 

cultures –where the ancient Olmec civilization of 

Mexico (1500 BC and 400 BC) venerated it as a fruit 

that enclosed the force of life and the mysteries of 

the invisible world, that was a gift from the gods.

In olmec ceremonies, a cacao beverage was an elixir 

reserved for the chosen: its profound bitterness 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

186 187

En las ceremonias olmecas, el cacao se transforma-

ba en bebida, un elixir reservado a los elegidos. Su 

amargor profundo evocaba la sangre y el renaci-

miento, recordando que la vida y la muerte camina-

ban juntas, y que los ancestros acompañaban siem-

pre el destino de los vivos. Ofrecer cacao era un acto 

de poder y reverencia, un gesto que proclamaba 

autoridad y conexión con lo divino. Así, los olmecas 

comprendieron que el cacao no era solo un fruto, 

sino un lenguaje silencioso de los dioses, un símbolo 

de fertilidad, fuerza y sabiduría ancestral, vivo en la 

memoria de quienes aprendían a escucharlo.

evoked blood and rebirth, reminding them that life 

and death walked together, and that the ances-

tors always accompanied the destiny of the living. 

Offering cacao was an act of power and reverence, 

a gesture that proclaimed authority and connection 

with the divine. The olmecs thus understood that 

cacao was not just a fruit, but also a silent language 

of the gods, a symbol of fertility, force and ancestral 

wisdom that remained alive in the memory of those 

who learned to listen to it.

El cacao más antiguo de América es originario de Montegrande y la región ha mantenido su cultivo en árboles cen-
tenarios. / The oldest cacao in America originates from Montegrande and the region has maintained its cultivation in 
centuries-old trees.

El cacao es representado en joyas de la cultura montegrande 
como símbolo de riqueza y abundancia. /  Cacao is repre-

sented in jewelry of the Montegrande culture as a symbol of 
wealth and abundance.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

188 189

En 2012, el arqueólogo ecuatoriano Francisco 

Valdez, junto a la Dra. Sonia Sarillo y la genetista 

francesa Dra. Claire Lanaud, realizó excavaciones en 

Palanda – Ecuador, donde registraron las huellas más 

antiguas de Theobroma cacao en botellas de cerá-

mica y recipientes de piedra. Este hallazgo reveló 

que, antes que, en México, el origen del cacao se 

encontraba en la Amazonia de América del Sur, un 

dato que reescribe la historia de este fruto sagrado.

Desde ese instante, y ante la asombrosa semejanza 

entre la Gran Espiral de Montegrande y los hallazgos 

de Palanda, en Ecuador, surgió una pregunta que 

flotaba en todas las voces: ¿sería posible que 

Montegrande guardara también las huellas del 

cacao más antiguo conocido? Así, el Programa de 

Investigación Arqueológica Marañón–Montegrande 

abrió un nuevo capítulo, incorporando el estudio 

del cacao y tejiendo un hilo invisible que uniría 

la exuberante Amazonia con los Andes, trazando 

un mapa de historias, aromas y tiempos que se 

entrelazan.

Desde 2012, las investigaciones han ido desvelando 

un hilo dorado que atraviesa el tiempo: el 

cacao, testigo silencioso de antiguas culturas 

precolombinas del Perú. En Chavín de Huántar, el 

gran oráculo andino, sus huellas ya se perciben; en 

la cultura moche, el Viejo Señor de Sipán sostiene 

un cetro coronado con un fruto de cacao de 

oro, mientras collares de oro y piedras preciosas 

reproducen la forma sagrada de sus mazorcas. En 

el valle de Zaña, Steve Burge descubrió la tumba 

de un personaje enterrado con un collar de sesenta 

frutos de cacao de concha Spondylus, extraídos a 

treinta metros de profundidad en el Pacífico. Estos 

tesoros, portadores de misterio y devoción, revelan 

la meticulosa entrega con la que los antiguos 

acompañaban a sus difuntos en el viaje hacia la 

otra vida, dejando al cacao como puente entre lo 

humano y lo divino.

In 2012, Ecuadorian archaeologist Francisco 

Valdez, together with Dr. Sonia Sarillo and French 

geneticist Dr. Claire Lanaud, conducted excava-

tions at Palanda (Ecuador), where they recorded 

the oldest traces of Theobroma cacao contained 

in ceramic bottles and stone vessels. By revealing 

that cacao began to be used in the Amazonia be-

fore than in Mexico, this finding has rewritten the 

history of this sacred fruit.

From that instant, and given the astonishing simi-

larity between Montegrande’s great spiral and the 

Palanda’s findings in Ecuador, a question arose 

that floated in all voices: could Montegrande also 

have guarded any traces of the oldest cacao? In 

response to this possibility, the Programa de In-

vestigación Arqueológica Marañón–Montegrande 

opened a new chapter for the study of cacao –and 

began to weave an invisible thread that would 

unite the exuberant Amazonia with the Andes by 

tracing a map of intertwining stories, aromas and 

datings related to cacao.

Since 2012, the investigations have been unveiling 

a golden thread that develops across time; cacao, 

thus, is a silent witness of the development of the 

ancient pre-Columbian cultures of Peru. Its traces 

are already visible at Chavín de Huántar –the great 

Andean oracle; in the Moche culture, the Viejo 

Señor de Sipán holds a scepter crowned with a 

golden cacao fruit, while gold and precious stone 

necklaces reproduce the sacred form of its pods. In 

the Zaña valley, Steve Burge discovered the tomb 

of a personage buried with a necklace that included 

sixty cacao fruits made of Spondylus shell –which is 

extracted from a depth of thirty meters in the Pacific. 

These treasures –bearers of mystery and devotion–

reveal the meticulous dedication with which the 

ancient people accompanied their deceased on their 

journey toward the afterlife, using cacao as a bridge 

between the human and the divine.

Cacao thus emerges as a thread that connects the 

Amazonia and the Andes, time and ritual, life and 

death; cacao was a fruit that not only nourished 

bodies, but also transmitted power, memory and the 

sacred across generations.

The first evidence of Theobroma cacao recorded 

at Montegrande was found on the internal walls 

of a ceramic vessel. Five samples taken from this 

vessel were sent for analysis to Dr. Claire Lanaud at 

CIRAD (International Center for Agricultural Research 

for Development) in France. Of the five samples, 

three yielded positive results for Theobroma cacao, 

corresponding to remains of a beverage probably 

obtained from cacao mucilage.

The antiquity of these samples is estimated at 

approximately 5300 years, which coincides with the 

dates recorded at Palanda (Ecuador), and puts them 

among the oldest vestiges of cacao in the American 

continent. These findings, which reveal the early 

relationship of the amazonian cultures with cacao (sp. 

Theobroma cacao), were published in 2024 by the 

University of Montpellier (France) in the prestigious 

journal Scientific Reports. The document included 

contributions by 23 scientists from different countries 

–which highlights that there was international 

collaboration in reconstructing the history of this 

sacred fruit.

A stone sculpture of a cacao fruit and seed was 

excavated three meters below the layer with ceramic 

fragments that had mucilage remains. Curiously, 

this evidence was accompanied by the mandible 

of a camelid (probably a llama), which could have 

been brought from the Andes to be offered during a 

ritual, or else could have been domesticated in the 

Amazonia to serve as a pack animal that transported 

luxury goods from the coast and the highlands.

It must be remarked that, according to recent 

C14 radiometric datings conducted in different 

Así, el cacao emerge como un hilo que conecta 

Amazonia y Andes, tiempo y ritual, vida y muerte: 

un fruto que no solo alimentaba cuerpos, sino que 

transmitía poder, memoria y lo sagrado a través de 

generaciones.

Las primeras evidencias de Theobroma cacao 

registradas en Montegrande se encontraron en las 

paredes de una vasija de cerámica. De esta vasija se 

tomaron cinco muestras, las cuales fueron enviadas 

a la dra. Claire Lanaud para su análisis en el CIRAD 

– Francia (Centro de Investigación Agronómica para 

el Desarrollo Internacional). De las cinco muestras, 

tres arrojaron resultados positivos para Theobroma 

cacao, correspondientes a restos de una bebida 

probablemente obtenida del mucílago del cacao.

La antigüedad de estas muestras se estima en 

aproximadamente 5300 años, coincidiendo con 

las dataciones registradas en Palanda – Ecuador, 

lo que las sitúa entre los vestigios más antiguos 

del cacao en el continente americano. Estos 

hallazgos, que revelan la temprana relación de 

las culturas amazónicas con Theobroma cacao, 

fueron publicados en 2024 por la Universidad 

de Montpellier – Francia en la prestigiosa revista 

Scientific Reports, con la participación de 23 

científicos de diversos países, destacando la 

colaboración internacional en la reconstrucción de la 

historia de este fruto sagrado.

Al profundizar las excavaciones a tres metros por 

debajo de los tiestos de cerámica con restos de 

mucílago, se registró la presencia de una escultura 

de un fruto y una semilla de cacao confeccionados 

en piedra. Curiosamente, estas evidencias estaban 

acompañadas de la mandíbula de un camélido 

(probablemente una llama), que podría haber sido 

traída desde los Andes como ofrenda ritual, o bien 

tratarse de una llama domesticada en la Amazonia, 

utilizada como bestia de carga para transportar 

bienes suntuarios desde la costa y la sierra.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

190 191

Montegrande contexts, these findings correspond to 

the Middle and Late Holocene –with an antiquity of 

between 5900 and 3600 years cal BP (3947-1688 cal 

BC). This turns Montegrande into one of the world’s 

oldest sites with direct evidence of presence of 

Theobroma cacao.

Montegrande speaks today with the voice of 

centuries: a secret that transcends archaeology 

pulses in its stones, in the infinite curves of its 

spiral, in each buried offering. The history of cacao 

intertwines with the history of humanity, with the 

earth that saw it born, with the gods that protected 

it, and with the eternal river of life that traverses 

everything. The Amazonia was never a limit; it was 

always a pulsating heart of creation, ritual and 

wisdom; a place where spirit and cacao guided 

men and women in their weaving (with stone, clay 

and mystery) the invisible threads on which the 

civilizations of the American continent are based.

The Genetic Recovery of Ancient Cacao

Around Montegrande’s temple, centennial cacao 

trees stand as silent guardians of time and bearers 

of a lineage that intertwines past and future. Their 

fruits, transformed into chocolate, preserve in 

each bite the memory of those who, for millennia, 

watched over the sacred cacao. The rainforest is 

not a forgotten space; it is a canvas of wisdom and 

miracle, where life, history and spirit intertwine in 

an eternal cycle of creation and memory.

An essential part of the archaeological 

investigations at Montegrande centers on the 

genetic recovery of these ancestral trees. Each 

seed contains the living memory of those who 

domesticated, cared for, and venerated cacao. 

Preserving its genetics is not only a scientific 

achievement: it is a gesture of gratitude, a 

homage to the wisdom and spirit of the peoples 

who have protected this treasure for millennia.

Es importante destacar que, según los recientes 

fechados radiométricos de C14 realizados en 

los contextos de Montegrande, estos hallazgos 

corresponden al Holoceno medio y tardío, con una 

antigüedad comprendida entre 5900 y 3600 años cal 

BP (3947–1688 cal BC), lo que sitúa a Montegrande 

como uno de los sitios más antiguos del mundo con 

evidencia directa de Theobroma cacao.

Montegrande habla hoy con la voz de los siglos: 

en sus piedras, en las curvas infinitas de su espiral, 

en cada ofrenda enterrada, late un secreto que 

trasciende la arqueología. La historia del cacao se 

entrelaza con la historia de la humanidad, con la tierra 

que lo vio nacer, con los dioses que lo protegieron 

y con el río eterno de la vida que todo lo atraviesa. 

La Amazonia nunca fue un límite; fue un corazón 

palpitante de creación, ritual y sabiduría, un lugar 

donde hombres y mujeres, guiados por el espíritu y 

el cacao, tejieron con piedra, barro y misterio los hilos 

invisibles que sostienen los cimientos de la civilización 

americana.

La recuperación genética del cacao antiguo 

Alrededor del templo de Montegrande, los árboles 

de cacao centenarios se alzan como silenciosos 

guardianes del tiempo, portadores de un linaje que 

entrelaza pasado y futuro. Sus frutos, transformados 

en chocolate, conservan en cada bocado la memoria 

de quienes, durante milenios, velaron por el cacao 

sagrado. La selva no es un espacio olvidado; es un 

lienzo de sabiduría y milagro, donde la vida, la historia 

y el espíritu se entrelazan en un ciclo eterno de 

creación y memoria.

Una parte esencial de las investigaciones 

arqueológicas en Montegrande se centra en la 

recuperación genética de estos árboles ancestrales. 

Cada semilla contiene la memoria viva de quienes 

domesticaron, cuidaron y veneraron al cacao. 

Preservar su genética no es solo un acto científico. 

Recovering cacao is tending a bridge between the 

sky, the earth and the underworld; it is honoring 

the identity and memory of a fruit that was food for 

body and soul (Presilla, 2009). Protecting it means 

paying tribute to the farmers who cultivate it, to the 

indigenous peoples who preserved it, and to the 

scientists who awaken its dormant history.

The Great Spiral and its centennial trees teach us 

that the Amazonian rainforest is not lost: it is a 

scenario of wisdom and miracle, where each seed, 

each stone, each offering reminds us that caring 

for cacao is caring for life itself, and that in that 

care beats the entire history of humanity.

Es un gesto de gratitud, un homenaje a la sabiduría 

y al espíritu de los pueblos que han protegido este 

tesoro durante milenios.

Recuperar el cacao es abrir un puente entre cielo, 

tierra e inframundo; es honrar la identidad y la 

memoria de un fruto que fue alimento del cuerpo y 

del alma (Presilla, 2009). Protegerlo significa rendir 

homenaje a los agricultores que lo cultivan, a los 

pueblos originarios que lo resguardaron y a los 

científicos que despiertan su historia dormida.

La Gran Espiral y sus árboles centenarios nos 

enseñan que la selva no está perdida: es un 

escenario de sabiduría y milagro, donde cada 

semilla, cada piedra, cada ofrenda nos recuerda que 

cuidar el cacao es cuidar la vida misma, y que en ese 

cuidado late la historia entera de la humanidad.

Localizaciones geográficas de los grupos genéticos del cacao y las culturas prehispánicas asociadas. / Geographic loca-
tions of cacao genetic groups and associated pre-Hispanic cultures.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

192 193

Montegrande: A Sacred Place of the Amazon 
that We Must Preserve

Montegrande is not just an archaeological site; it is 

a living being that has breathed for more than six 

thousand years, a temple where stone, earth, wa-

ter, and spirit intertwine in an eternal cycle of life 

and memory. Its spiral walls are not inert lines, but 

rather energy paths that depart from the center and 

expand to embrace the rainforest, rivers, trees and 

animals that surround them. here rest the guardians 

of the invisible world, a man and woman that medi-

ate between the earth and the gods, custodians of 

secrets that still whisper among the stones and roots. 

While river stones evoke the feminine, fluid and 

aquatic, mountain stones evoke the masculine, solid 

and telluric. Together, they form a balanced universe 

where human, natural and divine all dialogue in the 

same language.

Walking on the Great Spiral is entering a dream that 

lasts for centuries, feeling the flow of vital energy, 

hearing the murmur of the ancestors, and perceiving 

the heartbeat of the earth and the rivers within one-

self. It is discovering that life –like the spiral– always 

returns to the center, always renews, and always con-

nects. Preserving Montegrande is opening the eyes 

of the soul, guarding a heartbeat that transcends 

time, learning to read the voice of the rainforest and 

the echoes of ancestors, and understanding that 

harmony between the human and the sacred is not 

a distant ideal, but rather a living path that invites us 

to walk it, step by step and breathing memory, ritual 

and eternity.

Montegrande: un lugar sagrado de la 
Amazonia que debemos preservar

Montegrande no es solo un sitio arqueológico; es un 

ser vivo que respira desde hace más de seis mil años, 

un templo donde piedra, tierra, agua y espíritu se 

entrelazan en un ciclo eterno de vida y memoria. Sus 

muros en espiral no son líneas inertes, sino caminos de 

energía que parten del centro y se expanden, abra-

zando la selva, el río, los árboles y los animales que lo 

rodean. Allí descansan los guardianes del mundo invisi-

ble, un hombre y una mujer, mediadores entre la tierra 

y los dioses, custodios de secretos que aún susurran 

entre las piedras y las raíces. Las piedras de río evocan 

lo femenino, fluido y acuático; las piedras de montaña, 

lo masculino, sólido y telúrico. Juntas, conforman un 

universo equilibrado, donde lo humano, lo natural y lo 

divino dialogan en un mismo lenguaje.

Caminar por la Gran Espiral es entrar en un sueño 

que dura siglos, sentir el fluir de la energía vital, 

escuchar el murmullo de los ancestros, percibir el 

latido de la tierra y de los ríos dentro de uno mismo. 

Es descubrir que la vida, como la espiral, siempre 

regresa al centro, siempre se renueva, siempre se 

conecta. Preservar Montegrande es abrir los ojos del 

alma, custodiar un latido que trasciende el tiem-

po, aprender a leer la voz de la selva y los ecos de 

los ancestros, comprender que la armonía entre lo 

humano y lo sagrado no es un ideal distante, sino un 

camino vivo que nos invita a recorrerlo, paso a paso, 

respirando la memoria, el rito y la eternidad.

Huaca Montegrande, Jaén, Perú. / 
Huaca Montegrande, Jaén, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

194 195

La salvaguardia de Montegrande implica la conserva-
ción de su patrimonio natural e intangible y la relación 

con el territorio. / The safeguarding of Montegrande 
involves the conservation of its natural and intangible 

heritage and the relationship with the territory.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

196 197

Chiribiquete: centro cosmogónico 
del poblamiento temprano en la 
Paleoamazonia colombiana 
Chiribiquete: The Cosmogonic 
Center of an Early Settlement in 
the Colombian Paleoamazonia
CARLOS CASTAÑO-URIBE Chiribiquete on the Horizon of the 

Paleoamazonia

In the deepest heart of the Colombian Amazonia, 

where the tepuis mountains emerge abruptly from an 

ancestral big forest, lies a site whose symbolic and 

material complexity has begun to reshape how we 

understand the early settlements of South America. 

In addition to being a majestic geological enclave 

associated with the great Precambrian Guyana Cra-

ton and a crystalline formation related to the evo-

lution of Amazonian plain sediments, Chiribiquete 

is an extraordinary reservoir of biodiversity, with the 

highest indicators of endemism and biological spe-

ciation. But above all, it is a cosmogonic center and 

a point of confluence between thought, territory and 

ancestral origin.

For decades, hegemonic narratives about the 

settlement of America focused on the Andean 

valleys and Mesoamerican cultural developments, 

leaving the Amazonia on the margins of history. 

However, recent research in the Chiribiquete 

Range —in particular the archaeological analysis 

of its monumental rock art— proposes a different 

hypothesis: the Amazonia was not periphery, 

but matrix; not transit, but part of the origin. 

Chiribiquete en el horizonte de la 
Paleoamazonia

En el corazón más profundo de la Amazonia colom-

biana, allí donde los tepuyes emergen abruptamente 

entre un mar selvático ancestral, se encuentra un si-

tio cuya complejidad simbólica y material ha comen-

zado a replantear las formas en que entendemos el 

poblamiento temprano de Sudamérica. Chiribiquete, 

además de ser un enclave geológico majestuoso 

asociado al gran Cratón Guyanés del Precámbrico y 

una formación cristalina relacionada con la evolución 

de los sedimentos de la planicie amazónica, es un 

reservorio de biodiversidad extraordinaria, con los 

indicadores más altos de endemismo y especiación 

biológica. Pero, sobre todo, es un centro cosmo-

gónico y punto de confluencia entre pensamiento, 

territorio y origen ancestral.

Durante décadas, las narrativas hegemónicas sobre 

el poblamiento de América se concentraron en los 

valles andinos y en los desarrollos culturales de Me-

soamérica, dejando a la Amazonia en los márgenes 

de la historia profunda. Sin embargo, investigaciones 

recientes en la Serranía de Chiribiquete —en parti-

cular, el análisis arqueológico de su pintura rupestre 

monumental— proponen una hipótesis distinta: 

la Amazonia no fue periferia, sino matriz; no fue 

tránsito, sino parte del origen. Chiribiquete se revela 

“El conocimiento profundo de la naturaleza no lleva 

al dominio, sino a la reverencia.”

“A deep knowledge of nature does not lead to 

domination, but to reverence.” 

Arne Næss



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

198 199

Panorámica escénica y geográfica de un sector del Parque Nacional Serranía de Chiribiquete, conjunto biogeográfico 
del Escudo de las Guayanas-Formación Roraima- conjunto geomorfológico con basamento del precámbrico y forma-
ciones cristalinas, enclavado en la amazonia colombiana. Foto: Jota Arango-Fundaherencia. / Panoramic scenic and 
geographic view of a sector of Chiribiquete National Natural Park, biogeographic ensemble of the Guyana Shield-Ror-
aima Formation - a geomorphological complex with Precambrian basement and crystalline formations embedded in the 
Colombian Amazon. Photo: Jota Arango-Fundaherencia.

Chiribiquete thus reveals itself as an essential node 

in this re-reading, a “cosmogonic archive” whose 

iconography refers to complex, coherent systems 

of thought deeply rooted in the spiritual vision of 

the world, and which arrived in South America and 

the Amazonia with this heritage already extensively 

developed (exogenous).

The more than 80 000 pictographic figures that 

cover the tepui walls —hunter-gatherers, trans-

formed animals, jaguar dancers, solar spirals, 

coded signs and bodies in metamorphosis— do 

not constitute art in the classical sense of the term. 

Rather they are sacred writing, parietal codes that 

structure a cosmology of origin, mythical time 

and the relationship between human beings and 

the universe. In my research, Chiribiquete is not 

only an archaeological site: it is a cosmic maloca, 

así como un nodo esencial en esta relectura, es un 

“archivo cosmogónico” cuya iconografía remite a 

sistemas de pensamiento complejos, coherentes y 

profundamente enraizados en la visión espiritual del 

mundo, que llego a Suramérica y la Amazonia con 

este acervo ampliamente desarrollado (exógenos).

Las más de 80 000 figuras pictográficas que cubren 

los muros de los tepuyes —cazadores-recolecto-

res, animales transformados, danzantes jaguarinos, 

espirales solares, signos codificados y cuerpos en 

metamorfosis— no constituyen un arte en el sentido 

clásico del término. Son escritura sagrada, códi-

gos parietales que estructuran una cosmología del 

origen, del tiempo mítico y de la relación entre los 

seres humanos y el universo. En mis investigaciones, 

Chiribiquete no es solamente un sitio arqueológico, 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

200 201

Localización de la Serranía de Chiribiquete en el 
centro de la amazonia colombiana, en el extremo 
noroccidental de la cuenca amazónica. Fuente: 
Fundaherencia (Castaño-Uribe, 2019, a-b). / Loca-
tion of the Chiribiquete Range in the center of the 
Colombian Amazon, at the northwestern extreme of 
the Amazon basin. Source: Fundaherencia (Castaño-
Uribe, 2019, a-b).

an axis mundi where sacred a geography is an-

chored, and whose ancestral spirits of the jaguar, 

the shaman, the celestial river, and the cosmic 

canoe are widely shared to this day by the indige-

nous peoples that live in its periphery.

From this perspective, this chapter seeks to insert 

Chiribiquete into the conceptual horizon of the Pa-

leoamazonia —understood as both a temporal phase 

of the human settlement and a constellation of bio-

cultural relationships that shaped the continent and 

these forests, and that resonates with the adaptive, 

resilient and biocultural concept it has today. It starts 

with the hypothesis that Chiribiquete, due to its 

strategic location, geological configuration, ecologi-

cal isolation and especially the density and continuity 

of its rock iconography, was a radiating center of 

thought in the Colombian Amazonia; a place where 

memory, rituality and human mobility converged 

since time immemorial.

More than a descriptive chapter, this text propos-

es an interpretative and interdisciplinary reading 

that articulates archaeological evidence with the 

symbolic dimensions of landscape and rock art and 

above all the symbolic language recorded there. In 

this sense, it will be argued that Chiribiquete is not 

only testimony to archaic human occupations, but 

the cosmogonic epicenter of the early settlement 

of South America’s northwestern region. Its iconog-

raphy encodes a narrative of origin, not only for 

the jaguar peoples who guard it today, but perhaps 

also for all human development in the Colombian 

Paleoamazonia.

The First Steps in the Infinite Forest

Debates persist even in our 21st century about the 

settlement of South America by Homo sapiens, with 

a tendency to place it toward the end of the Pleis-

tocene (13 000-11 000 BP) (Troncoso et al., 2018; 

Morcote et al., 2021). Many studies have supported a 

es una maloca cósmica, un axis mundi donde se an-

cla la geografía sagrada, los espíritus ancestrales del 

jaguar, del chamán, del río celeste y de la canoa cós-

mica, ampliamente compartido hasta el día de hoy 

por los pueblos indígenas que viven en su periferia.

Desde esta perspectiva, el capítulo que se presenta 

busca insertar a Chiribiquete en el horizonte con-

ceptual de la Paleoamazonia, entendida como una 

fase temporal de poblamiento humano, así como 

también una constelación de relaciones biocultura-

les que dieron forma al continente y a estas selvas, 

haciendo resonar el concepto adaptativo, resiliente 

y biocultural que hoy tiene. Se parte de la hipótesis 

de que Chiribiquete, por su localización estratégica, 

su configuración geológica, su aislamiento ecológi-

co y, sobre todo, por la densidad y continuidad de 

su iconografía rupestre, fue un centro irradiador de 

pensamiento en la amazonia colombiana, un lugar 

en el que confluyeron memoria, ritualidad y movili-

dad humana desde tiempos inmemoriales.

Más que un capítulo descriptivo, este texto propone 

una lectura interpretativa e interdisciplinaria, que 

articula las evidencias arqueológicas con las dimen-

siones simbólicas del paisaje y la pintura rupestre y 

ante todo el lenguaje simbólico que está allí consig-

nado. En este sentido, se argumentará que Chiribi-

quete no es únicamente testimonio de ocupaciones 

humanas arcaicas, sino epicentro cosmogónico del 

poblamiento temprano de la región noroccidental 

de Sudamérica. En su iconografía se cifra un relato 

de origen, no solo para los pueblos jaguarinos que 

hoy lo custodian, sino quizás también para todo el 

devenir humano en la Paleoamazonia colombiana.

Los primeros pasos en la selva infinita

Aún en el siglo XXI persisten debates sobre el po-

blamiento de Sudamérica por Homo sapiens, con 

una tendencia a situarlo hacia finales del Pleistoceno 

(13 000–1 000 AP) (Troncoso et al., 2018; Morcote et 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

202 203

unilinear model that suggests arrival to North Amer-

ica through the Bering corridor, carrying Clovis-type 

technology and megafauna hunting practices, and 

from hence to South America (Bird, 1969; Lynch, 

1983, 1990). However, Tom Dillehay (1997, 2003) has 

pointed out how some biases and interests of the ar-

chaeologists have marginalized other evidence, such 

as that from the Monte Verde site in Chile.

In this regard, research at Capivara also stands out. 

Here French-Brazilian archaeologist Niède Guidon de-

veloped and supported numerous studies that shaped 

what she called the Northeast Tradition, with dates 

that far exceed the temporal horizons of the Clovis 

tradition; she highlighted that their entry was perhaps 

different from that of the Beringian corridor. This per-

spective is supported by vestiges such as lithic tools, 

bone evidence and rock art. Emblematic examples of 

these elements are also present in other sites and pa-

leoarchaeological contexts, e.g the Luzia’s skull, which 

was found at Lagoa Santa (Lapa Vermelha) and was 

studied by Walter Neves; it reinforces the hypothesis 

of older and more diverse settlements. Currently, the 

research at sites like Chiribiquete and Lindosa (Ardila 

and Politis, 1989; Dillehay et al., 1992; Correal Urrego, 

Iriarte, et al., 2020; and others) evidences interactions 

with the megafauna and the representations of these 

interactiojns —which greatly expands the panorama 

of South America’s settlement.

Astonishment, Alliance and Transformation: 
The Arrival of the First Humans

The first humans to set foot in the Amazonia arrived as 

wandering shadows, nomadic hunters and gatherers 

who, upon entering this vast green ocean, encountered 

not only an exuberant environment but a living force 

that overwhelmed all their knowledge. Faced with 

an infinite density and the murmur of thousands of 

forms and spirits, they were amazed: it was a humid, 

vibrant and pulsating world that transformed them, 

but also gave them home and shelter. They were the 

al., 2021). Muchas investigaciones han sostenido un 

modelo unilineal, con llegada desde Norteamérica a 

través del corredor de Bering, portando tecnología 

tipo Clovis y prácticas de caza de megafauna (Bird, 

1969; Lynch, 1983, 1990). No obstante, Tom Dillehay 

(1997, 2003) ha señalado cómo sesgos e intereses 

en la arqueología han marginado otras evidencias, 

como las del sitio Monte Verde en Chile.

En ese mismo marco, destacan también las investiga-

ciones en Capivara, donde la arqueóloga franco-bra-

sileña Niède Guidon desarrolló y ha respaldado nu-

merosas investigaciones que dan forma a lo que ella 

denominó la Tradición Nordeste, con fechaciones que 

superan ampliamente los horizontes temporales de la 

tradición clovis y destaco que su ingresó quizás fue di-

ferente al del corredor Beringiano. Esta perspectiva se 

apoya en vestigios como herramientas líticas, eviden-

cia ósea y pintura rupestre. Un ejemplo emblemático 

de estos elementos también se encuentran en otros 

sitios y contextos paleoarqueológicos como el cráneo 

de Luzia, hallado en Lagoa Santa (Lapa Vermelha) y 

estudiado por Walter Neves, que refuerza la hipótesis 

de poblamientos más antiguos y diversos. Actual-

mente, investigaciones en sitios como Chiribiquete 

y Lindosa (Ardila y Politis, 1989; Dillehay et al., 1992; 

Correal Urrego, Iriarte, et.al, 2020 (y otros) eviden-

cian interacción con megafauna y su representación 

rupestre, ampliando así el panorama del poblamiento 

sudamericano, con gran resonancia.

Asombro, alianza y transformación: la llegada 
de los primeros humanos

Los primeros hombres que pisaron la Amazonia 

llegaron como sombras errantes, cazadores y 

recolectores nómadas que, al internarse en este vasto 

océano verde, se encontraron no solo con un entorno 

exuberante, sino con una fuerza viva que desbordaba 

toda comprensión. Frente a la espesura infinita, al 

murmullo de miles de formas y espíritus, quedaron 

maravillados: era un mundo húmedo, vibrante, 

En los murales rupestres de Chiribiquete, el jaguar emerge como hijo solar y lunar, mediador entre el cosmos y la selva, 
figura sagrada que custodia la Creación desde el centro del mundo. Pintado en la roca —matriz ancestral y cuerpo del 
poder solar— el jaguar simboliza la continuidad del orden natural y espiritual, mientras que el hombre cazador, guiado 
por saberes chamánicos, se convierte en interlocutor con los Dueños de los animales. Este diálogo entre figura y símbolo 
retrata un pensamiento amazónico en el que caza, iconografía y cosmos son una misma cosa. Foto: Jota Arango-Fun-
daherencia. / In the rock murals of Chiribiquete, the jaguar emerges as solar and lunar child, mediator between cosmos 
and forest; a sacred figure that guards Creation from the center of the world. Painted on rock —ancestral matrix and body 
of solar power— the jaguar symbolizes the continuity of the natural and spiritual order, while shamanic knowledge turns 
the hunter into an interlocutor with the Owners of the animals. This dialogue between figure and symbol portrays the 
Amazonian thought, a world view in which hunting, iconography and cosmos are one and the same thing. Photo: Jota 
Arango-Fundaherencia.

newcomers from a global diaspora. Here the equatorial 

region provided them with the refuge they expected.

In this unhodable landscape, the jaguar —lord of 

night and the stalking silence— taught them the 

power of stealth, respect and limits; the anaconda 

—mother of the rivers and submerged dreams— re-

vealed to them the mystery of the depth, the cycles, 

and the time that flows like water. These feared and 

venerated archetypes marked their nascent cosmo-

vision: they did not come to conquer, but to listen, 

palpitante, que los transformaba, pero que también 

les dio hogar y amparo. Eran recién llegados que 

venían empujados por una diaspora global. Aquí la 

región ecuatorial les permitió el resguardo esperado.

En este paisaje inabarcable, el jaguar —señor de la 

noche y del silencio acechante— les enseñó el poder 

del sigilo, del respeto y del límite; la anaconda —

madre de los ríos y los sueños sumergidos— les 

reveló el misterio de la profundidad, de los ciclos y 

del tiempo que fluye como agua. Estos arquetipos, 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

204 205

to make pacts, and to merge with a forest that was 

not just landscape, but spirit and origin. Thus, in 

astonishment and fear, in hunger and grateful song, 

a human history that seemed eternal began in the 

heart of the tropical forest.

Thus this northwestern territory of the Colombian 

Amazon— this mountain range divided exactly by the 

equatorial line and located in a singular geographical 

position from the astronomical point of view— did not 

go unnoticed to these primordial explorers who were 

part of a climatic dispersion and responded to the no-

madic hunter-fisher-gatherer model. They established 

an early presence in the Chiribiquete Range, which 

their descendants considered to be a cosmic maloca 

and the center of a territorial and symbolic order that 

was put in place by the spiritual beings and was valid 

from the beginning of time.

Equipped with lithic tools such as rustic stone axes, 

spears, atlatls and javelins, they developed sustain-

able hunting practices that they articulated with a 

deep knowledge of the faunal behavior and the sea-

sonality of the landscape. Their early occupation ev-

idences ecological and cosmogonic adaptation with 

the environment; to them biodiversity was not only a 

resource to exploit, but a relational system mediated 

by archetypal entities, such as for example the jaguar 

(Panthera onca), which was a symbol of power and 

transformation, or the anaconda (Eunectes murinus), 

which was an emblem of regeneration and connec-

tion between the terrestrial and aquatic worlds.

These figures astonished the newcomers and pro-

duced a cosmology oriented toward a balance 

between subsistence, territory and signification (as 

demonstrated by the extensive pictographic systems 

on rock that are distributed on the tepui crests and 

plateaus) and were symbolically captured among the 

murals of difficult-access shelters —which implies 

consecration with sacrifice to superior and spiritual 

beings that served as their guardians, as well as to 

temidos y venerados, marcaron su cosmovisión 

naciente: no llegaron a conquistar, sino a escuchar, 

a pactar y a fundirse con una selva que no era solo 

paisaje, sino espíritu y origen. Así, en el asombro y 

en el temor, en el hambre y en el canto agradecido, 

comenzó la historia humana en el corazón de la selva 

tropical que parecía eterna.

Así, en esta territorio noroccidental de la Amazonia co-

lombiana, esta serranía —atravesada exactamente por 

la línea ecuatorial y en una localización geográfica de 

excepcional singularidad astronómica— no pasó desa-

percibida para estos exploradores primigenios, quienes 

hacían parte de una dispersión climática, y respondían 

al modelo de cazador, pescador y recolector de una 

tradición nómada. Ellos establecieron una presencia 

temprana en la Serranía de Chiribiquete, considerada 

por sus descendientes como una maloca cósmica y 

centro de ordenamiento territorial y simbólico, hecho 

por los seres espirituales desde el inicio de los tiempos.

Dotados de herramientas líticas como hachas de 

piedra rústica, lanzas, propulsores y venablos, de-

sarrollaron prácticas de caza sostenibles articuladas 

a un conocimiento profundo del comportamiento 

faunístico y la estacionalidad del paisaje. Su ocupa-

ción temprana evidencia una relación de adaptación 

ecológica y cosmogónica con el entorno, en la que 

la biodiversidad no era solo un recurso a aprovechar, 

sino un sistema relacional mediado por entidades 

arquetípicas, como el jaguar (Panthera onca), sím-

bolo del poder y la transformación, y la anaconda 

(Eunectes murinus), emblema de la regeneración y la 

conexión entre mundos terrestre y acuático.

Estas figuras, que llenaron de asombro a los recién 

llegados, estructuraron una cosmología orientada al 

equilibrio entre subsistencia, territorio y significación, 

como lo demuestran los extensos sistemas pictográfi-

cos rupestres distribuidos en crestas y mesetas tepuya-

nas, y se plasmaron simbólicamente entre los murales 

de los abrigos de difícil acceso, que implicaban la 

ancestors to whom this act of reciprocity, gratitude 

or petition was dedicated for the maintenance and 

conservation of this cosmic universe.

The Chiribiquete Cultural Tradition (CCT)

The Chiribiquete Cultural Tradition (CCT) is a mil-

lennial pictographic tradition that is structured as a 

cultural unit and has a temporal continuity of at least 

20,000 years. According to archaeological studies in 

the mountain range, this tradition is expressed in a 

corpus of more than 80,000 pictorial representations 

(as of 2025) in rocky shelters that were used for ritual 

and ceremonial purposes.

The CCT is characterized by a complex iconography 

that includes symbolic archetypes such as feline 

heads, germinated crescents and decorated geo-

metric bodies. This iconography reflects a cosmo-

gonic universe that is is articulated with hunting, 

shamanism, war, and a spiritual relationship with the 

Amazonian fauna and flora.

According to Castaño-Uribe’s postulates (2017), this 

tradition comprises singular conceptualizations and 

exclusive technologies that are manifested in three 

successive stylistic phases: The Ajáju Phase is the 

oldest and most complex one, with naturalistic fig-

ures and narrative scenes; the Guaviare/Guayabero 

Phase shows a tendency toward formal simplification 

and is more symbolic than figurative; and the Pa-

pamene Phase is dominated by abstract geometric 

forms and less dense compositions.

Although different from each other, these three 

phases are united by a common cultural matrix that 

shows intergenerational continuity. Therefore the CCT 

is not only an archaeological legacy of exceptional 

value for the neotropical context, but also an articulat-

ing axis of the Amazonian symbolic thought that is rel-

evant for understanding the origins of South American 

art, visual communication and spirituality.

consagración con sacrificio a los seres superiores y 

espirituales que fungían como sus guardianes y ances-

tros y a los que se dedicaba este acto de reciprocidad, 

agradecimiento o petición para el mantenimiento y 

conservación de este universo cósmico.

La Tradición Cultural Chiribiquete (TCC)

La Tradición Cultural Chiribiquete (TCC) es una tra-

dición pictográfica milenaria, estructurada como una 

unidad cultural con continuidad temporal de al me-

nos 20.000 años. Según estudios arqueológicos en 

la serranía, esta tradición se expresa a través de un 

corpus de más de 80.000 representaciones pictóricas 

(al 2025) en abrigos rocosos usados con fines rituales 

y ceremoniales.

La TCC se caracteriza por una iconografía compleja, 

con arquetipos simbólicos como cabezas felinas, me-

dialunas germinadas y cuerpos geométricos decora-

dos, reflejando un universo cosmogónico articulado 

con la caza, el chamanismo, la guerra y la relación 

espiritual con la fauna y flora amazónica.

Según los postulados de Castaño-Uribe (2017), esta 

tradición está compuesta por conceptualizaciones 

singulares y tecnologías propias, manifestadas en 

fases estilísticas sucesivas: Fase Ajáju: la más anti-

gua y compleja, con figuras naturalistas y escenas 

narrativas. Fase Guaviare/Guayabero: tendencia a la 

simplificación formal, más simbólica que figurativa y, 

Fase Papamene: dominada por formas geométricas 

abstractas y composiciones menos densas.

Estas fases, aunque distintas, están unidas por una 

matriz cultural común que evidencia continuidad 

intergeneracional. Por ello, la TCC no es solo un 

legado arqueológico de valor excepcional para el 

contexto neotropical, sino también un eje articulador 

del pensamiento simbólico amazónico, relevante 

para entender los orígenes del arte, la comunicación 

visual y la espiritualidad en Sudamérica.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

206 207

Las escenas de cacería en los murales de Chiribiquete no son simples 
representaciones de subsistencia, sino fragmentos de un universo 
simbólico donde el hombre, en comunión ritual con la selva, acce-
de a un orden cósmico pactado con los Dueños de los animales. Las 
figuras humanas armadas con propulsores y rodeadas de redes, en-
frentando venados en pleno salto, reflejan una cacería regulada por 
saberes chamánicos: el cazador no domina, negocia; no arrebata, 
transita por lo sagrado. En estos relatos pictóricos, el acto de cazar 
es una ceremonia que equilibra el flujo vital entre el mundo visible 
y el espiritual. Fotos: Castaño-Uribe-Fundaherencia. / The hunting 
scenes in Chiribiquete’s murals are not simple representations of 
subsistence, but fragments of a symbolic universe where man —in 
ritual communion with the forest— accesses a cosmic order agreed 
upon with the Owners of the animals. The human figures that face 
deer in full leap —armed with atlatls and surrounded by nets— re-
flect a hunting that is regulated by shamanic knowledge: the hunter 
does not dominate, he negotiates; he does not snatch, he transits 
through the sacred. In these pictorial narratives, the act of hunting is 
a ceremony that balances the vital flow between the visible and the 
spiritual worlds. Photos: Castaño-Uribe-Fundaherencia.

Evidence of Early Settlement in Chiribiquete

The important advances in the archaeological 

research on the Chiribiquete Range made in 

recent years have refined the hypotheses about 

the antiquity, continuity and symbolic complexity 

of the early settlement of the northwestern Am-

azonia. Despite the logistical difficulties and the 

restrictions which are necessary to preserve the 

site’s ecological and spiritual integrity, the recent 

research —especially in contexts such as Poza Roja 

and Agreste II— has significantly complemented 

the records taken in the Arco shelters in 1991 and 

1992; two new early dates obtained at the site 

(19,500 and 22,000 BP) have documented for the 

first time a prolonged and diversified occupation 

that dates back to the end of the Pleistocene and 

have cultural expressions that extend to recent his-

torical times. The more than 100 dates in total ob-

tained in 35 years of research at this site demon-

strate its prolonged use as a ceremonial space by 

indigenous groups who still perform ceremonies 

and rituals in it, possibly including non-contacted 

groups or those in voluntary isolation who remain 

within the peripheral area to this day.

At the Arco Shelter, the stratigraphic excavations 

revealed a sequence that included hearths, ochres 

and fragments with anthropic paint pigments, dated 

to over 20,000 years BP. These datings were initially 

received with skepticism due to their being pre-Clo-

vis and especially because there was no certainty 

regarding the association between early dates 

and rock fragments with paint, since it was initial-

ly considered that these were rocks with natural 

hematite oxides. But now that the rocks have been 

reanalyzed using modern spectroscopic and phys-

ico-chemical techniques, the result is a revaluation 

of their authenticity and meaning.

Recent findings at the Poza Roja site (where funerary 

vaults with human and archaeozoological remains 

Evidencias del poblamiento temprano en 
Chiribiquete

Los estudios arqueológicos en la Serranía de Chiri-

biquete han avanzado de manera sustancial en los 

últimos años, permitiendo afinar las hipótesis sobre 

la antigüedad, continuidad y complejidad simbólica 

del poblamiento temprano en la Amazonia noroc-

cidental. A pesar de las dificultades logísticas y las 

restricciones necesarias para preservar la integridad 

ecológica y espiritual del sitio, las investigaciones 

recientes —especialmente en contextos como Poza 

Roja, Agreste II— complementan significativamen-

te los registros llevados a cabo en los abrigos del 

Arco en 1991 y 1992 donde se obtuvieron dos 

fechas tempranas (19.500 y 22.000 AP) que permi-

tieron documentar por primera vez una ocupación 

prolongada y diversificada que se remonta al final 

del Pleistoceno, con expresiones culturales que se 

prolongan hasta épocas históricas recientes. Más 

de 100 fechas en total obtenidas en 35 años de 

investigación en este sitio demuestran un uso cere-

monial prolongado por parte de grupos indígenas 

que aún realizan ceremoniales y rituales en el lugar, 

entre ellos posiblemente los grupos no contactados 

o en aislamiento voluntario que permanecen dentro 

del área periférica hasta el día de hoy.

Las excavaciones estratigráficas en el Abrigo del 

Arco revelaron una secuencia que incluía fogones, 

ocres y fragmentos con pigmentos de pintura 

antrópica, fechados sobre los 20.000 años antes 

del presente. Estas dataciones, inicialmente reci-

bidas con escepticismo por su carácter pre-Clovis 

—y sobre todo porque no se tenía certeza en la 

asociación fechas tempranas y fragmentos de 

roca con pintura, puesto que se consideró en una 

primera instancia que eran rocas con óxidos de 

hematita naturales— han sido reanalizadas con 

nuevas técnicas espectroscópicas y físico-químicas 

modernas, permitiendo una revaloración de su 

autenticidad y significado. 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

208 209

A su vez, los hallazgos recientes en el sitio de Poza 

Roja, donde se documentaron por primera vez bóve-

das funerarias con osamenta humana y arqueozoo-

lógica —cuando menos 5 individuos de diferentes 

edades, de los cuales 4 fueron calcinados, así como 

restos de fauna amazónica con trazas de interven-

ción humana dentro de las bóvedas— permiten una 

datación adicional fechados sobre los 8000 a.C., que 

se asocian además a un par de estructuras rituales 

inéditas, como plataformas de piedra artificialmente 

dispuestas en forma de “U” con monolitos en el cen-

tro, que abren un nuevo campo de análisis de ese 

were documented for the first time) the finding 

inside the vaults of the remains at least 5 individuals 

of different ages (out of which 4 were burnt) and of 

Amazonian fauna with traces of human intervention 

have produced an additional dating of over 10,000 

BP, which is also associated with a pair of unprece-

dented ritual structures: stone platforms artificially 

arranged in a “U” shape with monoliths at their cen-

ters. These platforms open a new field of analysis for 

the period between the end of the Pleistocene and 

the beginning of the Holocene, but also reaffirm the 

ceremonial and ritual character of Chiribiquete.

En la base rocosa de varios murales pictóricos de Chiribiquete se han realizado excavaciones arqueológicas que han 
revelado depósitos culturales milenarios, con fragmentos de carbón, pigmentos minerales y restos líticos. Estos hallazgos 
sugieren una ocupación ritual continua, en la que las comunidades no solo pintaban, sino que habitaban y ofrendaban 
frente a los muros sagrados. La superposición estratigráfica indica una relación prolongada entre la práctica chamánica, 
la elaboración de las pictografías y la activación simbólica del espacio como lugar de origen y de tránsito espiritual. Foto: 
Jota Arango-Fundaherencia. / Archaeological excavations at the rocky base of several pictorial murals in Chiribiquete 
have revealed millennial cultural deposits that contained charcoal fragments, mineral pigments and lithic remains. These 
findings suggest continuous ritual occupation, with the communities not only painting but also inhabiting the place and 
making offeringgs before the sacred walls. The stratigraphic superposition indicates a prolonged relationship between 
shamanic practice, pictograph elaboration and symbolic activation of space as a place of origin and spiritual transit. 
Photo: Jota Arango-Fundaherencia.

The vaults and their bone records allowed for the 

identification of differentiated funerary practic-

es, with adults and children arranged on stone 

platforms —some with pictographic records— that 

complemented a wonderful narrative about ritual 

and ceremonial practices in this early moment in 

the settlement of the Colombian Amazon. More-

over, some of the non-burnt bones and others 

with excellent preservation of bone collagen 

appear to be suitable for amino acid racemization 

dating —a method of analysis currently under 

development in Italy by researchers from the 

University of Padova’s scientific center under the 

guidance of researcher and colleague Francesco 

Saura, and also in Colombia by a group of labo-

ratories and archaeologists under the invaluable 

guidance of archaeologist PhD Pablo Aristizabal 

from the University of Antioquia in Medellín. Lith-

ic, ceramic, palynological and biochemical records 

are analyzed with this method.

The successive layers of paintings reveal a su-

perimposed chronology that points to the inter-

generational transmission of visual and spiritual 

knowledge. This dynamic makes of Chiribiquete a 

cultural palimpsest, a stone codex that inscribes 

collective memories, cosmogonies and vital trajec-

tories. Additionally, the introduction of new dating 

techniques above and below paint layers (e.g. col-

lecting millimetric samples of fossilized wasp nests 

associated with pictographs) opens a new path in 

the dating of rock manifestations with carbon 14 

—a technique already successfully applied in dif-

ferent sites in Australia and currently being used at 

the Università di Padova (in Italy) by our research 

partner and his colleagues.

Chronological, archaeobotanical and lithic analyses 

carried out at Tepuy Agreste II —which was exca-

vated with archaeologist Fernando Montejo from 

ICANH and Carlos Andrés Lasso from the Alexan-

der von Humboldt Institute— yielded 5 dates in 

momento del final del Pleistoceno y comienzo del 

Holoceno, pero que reafirman el carácter ceremonial 

y ritual de Chiribiquete. 

Las bóvedas y sus registros óseos permitieron identi-

ficar prácticas funerarias diferenciadas, con individuos 

adultos y niños dispuestos en plataformas de piedra 

—algunas con registros pictóricos— complemen-

tando un relato maravilloso sobre prácticas rituales y 

ceremoniales en este momento temprano de la Ama-

zonia colombiana. Por demás, algunos de los huesos 

no calcinados y otros con excelente preservación del 

colágeno óseo, resultan aparentemente ser aptos 

para datación por racemización de aminoácidos, 

análisis que actualmente se desarrolla en Italia, en la 

Universidad de Padova, con el concurso de investiga-

dores de ese centro científico, bajo la orientación del 

investigador y colega Francesco Saura, así como en 

otros laboratorios en Colombia con un grupo de ar-

queólogos bajo el apoyo inestimable del arqueólogo 

PhD Pablo Aristizabal de la Universidad de Antioquia 

en Medellín, con los que se analizan registros líticos, 

cerámicos, palinológicos y bioquímicos.

Las capas sucesivas de pinturas revelan una cronología 

superpuesta que apunta a una transmisión interge-

neracional del conocimiento visual y espiritual. Esta 

dinámica convierte a Chiribiquete en un palimpsesto 

cultural, un códice de piedra que inscribe memorias 

colectivas, cosmogonías y trayectorias vitales. Com-

plementariamente, el inicio de uso reciente de nuevas 

técnicas de datación, como la colecta de milimétricas 

muestras de nidos fósiles de avispas asociados a las 

pictografías —sobre y bajo capas de pintura— abre 

una vía novedosa para datar las manifestaciones ru-

pestres mediante carbono 14, técnica ya aplicada con 

éxito en sitios de Australia y actualmente en curso en 

la Università di Padova, con nuestro socio de investiga-

ción y sus colegas italianos de este centro académico.

Los análisis cronológicos, arqueobotánicos y líticos rea-

lizados en el Tepuy Agreste II —excavado en compañía 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

210 211

the first strata of a large pictorial mural that shows a 

stylistic relationship with the Lindosa Range and the 

already described Guayabero Phase. These dates 

suggest a deep and selective knowledge of the 

forest environment. The more than 290 fragments of 

carbonized wood and about 80 stone tools found in 

the site reveal a sophisticated management of timber 

species and a functionally differentiated knapping 

technology. This suggests an occupation that was not 

extractive, but implied landscape management and 

specialized technical knowledge, perhaps different 

from the hunting camps that are typical in other 

stations for these tasks throughout the continent. The 

documented species and usage patterns reinforce 

the idea that the ancient inhabitants of Chiribiquete 

did not consider the forest with emerging tepuis 

del arqueólogo Fernando Montejo del ICANH y Carlos 

Andrés Lasso del Instituto Alexander von Humbol-

dt— permitieron 5 fechas en los primeros estratos de 

un gran mural pictórico que muestra relacionamiento 

estilístico con la Serranía de la Lindosa y con la Fase 

Guayabero, que ya hemos descrito, e indican un co-

nocimiento profundo y selectivo del entorno forestal. 

Se identificaron más de 290 fragmentos de madera 

carbonizada y cerca de 80 herramientas líticas, que 

revelan una sofisticada gestión de especies maderables 

y una tecnología de talla funcionalmente diferenciada. 

Esto sugiere una ocupación que no extractiva, sino 

que implicó manejo del paisaje y conocimiento técnico 

especializado, quizás diferente al de campamentos de 

cacería propios de estancias para estas faenas por todo 

el continente. Las especies documentadas y el patrón 

En los murales de Chiribiquete, la fase Ajáju destaca por su complejidad y figurativismo: cuerpos en movimiento, atuen-
dos detallados y escenas chamánicas densas pueblan la roca como un códice sagrado. En contraste, como lo vemos en 
esta imagen de Chiribiquete, la fase Guaviare-Guayabero marca una transición hacia lo naíf y lo geométrico-abstracto, 
donde lo esencial del mito se sintetiza en formas simbólicas que condensan siglos de pensamiento ritualizado. Foto: 
Castaño-Uribe-Fundaherencia. / In the Chiribiquete’s murals the Ajáju phase stands out for its complexity and figurativ-
ism: bodies in movement, detailed attires and dense shamanic scenes populate the rock, like it were a sacred codex. In 
contrast, as we can see in this image from Chiribiquete, the Guaviare-Guayabero phase marks a transition toward the 
naïve and the geometric-abstract, where the essence of myth is expressed through symbolic forms that synthesize cen-
turies of ritualized thought. Photo: Castaño-Uribe-Fundaherencia.

mountains as an obstacle, but rather as a territory 

charged with symbolic meanings and structured by 

cosmologies, rituals and artistic practices. This is 

attested by the hundreds of scenes documented 

here.

In sum, the most recent findings confirm that 

Chiribiquete was not a marginal space or transit 

corridor. It was, from the earliest times, a central 

node in the symbolic, territorial and ritual configu-

ration of the Colombian Amazon. Its rock iconog-

raphy, funerary evidences and paleoecological and 

technological contexts position it as one of the 

oldest and most significant cultural complexes on 

the continent.

Rock Iconography as a System of 
Cosmogonic Thought

The Chiribiquete Range rises as a topographic 

anomaly in the middle of the Amazonian plain: a 

tepui massif with abrupt sandstone walls and tabular 

summits that violently interrupt the forest’s continu-

ity. This relief —which is unique in Colombia and is 

part of the Guyana shield—constitutes not only a 

geological singularity, but also a structure charged 

with meaning. From the perspective of the region’s 

indigenous peoples, Chiribiquete is not a accident 

in the terrain, but a natural architecture that is part 

of the sacred world: a stone maloca established by 

the ancestors to organize the visible and invisible 

cosmos. It is the maloca of the jaguar, the owner of 

all animals and guide of the sacred knowledge.

This is why the notion of landscape in Chiribiquete 

cannot be understood without its cosmogonic dimen-

sion. Territory is narrative, and topography a sacred 

text. This place was not arbitrarily chosen to be paint-

ed, sung and danced for ceremony, but rather it was 

conceived —from its mythical origin— as the stage 

where creation took place and a place for cyclical re-

turn. Each elevation, each shelter with paintings, each 

de uso refuerzan la idea de que los antiguos habitan-

tes de Chiribiquete no consideraban la selva con los 

tepuyes emergentes como un obstáculo, sino como un 

territorio cargado de sentido simbólico, estructurado 

por cosmologías, rituales y prácticas artísticas, tal como 

lo ratifican los cientos de escenas documentadas aquí.

En suma, los hallazgos más recientes confirman 

que Chiribiquete no fue un espacio marginal ni un 

corredor de tránsito. Fue, desde épocas muy tem-

pranas, un nodo central en la configuración simbóli-

ca, territorial y ritual de la Amazonia colombiana. Su 

iconografía rupestre, las evidencias funerarias y los 

contextos paleoecológicos y tecnológicos lo posi-

cionan como uno de los complejos culturales más 

antiguos y significativos del continente.

Iconografía rupestre como sistema de 
pensamiento cosmogónico

La Serranía de Chiribiquete se eleva como una ano-

malía topográfica en medio de la llanura amazónica: 

un macizo de tepuyes con abruptas paredes de are-

nisca y cimas tabulares que interrumpen violentamen-

te la continuidad de la selva. Este relieve —único en 

Colombia y parte del escudo guayanés— constituye 

no solo una singularidad geológica, sino una estruc-

tura cargada de sentido. Desde la perspectiva de los 

pueblos indígenas de la región, Chiribiquete no es un 

accidente del terreno, sino una arquitectura natural 

del mundo sagrado: una maloca pétrea dispuesta por 

los ancestros para organizar el cosmos visible e invisi-

ble. Es maloca del jaguar, el dueño de los animales y 

el orientador del conocimiento sagrado.

De allí que la noción de paisaje en Chiribiquete no 

pueda ser entendida sin su dimensión cosmogónica. 

El territorio es relato; la topografía, un texto sagrado. 

Este lugar no fue escogido arbitrariamente para ser 

pintado, cantado y bailado para su ceremonial: fue 

concebido, desde su origen mítico, como escenario de 

la creación y lugar de retorno cíclico. Cada elevación, 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

212 213

river that borders the rock forms part of a coherent 

system of territorial and spiritual thought that is asso-

ciated with profound mythical reasons —as proven by 

the presence of thousands of depicted scenes.

Chiribiquete constitutes an archaeological rarity, 

not only because of the magnitude and concentra-

tion of its rock iconography, but also because said 

iconography is intimately linked —in origin, form 

and function— to the geography of the place. The 

mountain range does not only contain symbols: it 

is itself a symbol, a territorial body built by and for 

sacred thought. This is proven by its enormous and 

majestic repertoire, its antiquity and continuous use 

as a pictorial tradition, and above all by the repeated 

patterns that combine elements, symbols, arche-

types and recognizable patterns associated with 

abundance, fertility, respect and care for nature and 

its biodiversity —as well as integrity, valuation of the 

spiritual and mythical regime, and compliance with 

norms that these migrants recognized and dignified. 

In this context, the emblematic figure of the jaguar 

and the ancestral anaconda had a superlative weight 

in the equation for cosmogonic balance.

The images that cover the stone walls of Chiribi-

quete are not simply ancient decorations or artistic 

expressions in the modern sense. Perhaps this is the 

site that better shows why this is not “rock art” but 

sacred iconography. The representations —made 

almost so that no human would access them— are 

rather a complex symbolic language where the 

visual structures of thought are themselves graphic 

systems of inscription that represent the universe of 

the times of origin, made only for spiritual beings. 

In them are encoded memories of origin, ritual 

maps, tribal mythologies, bodies in transformation, 

and figures that project beyond the human while 

being key elements for requesting and maintain-

ing abundance and fertility in the forest. The rock 

iconography of Chiribiquete configures a highly 

codified mythological language that expresses a 

cada abrigo con pinturas, cada río que bordea la roca 

forma parte de un sistema coherente de pensamiento 

territorial y espiritual que está asociado a razones 

profundas de carácter mítico, como lo demuestras las 

miles de escenas allí plasmadas.

En este sentido, Chiribiquete constituye una rareza 

arqueológica no solo por la magnitud y concentración 

de su iconografía rupestre, sino porque dicha icono-

grafía está íntimamente ligada —en origen, forma y 

función— a la geografía misma. La serranía no solo 

contiene símbolos: es en sí misma un símbolo, un 

cuerpo territorial construido por y para el pensamien-

to sagrado, como lo demuestra su enorme y majes-

tuoso repertorio, su antigüedad y uso continuo como 

tradición pictórica y ante todo los patrones reiterados 

que combina elementos, símbolos, arquetipos y 

patrones reconocibles, asociados a la abundancia, 

la fertilidad, el respeto y cuidado al cuidado de la 

naturaleza y su biodiversidad, así como la entereza, la 

valoración del régimen espiritual y mítico y el cumpli-

miento de normas que estos migrantes reconocían y 

dignificaban, donde la figura emblemática del jaguar 

y la anaconda ancestral tenían un peso superlativo de 

la ecuación para el equilibrio cosmogónico.

Las imágenes que cubren los muros pétreos de Chiri-

biquete no son simplemente decoraciones antiguas ni 

expresiones artísticas en sentido moderno. Quizás sea 

este el sitio donde mejor se entiende por qué esto no 

es “arte rupestre” sino iconografía sagrada. Las repre-

sentaciones -casi hechas para que ningún humano las 

acceda, son más bien, un lenguaje simbólico complejo 

donde las estructuras visuales del pensamiento son en 

sí mismas sistemas gráficos de inscripción del universo 

del tiempo del origen, hechas para seres espirituales. 

En ellas se cifran memorias de origen, mapas ritua-

les, mitologías tribales, cuerpos en transformación y 

figuras que se proyectan más allá de lo humano y al 

tiempo son elementos claves para pedir y mantener el 

prospecto de la abundancia y la fertilidad de la selva. 

La iconografía rupestre de Chiribiquete constituye 

coherent cosmology which is deeply rooted in an 

analogical vision of the world.

The iconography of the Tradición Cultural Chiribi-

quete (TCC) constitutes a complex symbolic system 

composed of figurative, naturalistic, abstract and 

geometric representations that accurately reflect 

both the Amazonian environment and the cosmo-

gonic and ritual values of its original peoples. It is 

integrated by anthropomorphic, zoomorphic and 

phytomorphic figures —many of them identifiable 

as jaguars, deer, serpents, birds, palms, or entheo-

genic plants like the yopo and coca— which are 

depicted with different levels of detail and different 

un lenguaje mitológico altamente codificado, que 

expresa una cosmología coherente y profundamente 

enraizada en la visión analógica del mundo.

La iconografía de la Tradición Cultural Chiribiquete 

(TCC) constituye un complejo sistema simbólico 

compuesto por representaciones figurativas, natura-

listas, abstractas y geométricas que reflejan con pre-

cisión tanto el entorno amazónico como los valores 

cosmogónicos y rituales de sus pueblos originarios. 

Está integrada por figuras antropomorfas, zoomor-

fas y fitomorfas —muchas de ellas identificables 

como jaguares, venados, serpientes, aves, palmas 

o plantas enteógenas como el yopo y la coca—, 

Las pinturas rupestres de Chiribiquete revelan la complejidad del pensamiento mítico ancestral, donde la danza ritual —
frecuente sobre la silueta majestuosa de jaguares— expresa una conexión sagrada entre el cuerpo, el cosmos y la tierra. 
Estas escenas no solo celebran el ciclo vital y la abundancia, sino que configuran una alegoría del equilibrio: la selva, con su 
infinita diversidad de formas y espíritus, fue entendida por estos pueblos como un territorio superdotado, pero regido por 
normas de respeto, reciprocidad y armonía que los antiguos sabedores supieron codificar en rituales, cantos y pictografías. 
Foto: Castaño-Uribe-Fundaherencia. / Chiribiquete’s rock paintings reveal the complexity of the ancestral mythical thought, 
where the ritual dances —frequently placed over the majestic silhouette of jaguars— express a sacred connection between 
body, cosmos and earth. These scenes do not only celebrate the vital cycle and abundance; they also configure an allegory 
of balance: these peoples saw the forest (with its infinite diversity of forms and spirits) as a highly-gifted territory that needed 
to be governed by norms of respect, reciprocity and harmony —and the ancient wise men knew how to codify these norms 
in their rituals, songs and pictographs. Photo: Castaño-Uribe-Fundaherencia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

214 215

sizes, from miniatures of less than two centimeters 

to big images of more than three meters. The picto-

rial scenes usually represent hunting acts, collective 

rituals, ceremonial dances and the use of utilitarian 

objects such as woven baskets and bags —which 

in turn carry a strong symbolic charge that refers to 

fertility and abundance.

The TCC iconography is not limited to literal 

representations, but transits from figurative to abstract 

and geometric. This suggests processes of visual 

las cuales son plasmadas con diferentes niveles de 

detalle, desde miniaturas de menos de dos centíme-

tros hasta imágenes que superan los tres metros. Las 

escenas pictóricas suelen representar actos de caza, 

rituales colectivos, danzas ceremoniales y el uso de 

objetos utilitarios como canastos y bolsos tejidos, 

que a su vez cargan una fuerte carga simbólica rela-

cionada con la fertilidad y la abundancia.

La iconografía de la TCC no se limita a la represen-

tación literal, sino que transita de lo figurativo a lo 

En esta imagen cargada de venados, jaguares y seres espirituales, se condensa una visión ancestral de la selva como un territorio 
regulado por fuerzas invisibles y guardianes cósmicos. Los jaguares, emisarios del Sol y la Luna, y los venados, símbolos de provisión y 
tránsito, conviven con figuras espirituales que representan a los Dueños del monte: entidades que custodian, equilibran y determinan 
cuándo y cómo acceder a los dones del entorno. Esta iconografía encarna una doctrina adaptativa e inamovible de protección cultural, 
donde la relación con la naturaleza no se basa en el dominio, sino en un pacto sagrado de convivencia, respeto y reciprocidad. Foto: 
Castaño-Uribe-Fundaherencia. / In this image showing plenty of with deer, jaguars and spiritual beings, an ancestral vision of the forest 
is condensed into a territory regulated by invisible forces and cosmic guardians. The jaguars (emissaries of the Sun and the Moon) and 
the deer (symbol of provision and transit), coexist with spiritual figures representing the Owners of the forest: entities that guard, balance 
and determine when and how to access the environment’s gifts. This iconography embodies an adaptive and immovable doctrine of 
cultural protection, where the relationship with nature is not based on domination, but on a sacred pact of coexistence, respect and 
reciprocity. Photo: Castaño-Uribe-Fundaherencia.

codification and symbolic transmission in which 

some elements (e.g. hunting nets, “C”-shaped heads 

and decorated torsos) act as ritual or heraldic signs 

that persist over time. This multi-stratum chracter 

of the representations, in which the figures overlap 

or accompany each other with different degrees 

of stylization, evidences a highly elaborate visual-

shamanic system of thought that functioned as a 

ritual, social and spiritual language over several 

millennia.

From a stylistic perspective, the rock representations 

of Chiribiquete are a spatial-temporal sequence 

that goes from naturalism to abstract symbolism. 

Symbolic expressiveness intensifies, though at 

the cost of realism. Finally, the Papamene phase 

emphasizes geometrization and the use of abstract 

forms such as points, reticules, meanders, spirals 

and modular configurations; these forms in turn 

dominate the mural surface to configure dense and 

structurally complex compositions that suggest a 

highly developed ritual codification (probably more 

metaphorical), as well as an iconographic metonymy 

or transnomination.

The predominant motifs in the pictographic panels 

are, above all, anthropomorphic and zoomorphic 

figures that express states of metamorphosis. The 

jaguar — an axial figure in Amazonian cosmovision— 

appears again and again in multiple forms: standing, 

with limbs almost always extended (cosmic leap), 

dancing, or in a hybridization with human figures. 

This recurrence of the jaguar does not only respond 

to an animalistic cult, but also to the role of this 

animal as a vehicle of transit between worlds, as an 

organizing principle of the duality between nature 

and culture, and as an emblem of the shamanic 

power to alter form and time. The jaguar can be 

seen by night in the constellation of Orion, traveling 

across the mountain range in the Milky Way —the 

cosmic canoe of this representative of force and 

power over the nocturnal zenith.

abstracto y lo geométrico, sugiriendo procesos de 

codificación visual y transmisión simbólica en los 

que ciertos elementos —como las redes de caza, las 

cabezas en forma de «C» o los torsos decorados— 

actúan como signos rituales o heráldicos persistentes 

en el tiempo. Este carácter multiestrato, en el que 

las figuras se superponen o se acompañan mutua-

mente con distintos grados de estilización, evidencia 

un sistema altamente elaborado de pensamiento 

visual-chamánico que funcionó como lenguaje ritual, 

social y espiritual a lo largo numerosos de milenios.

Desde una perspectiva estilística, las representacio-

nes rupestres de Chiribiquete revelan una secuencia 

espacio-temporal que va del naturalismo al simbolis-

mo abstracto. La expresividad simbólica se intensifica, 

aunque a costa del realismo. Finalmente, la fase Pa-

pamene enfatiza la geometrización y el uso de formas 

abstractas: puntos, retículas, meandros, espirales y 

configuraciones modulares dominan la superficie mu-

ral, dando lugar a composiciones densas y estructural-

mente complejas, que sugieren una codificación ritual 

altamente desarrollada y probablemente más metafó-

rica y una metonimia o trasnominación iconográfica.

Los motivos predominantes en los paneles 

pictográficos son, ante todo, figuras antropomorfas y 

zoomorfas que expresan estados de metamorfosis. El 

jaguar —figura axial en la cosmovisión amazónica— 

aparece una y otra vez en múltiples formas: de pie, 

con extremidades extendidas casi siempre (salto 

cósmico), danzante, o en hibridación con figuras 

humanas. Esta recurrencia del jaguar no responde 

únicamente a un culto animalístico, sino a su papel 

como vehículo de tránsito entre mundos, como 

principio organizador de la dualidad naturaleza-

cultura, y como emblema del poder chamánico 

para alterar la forma y el tiempo. Él se divisa 

nocturnamente en la constelación de Orión, y recorre 

la serranía nocturnamente desde la Vía Láctea que 

sirve de canoa cósmica a este ser de fuerza y poder 

sobre el cenit nocturno todos los días.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

216 217

Alongside the jaguars there are winged figures, sus-

pended bodies and beings with headdresses, staffs 

or lines emanating from their extremities. These 

elements have been alternatively interpreted as rep-

resentations of shamanic flight, stellar displacement 

or vital energy irradiation. All these bodily forms do 

not illustrate an instant but encode a transforma-

tion, a sacred action. The geographic body painted 

in Chiribiquete is not a static body of rock only: it 

is a mutant entity, capable of embodying multiple 

dimensions of the real world. There are depicted the 

spiritual beings who arrived in this mountain range 

to act as a legacy of the original explorers who knew 

how to safeguard an identity that comprised centu-

ries of tradition.

The arrangement of figures in distinct panels also 

suggests compositional syntax: it is not chaotic ac-

cumulation, but spatial narrative. Some scenes rep-

resent collective rituals, dances, offerings, or combats 

between extraordinary and mythical beings that ap-

pear in the midst of scenes of domestic and everyday 

life. These figures have allowed for a reconstruction 

(more complete than in any other site in South Amer-

ica) of the ethnic singularity and the narratives of the 

artisans who selected this place for special mythical, 

cosmogonic, geographical, identity and astronomical 

reasons. Each panel can be read as a “song and visu-

al narrative,” a liturgical sequence that is activated in 

the ceremonial space and was clearly interpreted and 

updated in ritual contexts.

This iconographic system does not operate by 

accumulation, but by resonance. Each figure dia-

logues with others from the same or nearby pan-

els, generating a network of interwoven signs that 

configure a space of knowledge. As we mentioned 

years ago in a previous work (Castaño-Uribe, 2019 

a-b): “Chiribiquete is a visual temple where forest, 
stone and symbol integrate in a total vision of the 
world.” There is no distinction here between art, 

religion, writing, or science: everything is the same 

Junto a los jaguares se identifican figuras aladas, 

cuerpos en suspensión, seres con tocados, bastones 

o líneas que emanan de sus extremidades, elementos 

que han sido interpretados como representaciones de 

vuelo chamánico, desplazamiento estelar o irradiación 

de energía vital. Estas formas corporales no ilustran 

un instante, sino que codifican una transformación, 

una acción sagrada. El cuerpo geográfico pintado en 

Chiribiquete no es un cuerpo estático solo de roca: 

es una entidad mutante, capaz de encarnar múltiples 

dimensiones de lo real. Allí se plasman los seres espiri-

tuales que llegaron a esta serranía para continuar como 

legado de los exploradores originarios que supieron 

resguardar una identidad de siglos de tradición.

La disposición de las figuras en los paneles también 

sugiere una sintaxis compositiva: no se trata de una 

acumulación caótica, sino de una narrativa espacial. 

Algunas escenas representan rituales colectivos, 

danzas, ofrendas o combates entre seres extraordi-

narios y míticos que se matizan en medio de escenas 

también domésticas y cotidianas, que por demás 

han permitido reconstruir mejor que ningún otro sitio 

de Suramérica la singularidad étnica y los relatos de 

estos artífices que seleccionaron a este lugar —en 

particular— por razones míticas, identitarias, cos-

mogónicas, geográficas y astronómicas especiales. 

Cada panel puede leerse como un «cántico y un 

relato visual», una secuencia litúrgica que se activa 

en el espacio ceremonial y que claramente era inter-

pretada y actualizada en contextos rituales.

Este sistema iconográfico no opera por acumulación, 

sino por resonancia. Cada figura dialoga con otras 

del mismo panel o de paneles cercanos, generando 

una red de signos entretejidos que configuran un es-

pacio de conocimiento. Como lo mencionamos hace 

unos años en una obra anterior (Castaño-Uribe, 2019 

a-b): «Chiribiquete es un templo visual donde la sel-
va, la piedra y el símbolo se integran en una visión 
total del mundo». No hay aquí una distinción entre 

arte, religión, escritura o ciencia: todo es una misma 

form of performative wisdom with a mythical back-

ground, transmitted by painting, singing, invoking 

and inhabiting the landscape. From this point of 

view, Chiribiquete’s rock iconography must be 

understood as an embodied philosophical corpus, 

a form of visual thought that configures a symbolic 

architecture of the world and accounts for the ori-

gins, cosmic norms, and spiritual genealogy of the 

peoples. Painted stone is not only a testimony: it is 

an active agent of the sacred and a living document 

of Amazonian biocultural memory.

The Sacred Geography of Chiribiquete as 
Cosmogonic Axis and Node of Ancestral 
Memory

In the indigenous cosmologies of northwestern Ama-

zonia, the world is not homogeneous or continuous. 

Rather, it is structured from points of sacred conden-

sation, places where planes of existence are knotted, 

where th ancestors descended, and from where the 

first knowledge, songs, medicine and rules of the 

universe emerged. One of those points —perhaps 

the most central ine in the northwestern Amazonia— 

is Chiribiquete; it is conceived as the navel and cen-

ter of the world, place of origin and axis of connec-

tion between the upper, middle and lower worlds.

For example, the equatorial line crosses the 

Chiribiquete Range (with its general North-South 

direction) almost exactly. This turns it into a singular 

astronomical point of equilibrium on the planet; 

in fact, its location confers it a unique relationship 

with the solar and lunar cycles: throughout the 

year, the solar zenith (the highest point in the sky 

through which the Sun passes) coincides directly 

over the range on the equinoxes, and its annual 

displacement is symmetrical with respect to the 

northern and southern horizon. This phenomenon 

makes of Chiribiquete a true celestial marker, 

where movements of the Sun, the Moon and key 

constellations like Orion can be observed with 

forma de sabiduría performativa, que se transmite 

pintando, cantando, invocando y habitando el pai-

saje, con un trasfondo mítico. Desde esta óptica, la 

iconografía rupestre de Chiribiquete debe ser com-

prendida como un corpus filosófico encarnado, una 

forma de pensamiento visual que da cuenta de los 

orígenes, de las normas cósmicas, de la genealogía 

espiritual de los pueblos y de la arquitectura simbóli-

ca del mundo. La piedra pintada no es solo testimo-

nio: es agente activo de lo sagrado, documento vivo 

de la memoria biocultural amazónica.

La geografía sagrada de Chiribiquete 
como eje cosmogónico y nodo de memoria 
ancestral

En las cosmologías indígenas de la Amazonia noroc-

cidental, el mundo no es homogéneo ni continuo: 

está estructurado a partir de puntos de condensa-

ción sagrada, lugares donde se anudan los planos 

de la existencia, donde los ancestros descendieron y 

desde donde partieron los primeros conocimientos, 

cantos, medicinas y reglas del universo. Uno de esos 

puntos —quizá el más central en el noroeste amazó-

nico— es Chiribiquete, concebido como ombligo y 

centro del mundo, lugar de origen y eje de conexión 

entre los mundos superior, medio e inferior.

Así, por ejemplo, la Serranía de Chiribiquete con un 

rumbo general Norte-Sur se encuentra atravesada 

casi exactamente por la línea ecuatorial, lo que la po-

siciona en un punto de equilibrio astronómico singular 

en el planeta. Esta ubicación le confiere una relación 

única con los ciclos solares y lunares: durante todo 

el año, el cenit solar —el punto más alto en el cielo 

por el que pasa el Sol— coincide directamente sobre 

la serranía en los equinoccios, y su desplazamiento 

anual es simétrico respecto al horizonte norte y sur. 

Este fenómeno convierte a Chiribiquete en un verda-

dero marcador celeste, donde los movimientos del 

Sol, la Luna y constelaciones claves como Orión pue-

den observarse con una precisión regular durante los 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

218 219

regular precision during the 365 days of the year. 

For various indigenous groups around the mountain 

range, Orion represents the Jaguar in a leaping 

attitude, with its four paws deployed (Rigel [β 

Orionis], Betelgeuse [α Orionis], Bellatrix [γ Orionis] 

and Saiph [κ Orionisv]), its tail formed by a trail of 

stars (π¹, π², π³, π4 and π5 Orionis: an aligned group 

toward the east of the constellation, tracing an 

arched curve), and its fertile and powerful phallus 

(Alnitak [ζ Orionis], Alnilam [ε Orionis] and Mintaka 

[δ Orionis]) as one of its notable references to power.

Within the symbolic cartography of the Tradición 

Cultural Chiribiquete (TCC), the “feline leap” mo-

tif represents a key cosmogonic transition, i.e. the 

nocturnal displacement of the jaguar —the solar and 

shamanic entity par excellence— from the Milky Way 

toward the terrestrial plane, in a continuous cycle 

of observation, vigilance and spiritual tutelage. This 

zoomorphic figure, which is acknowledged as the 

son of the Sun in Amazonian mythological systems, is 

intimately associated with the constellation of Orion, 

one of its archetypal dwellings in the firmament. The 

Milky Way, for its part, is represented as a celestial 

river or cosmic canoe through which the jaguar tran-

sits in its ritual journey. This transit is framed within 

a logic of mediation between cosmic order and the 

natural world, in which the jaguar acts as regulating 

agent of the tropical forest’s vital forces. From its astral 

position, each night (the 365 nocturnal cycles) the 

jaguar executes a symbolic inspection of the forest, 

exercising tutelary functions over all the beings of its 

environment —humans included, and reaffirming its 

role as the axial principle of cosmic quadripartition 

and as the protector of the ecosystemic balance in the 

Center of the World —which is associated territorially 

and spiritually with the Chiribiquete Range.

In the geomorphological heart of the Chiribiquete 

mountain range, there are four large deep and circu-

lar cavities of more than a hundred meters. These are 

distributed with notable regularity, forming an image 

365 días del año. Orión para varios grupos indígenas 

de los alrededores de la serranía en la representación 

del Jaguar en actitud de salto, con sus cuatro patas 

desplegadas (Rigel (β Orionis); Betelgeuse (α Orionis); 

Bellatrix (γ Orionis) y Saiph (κ Orionis)) y un reguero 

de estrellas (π^1, π^2, π^3, π^4 y π^5 Orionis: un 

grupo alineado hacia el este de la constelación, que 

traza una curva arqueada) forma su cola, mientras que 

su falo fértil y poderoso (Alnitak (ζ Orionis), Alnilam (ε 

Orionis)y Mintaka (δ Orionis)) constituye uno de sus 

referentes de poder destacables.

Dentro de la cartografía simbólica de la Tradición 

Cultural Chiribiquete (TCC), el motivo del “salto feli-

no” representa una transición cosmogónica clave: el 

desplazamiento nocturno del jaguar —entidad solar y 

chamánica por excelencia— desde la Vía Láctea hacia 

el plano terrestre, en un ciclo continuo de observación, 

vigilancia y tutela espiritual. Esta figura zoomorfa, reco-

nocida como el hijo del Sol en los sistemas mitológicos 

amazónicos, está íntimamente asociada a la constela-

ción de Orión, concebida como una de sus moradas 

arquetípicas en el firmamento. La Vía Láctea, por su 

parte, es representada como un río celeste o canoa 

cósmica por donde transita el jaguar en su trayecto 

ritual. Este tránsito se enmarca dentro de una lógica de 

mediación entre el orden cósmico y el mundo natural, 

en la cual el jaguar actúa como agente regulador de las 

fuerzas vitales del bosque tropical. Desde su posición 

astral, el jaguar ejecuta cada noche (los 365 ciclos 

nocturnos) una inspección simbólica sobre la selva, 

ejerciendo funciones tutelares sobre todos los seres del 

entorno selvático —humanos incluidos— y reafirmando 

su rol como principio axial de la cuatripartición cósmica 

y protector del equilibrio ecosistémico en el Centro del 

Mundo, identificado territorial y espiritualmente con la 

Serranía de Chiribiquete.

En el corazón geomorfológico de la serranía de Chiri-

biquete se identifican cuatro grandes oquedades pro-

fundas, circulares, de más de un centenar de metros, 

distribuidas con notable regularidad, formando una 

La serranía de Chiribiquete se alza justo en el corazón del mundo, donde el ecuador y el cenit se encuentran bajo la 
mirada de la Vía Láctea y la constelación de Orión —el Jaguar celeste. Este paisaje no es solo geografía: es un geoglifo 
sagrado, un eje cósmico donde el Sol trazó sus marcas seminales y los pueblos ancestrales inscribieron su comprensión 
del universo. Desde este centro mítico, el tiempo, la fertilidad y el orden del mundo fueron escritos en piedra, en corres-
pondencia perfecta entre cielo y tierra. Fuente: Castaño-Uribe (2019 a-b). / The Chiribiquete range rises right in the heart 
of the world, where equator and zenith meet under the gaze of the Milky Way and the constellation of Orion —the celes-
tial Jaguar. This landscape is not just geography: it is a sacred geoglyph, a cosmic axis where the Sun traced its seminal 
marks and ancestral peoples inscribed their understanding of the universe. From this mythical center, time, fertility and 
world order were written in stone, in perfect correspondence between sky and earth. Source: Castaño-Uribe (2019 a-b).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

220 221

that resembles a Cartesian cross whose arms extend 

toward the cardinal points. All this is reinforced by 

the equatorial line that crosses the range at its center 

over the north-south axis and coincident with the 

east-west axis. Most notably, this equidistant quadri-

partite distribution coincides with a rock iconogram 

that is present repeatedly in Chiribiquete and has 

also been found in other South American sites —

which gives it the honor of being both sign and geo-

glyph, Axis Mundi and deliberate cosmic pattern.

This is not simply a casual geographic arrangement: 

the geomorphological coincidence with the symbolic 

patterns reinforces the interpretation of Chiribi-

quete as a space that was deliberately chosen and 

sacralized by the ancient Amazonian settlers. Some 

oral narratives and shamanic songs still alive among 

the nearby communities evoke this structure as the 

origin and destiny of the cosmic and social cycles. 

The territory is not just physical space: it is also a 

sacred text, a calendar, and a living cartography of 

the spiritual memory.

Therefore, speaking of Chiribiquete as cosmogon-

ic center is not a metaphor: it is an ethnographic, 

archaeological and spiritual affirmation. The site con-

centrates foundation symbols, myth structures and 

traces of early settlement. Its role in the Paleo-Ama-

zon is not peripheral or episodic: it is axial. And that 

centrality has not ceased: even today, Chiribiquete 

continues to be invoked in shamanic narratives, 

respected in the indigenous mental cartographies 

and protected as a sanctuary, not only because of its 

natural value but also because of its symbolic depth.

There are more than 10 000 jaguar representations 

in Chiribiquete, and the vast majority of them are 

in the “leap” feline stance. This is the posture with 

the greatest power to honor the “spiritual leap”, 

or the “leap” over the prey. The elaboration of the 

pictorial murals in the Chiribiquete range involved a 

highly sophisticated technical and spiritual process, 

imagen semejante a una cruz cartesiana cuyos brazos 

se extienden hacia los puntos cardinales. Todo esto 

se ve reforzado por la línea ecuatorial que atraviesa la 

serranía en su centro —sobre el eje norte-sur y coinci-

dente con el eje este-oeste—. Lo más notable es que 

esta distribución equidistante cuatripartita coincide con 

un iconograma rupestre que se repite en Chiribiquete y 

ha sido localizado también en otros sitios de Sudamé-

rica, lo que lo dignifica como signo y geoglifo a la vez, 

como Axis Mundi y patrón cósmico deliberado.

No se trata simplemente de una disposición geo-

gráfica casual: la coincidencia geomorfológica con 

patrones simbólicos refuerza la interpretación de 

Chiribiquete como espacio deliberadamente escogi-

do y sacralizado por los antiguos pobladores amazó-

nicos. Las narrativas orales y los cantos chamánicos 

aún vivos entre las comunidades aledañas evocan 

esta estructura como origen y destino de los ciclos 

cósmicos y sociales. El territorio no es solo un espa-

cio físico: es un texto sagrado, un calendario, una 

cartografía viva de la memoria espiritual.

Por ello, hablar de Chiribiquete como centro cosmo-

gónico no es una metáfora: es una afirmación etno-

gráfica, arqueológica y espiritual. El sitio concentra 

símbolos de fundación, estructuras del mito y trazas 

de poblamiento temprano. Su rol en la Paleoamazo-

nia no es periférico ni episódico: es axial. Y esa cen-

tralidad no ha cesado: aún hoy, Chiribiquete sigue 

siendo invocado en relatos chamánicos, respetado 

en las cartografías mentales indígenas y protegido 

como santuario, no solo por su valor natural, sino 

por su profundidad simbólica.

Existen más de 10 000 representaciones de jaguares 

en Chiribiquete y la gran totalidad de ellos en están 

en posición de «salto» felino. La posición de más po-

der que pueda existir para dignificar el «salto espiri-

tual» o el «salto» sobre las presas. La elaboración de 

los murales pictóricos en la serranía de Chiribiquete 

responde a un proceso técnico y espiritual altamente 

which implied rigorously selecting rocky supports 

with specific geomorphological characteristics (e.g. 

hard quartzose sandstone strata and vertical surfaces 

protected from sun and rain) and applying specific 

physical techniques such as exfoliation or the delib-

erate peeling of the supporting walls, which are con-

sidered to be early expressions of a form of ancestral 

lapidary engineering. These actions were performed 

with thermal shock methods using bonfires, or by 

controlled impacts that left traces of bulbs and per-

cussion waves on the rock panels, to prepare them 

before the application of the paint. The difficulty of 

access to these murals —which are located in high 

and intricate zones of tepuis mountains— suggests 

that rudimentary scaffolding systems or platforms 

were used, which implies ann advanced logistical 

knowledge for the time.

This technical effort was deeply linked to the sacred 

character of the selected places, which were con-

ceptualized as spaces of spiritual and cosmogonic 

communication, power centers or “houses of the 

sun and the jaguars,” reinforcing the understanding 

of murals not only as art, but also as the symbolic 

architecture of shamanic thought and ritual terri-

toriality. From this perspective, Chiribiquete rep-

resents an originary model of territorial and spiritual 

thought, a point of intersection between mythical 

time and geographic space, body and cosmos, and 

rite and image. It is, in fact, the center of the world 

for those who still see an incarnation of the ances-

tral knowledge in the landscape.

According to the most ancestral foundational myth, 

Father Sun arrived at Chiribiquete navigating in 

the Milky Way (the Father Sun is a masculine entity 

and a generative principle, while the Milky Way 

is understood as a stellar cosmic canoe, or as a 

river of milk). Upon arriving at this “center of the 

world,” the Sun descended armed with his staff of 
command, (a symbol of cosmological power and 

shamanic axiality) and perforated the first great 

sofisticado, que implicó una selección rigurosa de 

soportes rocosos con características geomorfológi-

cas específicas —como estratos de areniscas cuarzo-

sas duras y superficies verticales protegidas del sol y 

la lluvia—, así como intervenciones físicas delibera-

das mediante técnicas de exfoliación o descascarado 

intencional de las paredes, consideradas expresio-

nes tempranas de una forma de ingeniería lapidaria 

ancestral. Estas acciones se realizaban con métodos 

de choque térmico mediante hogueras, o mediante 

impactos controlados que dejaban huellas de bulbos 

y ondas de percusión, para preparar el panel rocoso 

antes de la aplicación de la pintura. El acceso a estos 

murales —ubicados en zonas altas e intrincadas de 

los tepuyes— sugiere el uso de sistemas de anda-

miaje o plataformas rudimentarias, lo que implica 

conocimientos logísticos avanzados para la época. 

Este esfuerzo técnico estuvo profundamente vincula-

do al carácter sagrado de los lugares seleccionados, 

los cuales se conceptualizaban como espacios de co-

municación espiritual y cosmogónica, centros de po-

der o «casas del sol y de los jaguares», lo que refuerza 

la comprensión de los murales no solo como arte, 

sino como arquitectura simbólica de pensamiento 

chamánico y territorialidad ritual. Desde esta perspec-

tiva, Chiribiquete representa un modelo originario de 

pensamiento territorial y espiritual, un punto donde 

se cruzan el tiempo mítico y el espacio geográfico, el 

cuerpo y el cosmos, el rito y la imagen. Es, en efecto, 

el centro del mundo para quienes aún ven en el paisa-

je una encarnación del conocimiento ancestral.

Según el mito fundacional más ancestral, el Padre 

Sol (entidad masculina y principio generador) arriba a 

Chiribiquete navegando en la Vía Láctea, entendida 

como una canoa cósmica estelar o río de leche. Al 

arribar a este «centro del mundo», el Sol desciende 

armado con su bastón de mando, símbolo de poder 

cosmológico y axialidad chamánica, y perfora la 

primera gran oquedad en la roca fundacional. De 

esta abertura emerge la Luna, entidad femenina y 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

222 223

reguladora del tiempo, entre los dos hay una relación 

incestuosa y surge como hijo el Jaguar solar, que se 

convierte en mediador entre el mundo de arriba y el 

mundo de abajo, puesto que sus padres se separan 

inducidos con arrepentimiento por el principio del 

incesto que se constituye en otro referente mítico 

fundacional Antes de apartarse unilateralmente en el 

cosmos, el Sol realiza nuevas perforaciones rituales en 

las superficies rocosas —representadas físicamente 

por abrigos y cuevas en la serranía— de las cuales 

brotan primero las plantas sagradas (como el yagé, 

coca, tabaco y virola-Yopo), luego el resto de los 

animales, y finalmente los humanos. Este orden de 

aparición refleja una jerarquía ontológica del mundo 

natural y social, donde cada grupo de seres está 

ligado a una matriz ritual y cosmológica específica. 

Las oquedades no son solo portales simbólicos, sino 

también nodos de memoria ritual, custodios de la 

energía ancestral y puntos de emergencia ontológica 

dentro del paisaje sagrado de Chiribiquete.

La Paleoamazonia colombiana: interacciones 
entre poblamiento, símbolos y paisaje

El concepto de Paleoamazonia surge como una 

categoría interpretativa que busca desmantelar la 

antigua idea de la Amazonia como un vacío ecoló-

gico o un espacio hostil al desarrollo cultural tem-

prano. Por el contrario, los registros arqueológicos, 

las iconografías rupestres y las memorias orales que 

emergen en regiones como Chiribiquete revelan 

una Amazonia profunda, habitada, pensada y sim-

bólicamente organizada desde tiempos inmemo-

riales. En este marco, la Paleoamazonia no es solo 

un periodo cronológico, sino un horizonte cultural, 

espiritual y civilizatorio: un tiempo-espacio donde la 

selva fue ya territorio, ya mito, ya cuerpo social.

Las investigaciones que se están llevando a cabo 

a nivel de los registros pictóricos de fauna silvestre 

demuestran el mundo superlativo y amplio que 

estos cazadores-recolectores vieron y usaron. 

cavity in the foundational rock. From this opening 

emerged the Moon (a feminine entity and time 

regulator); between the Sun and the Moon there was 

an incestuous relationship that produced the birth 

of the solar Jaguar, which thus became mediator 

between the world above and the world below. 

The Jaguar’s role of mediator derives from the 

separation of his parents, who retire with repentance 

for the incest committed; and thus the principle 

of incest becomes another foundational mythical 

reference. Before unilaterally departing toward the 

cosmos, the Sun performed new ritual perforations 

in rocky surfaces (whose physical manifestation are 

the shelters and caves in the mountain range), and 

from these perforations first emerged the sacred 

plants (e.g. yagé, coca, tobacco and virola-Yopo), 

then the rest of the animals (besides the jaguar), 

and finally the humans. This order of appearance 

reflects an ontological hierarchy of the natural and 

social world, where each group of beings is linked 

to a specific ritual and cosmological matrix. The 

cavities are not only symbolic portals but also nodes 

of ritual memory, custodians of ancestral energy and 

points of ontological emergence within the sacred 

landscape of Chiribiquete.

The Colombian Paleoamazonia: Interactions 
Between Settlement, Symbols and Landscape

The concept of Paleoamazonia emerges as an 

interpretive category that seeks to dismantle the 

old idea of the Amazonia as an ecological void 

or hostile space with respect to the early cultural 

development. On the contrary, the archaeological 

records, rock iconographies and oral memories that 

emerging from regions like Chiribiquete reveal a 

deep Amazon that was inhabited, thought and sym-

bolically organized since time immemorial. In this 

context, the Paleoamazonia is not only a chronolog-

ical period but a cultural, spiritual and civilizational 

horizon: a time-space where the forest was already 

territory, already myth, and already social body.

Las oquedades (simas) y el iconograma de la cuatripar-
tición, un geoglifo sagrado. Fuente: Castaño-Uribe (2019 
a-b). / The cavities (sinkholes) and the iconogram of quad-
ripartition, a sacred geoglyph. Source: Castaño-Uribe 
(2019 a-b).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

224 225

Según el Sistema de Información sobre Biodiversi-

dad de Colombia (SiB), la región amazónica alber-

ga unas 46 632 especies registradas (incluyendo 

fauna, flora e invertebrados), de las cuales 841 son 

endémicas. Además, se estima que el verdadero 

número podría ascender a más de 320 000, según 

los cálculos de los principales institutos y centros 

académicos que investigan en el país.

La fauna actual de la Serranía de Chiribiquete y su 

entorno amazónico representa una biodiversidad 

excepcional, adaptada a múltiples nichos ecológi-

cos que incluyen sabanas, selvas húmedas, siste-

mas ribereños e inundables y zonas de transición. 

Actualmente está concluyendo una investigación 

que este autor, junto al biólogo y zoólogo Dr. Car-

los Lasso del Instituto de Investigaciones Alexander 

von Humboldt (IAvH), ha desarrollado durante los 

últimos cinco años, orientada a clasificar la fauna 

representada en los murales de Chiribiquete y otros 

sistemas tepuyanos de la Amazonia colombiana. En 

ella se destacan más de un centenar de vertebra-

dos —anfibios, reptiles, aves, mamíferos, peces e 

invertebrados— entre los cuales los más frecuen-

temente representados en las pinturas rupestres 

incluyen felinos (Panthera onca), cérvidos (venados), 

armadillos (Dasypodidae), primates como aullado-

res, churucos y marimondas (Callithrichidae, Ateli-

dae), roedores como chigüiros, borugos y ñeques 

(Caviidae, Dasyproctidae), así como tapires, zorros 

y nutrias. La avifauna incluye desde aves rapaces 

hasta psitácidos y aves acuáticas; los reptiles sobre-

salen con caimanes, anacondas, tortugas y lagartos. 

También se han documentado múltiples especies 

de ranas, peces como el pirarucú, las pirañas y 

los bagres acorazados, además de invertebrados 

notables como las arañas látigo y escolopendras 

(Castaño-Uribe & Lasso, en imprenta). Esta rique-

za faunística se representa simbólicamente en los 

murales de la Tradición Cultural Chiribiquete (TCC), 

confirmando la estrecha relación entre biodiversi-

dad y cosmovisión indígena.

The studies being conducted on the available 

pictorial records of the wildlife reveal a superlative 

and broad world that the hunter-gatherers saw and 

used. According to the Sistema de Información so-

bre Biodiversidad de Colombia (SiB), the Amazonia 

region harbors some 46 632 registered species (in-

cluding fauna, flora and invertebrates), out of which 

841 are endemic. Additionally, the main institutes 

and academic centers that do research work in the 

country have estimted that the real number could 

reach more than 320,000 species.

The current fauna of the Chiribiquete Range and 

its Amazonian environment configues an excep-

tional biodiversity, adapted to multiple ecological 

niches including savannas, humid forests, riverine 

and floodable systems, and transition zones. 

Research work that this author has conducted for 

the past five years together with biologist and 

zoologist Dr. Carlos Lasso from the Alexander von 

Humboldt Research Institute (IAvH) is about to be 

completed; it has focused on classifying the fauna 

represented in the Chiribiquete murals and at other 

tepui systems of the Colombian Amazonia, and lists 

more than a hundred vertebrates (amphibians, rep-

tiles, birds, mammals, fish and invertebrates), among 

which the more frequently represented in the rock 

paintings are felines (Panthera onca), cervids (deer), 

armadillos (Dasypodidae), primates (howler mon-

keys, spider monkeys and woolly monkeys; Calli-

thrichidae, Atelidae), rodents (capybaras, pacas and 

agoutis; Caviidae, Dasyproctidae), tapirs, foxes and 

otters. The avifauna goes from raptors to parrots 

and aquatic birds, while ther reptiles include cai-

mans, anacondas, turtles and lizards. Multiple frog 

species, fish like pirarucu, piranhas and armored cat-

fish have also been documented, in addition to no-

table invertebrates like whip spiders and centipedes 

(Castaño-Uribe & Lasso, in press). This richness of 

the fauna is symbolically represented in the murals 

of the Tradición Cultural Chiribiquete (TCC), which 

Dicha publicación en curso también documenta las 

huellas de especies extintas que habitaron la región 

durante el Pleistoceno. Diversos estudios arqueo-

zoológicos y paleontológicos parecen confirmar la 

presencia pasada de megafauna representada en 

las pinturas rupestres de Chiribiquete y la Serra-

nía de La Lindosa, donde figuras estilizadas de 

gran tamaño evocan escenas de interacción entre 

humanos y grandes animales hoy desaparecidos. 

Estas especies incluyen representaciones similares 

a perezosos gigantes (Megatheriidae), gliptodontes 

(Glyptodontidae), mastodontes (Gomphoteriidae), 

caballos americanos (Equidae), paleollamas (Came-

lidae), toxodontes (Toxodontidae), macrauquénidos 

(Macraucheniidae), tigres dientes de sable (Smilo-

don), así como otros grandes roedores y félidos. 

La iconografía rupestre, en conjunto con estudios 

de semillas, polen y huesos hallados en contextos 

estratigráficos, sugiere que estos animales fueron 

parte integral del entorno ecológico, espiritual y 

alimentario de los primeros grupos humanos.

A pesar de las controversias cronológicas, la con-

vergencia entre el auge del Homo sapiens en el 

continente y la extinción de la megafauna ha sido 

ampliamente reconocida como un proceso multifac-

torial, que combinó impactos climáticos con presión 

antrópica. Esto reafirma a Chiribiquete como un 

espacio clave para la reconstrucción de la ecología 

prehistórica de Suramérica.

Protección y conservación del territorio 
superlativo y excepcional de la humanidad

El Parque Nacional Natural Serranía de Chiribiquete, 

enclavado en el corazón de la Amazonia colombiana, 

representa la mayor área protegida del país y una 

de las selvas tropicales continuas más extensas 

del mundo. Su establecimiento inicial en 1989, 

con 1 298 955 hectáreas, fue seguido por dos 

ampliaciones notables: en 2013 (1 488 676 ha) y 

en 2018 (1 486 676 ha), alcanzando una extensión 

confirms the close relationship between biodiversity 

and indigenous cosmovision.

The aforementiones study also documents traces 

of some extinct species that inhabited the region 

during the Pleistocene. Various archaeozoological 

and paleontological studies seem to confirm the 

presence, in the past, of megafauna that appears 

represented in the rock paintings of Chiribiquete 

and the Lindosa Range, where stylized large figures 

evoke scenes of interaction between humans and 

now-extinct large animal species. The species that 

appear in the rock paintings include animals that 

look like giant sloths (Megatheriidae), as well as 

glyptodonts (Glyptodontidae), mastodons (Gom-

photeriidae), American horses (Equidae), paleol-

lamas (Camelidae), toxodonts (Toxodontidae), 

macraucheniids (Macraucheniidae), saber-toothed 

tigers (Smilodon) and other large felines, and large 

rodents. The rock iconography and the research 

on seeds, pollen and bones found in the different 

stratigraphic contexts suggest that these animals 

were an integral part of the ecological, spiritual and 

alimentary environment of the first human groups.

Despite the chronological controversies, a conver-

gence between the rise of Homo sapiens on the con-

tinent and the extinction of the megafauna has been 

widely recognized as a multifactorial process that 

combines climatic impacts with anthropic pressure. 

This reaffirms Chiribiquete as a key space for recon-

structing the prehistoric ecology of South America.

Protection and Conservation of a Superlative 
and Exceptional World Heritage Territory 

Parque Nacional Natural Serranía de Chiribiquete, 

embedded in the heart of the Colombian 

Amazonia, is the country’s largest protected area 

and one of the world’s most extensive continuous 

tropical forests. Its initial establishment in 1989, 

with 1 298 955 hectares, was followed by two 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

226 227

notable expansions (1 488 676 ha in 2013 

and 1 486 676 ha in 2018) that gave it a total 

extension of 4 268 095 hectares. This size is more 

than 2% of the total terrory of Colombia and 

is bigger than the territories of countries such 

as Switzerland or the Dominican Republic. The 

Parque Nacional Natural Serranía de Chiribiquete 

protects ecosystems of the highest biodiversity, 

critical ecological corridors, and territories with 

profound spiritual value for the indigenous peoples.

The international recognition of its exceptional 

natural and cultural value reached its peak with its 

inclusion (on July 2, 2018) in the World Heritage 

List of UNESCO, under the Mixed Site (natural and 

cultural) category, a lassification that is extremely 

complicated and strict to fulfill under the criteria 

of UNESCO’s World Heritage Convention. This 

distinction responds to the unique combination of 

biodiversity, symbolic significance and spirituality 

that characterizes the park. In particular, Chirib-

iquete is a sacred territory for the indigenous 

peoples that live there: both those who do it in 

voluntary isolation, and those that have a profound 

cosmogonic connection to the territory. Its exis-

tence has motivated the formulation of specific 

policies of cultural protection and self-determina-

tion that have turned this territory not only into 

an ecological sanctuary, but also into a bastion of 

human cultural continuity and memory.

Challenges for the Conservation of the Rock 
Heritage and Its Sacred Dimension

Despite its legal status and the international 

recognition, the Chiribiquete Range today faces 

unprecedented threats. The conservation of its 

rock heritage, intimately linked to the Amazonian 

sacred thought, requires much more than technical 

solutions: it demands an integrative approach that 

respects its spiritual character and the link be-

tween the territory and the indigenous peoples.

total de 4 268 095 hectáreas. Esta magnitud no solo 

implica una cobertura superior al 2 % del territorio 

nacional —mayor que países como Suiza o República 

Dominicana—, sino que salvaguarda ecosistemas de 

altísima biodiversidad, corredores ecológicos críticos 

y territorios con profundo valor espiritual para 

pueblos indígenas.

El reconocimiento de su valor natural y cultural 

excepcional culminó con su inclusión el 2 de julio 

de 2018 en la Lista del Patrimonio Mundial de 

la Humanidad de la UNESCO, bajo la categoría 

de sitio mixto (Natural y Cultural), una categoría 

por demás, muy complicada y estricta de cumplir 

en los criterios de la Convención de Patrimonio 

Mundial de la UNESCO. Esta distinción responde a 

la combinación única de biodiversidad, significado 

simbólico y espiritualidad que caracteriza al 

parque. En particular, Chiribiquete constituye un 

territorio sagrado, habitado por pueblos indígenas 

en aislamiento voluntario y poblaciones con una 

profunda conexión cosmogónica con el territorio. 

Su existencia ha motivado políticas específicas 

de protección cultural y de autodeterminación, 

haciendo de este parque no solo un santuario 

ecológico, sino también un baluarte de la memoria 

y continuidad cultural de la humanidad.

Desafíos para la conservación del patrimonio 
rupestre y su dimensión sagrada

A pesar del respaldo legal y el reconocimiento 

internacional, la Serranía de Chiribiquete enfrenta 

hoy amenazas sin precedentes. La conservación de 

su patrimonio rupestre, íntimamente ligado al pen-

samiento sagrado amazónico, requiere mucho más 

que soluciones técnicas: exige una mirada integra-

dora que respete su carácter espiritual y su vínculo 

territorial con los pueblos originarios.

La Amazonia colombiana está siendo perforada 

por redes de caminos ilegales, cultivos ilícitos y 

expansión ganadera, lo que ha provocado una 

deforestación galopante. Solo en 2024, la tasa de 

deforestación aumentó en un 35% en comparación 

con el año anterior, rompiendo la tendencia de dis-

minución sostenida entre 2022 y 2023. En la última 

década, se han perdido más de 1.2 millones de 

hectáreas de selva amazónica. Dentro del Parque 

Nacional Natural Serranía de Chiribiquete, se per-

dieron 525 hectáreas en apenas un año. El Resguar-

do Indígena Llanos del Yarí – Yaguará II, colindante 

con el parque, perdió otras 856 hectáreas.

Las imágenes satelitales y sobrevuelos recientes 

revelan la penetración de más de 81 km de vías 

ilegales dentro de zonas núcleo del parque. Estas 

carreteras abren paso a formas de ocupación vio-

lenta que no solo arrasan la biodiversidad, sino que 

también alteran los territorios sagrados y las prác-

ticas culturales indígenas. Este fenómeno se repite 

en toda la cuenca amazónica: en 2024, se perdieron 

6.7 millones de hectáreas de selva tropical prima-

ria. Solo Brasil representó el 42% de esta pérdida, 

seguido por Bolivia, que vio crecer su deforestación 

en un alarmante 200%.

El fuego, avivado por el año más caluroso jamás 

registrado, consumió cinco veces más selva que en 

2023, emitiendo 3.1 gigatoneladas de CO2 —más 

que las emisiones anuales de India por combus-

tibles fósiles. Este panorama no es meramente 

ambiental: evidencia la quiebra de un modelo 

económico y político que pone en riesgo la vida en 

el planeta, especialmente en territorios como Chi-

ribiquete, que encarnan la conexión ancestral entre 

humanidad, espiritualidad y naturaleza.

The Colombian Amazonia is being damaged by 

networks of illegal roads, illicit crops and the ex-

pansion of land dedicated to stockbreeding, all of 

which is causing galloping deforestation. Only in 

2024, the rate of deforestation increased by 35% 

compared to the previous year, breaking a sus-

tained decrease trend that ocurred between 2022 

and 2023. In the last decade, more than 1.2 million 

hectares of the Amazonia forest have been lost. 

Within Parque Nacional Natural Serranía de Chirib-

iquete, 525 hectares were lost in just one year. The 

Resguardo Indígena Llanos del Yarí – Yaguará II, 

bordering the park, lost another 856 hectares.

Satellite images and recent overflights have re-

vealed a penetration of more than 81 km of illegal 

roads within the park’s core zones. These highways 

open the way to forms of violent occupation that 

not only devastate the biodiversity, but also alter 

territories that the indigenous peoples consider 

sacred, and where they perform cultural practices. 

This phenomenon repeats throughout the Ama-

zon basin: in 2024, 6.7 million hectares of primary 

tropical forest were lost. Brazil alone represented 

42% of this loss, followed by Bolivia, which saw its 

deforestation grow by an alarming 200%.

In 2024 fire, fueled by the hottest year ever record-

ed, consumed five times more forest than in 2023, 

emitting 3.1 gigatons of CO2 —more than the annual 

emissions from fossil fuels in India. This panorama 

is not merely environmental: it highlights the break-

down of an economic and political model that puts 

life in the planet at risk, especially in territories like 

Chiribiquete that embody an ancestral connection 

between humanity, spirituality and nature.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

228 229

Mapa con la localización de la Serranía de Chiribiquete y los frentes de colonización que se vienen introduciendo progre-
sivamente desde hace varias décadas dentro de la amazonia colombiana. El color amarillo demarca la áreas deforestadas 
en los últimos años. Fuente: Castaño-Uribe (2019 a-b); Amazon Conservation Association & Fundación para la Conser-
vación y el Desarrollo Sostenible (FCDS). (2025). / Map showing the location of the Chiribiquete Range and the coloniza-
tion fronts that have been progressively introduced for several decades within the Colombian Amazon. The yellow color 
demarcates areas that have been deforested in recent years. Source: Castaño-Uribe (2019 a-b); Amazon Conservation 
Association & Foundation for Conservation and Sustainable Development (FCDS). (2025).

Reflexión final sobre nuestra ética 
de la conservación

El Parque Nacional Natural Serranía de Chiribi-

quete emerge, a la luz de más de tres décadas 

de investigación interdisciplinaria, como un nodo 

axial en la comprensión del poblamiento temprano 

Final Reflection on Our Conservation Ethics

After more than three decades of interdisciplin-

ary research, Chiribiquete National Natural Park 

emerges not as an archaeological peripheral area, 

but rather as an axial node for understanding of 

the early settlement of South America. Its vast and 

coherent corpus of rock art —more than 80 000 

pictographs distributed throughout continuous sty-

listic phases over at least 20 000 years— is one of 

the continent’s most complex expressions of visual, 

symbolic and cosmogonic thought. Stratigraph-

ic, lithic, bioarchaeological and paleobotanical 

evidence confirms not only that human occupation 

started during the Pleistocene, but also that there 

were sophisticated ritual, funerary and territorial 

management practices in a context of very high 

biodiversity.

This articulation between landscape, iconography 

and spirituality turns Chiribiquete into a cosmic 

maloca that acts as a natural architecture of knowl-

edge, a geoastronomical observatory and a sacred 

territory which is still active for the current indig-

enous peoples —including the groups that live in 

voluntary isolation. However, this richness currently 

faces a critical threat: the deforestation induced by 

illegal roads, extensive cattle ranching and illicit 

crops. It has caused the loss of more than 500 

hectares within the park in 2024 alone, evidencing 

a structural failure of Colombia and its systems for 

the control of the territory and the protection of 

world heritage sites.

Faced with this reality, it is urgent to consolidate 

an integral strategy that combines ecological pro-

tection, recognition of the site’s sacred dimension 

and intercultural governance. This is an indispens-

able condition for the biocultural sustainability of 

the Colombian Amazon and its exceptional heri-

tage for humanity.

As Arne Næss wrote, “deep knowledge of nature 

does not lead to domination, but to reverence.” 

We believe that Chiribiquete must not only be 

conserved: it must be listened to. Chiribiquete will 

not only be known for what is described; its legacy 

and its vital role for our ancestry must be honored.

de Sudamérica, y no como una periferia arqueoló-

gica. Su vasto y coherente corpus de arte rupestre 

—más de 80 000 pictografías en fases estilísticas 

continuas durante al menos 20 000 años— cons-

tituye una de las expresiones más complejas de 

pensamiento visual, simbólico y cosmogónico 

del continente. La evidencia estratigráfica, lítica, 

bioarqueológica y paleobotánica confirma no solo 

ocupaciones humanas desde el Pleistoceno, sino 

también prácticas rituales, funerarias y de manejo 

territorial sofisticadas, en un contexto de altísima 

biodiversidad.

Esta articulación entre paisaje, iconografía y espiri-

tualidad posiciona a Chiribiquete como una maloca 

cósmica: arquitectura natural del conocimiento, 

observatorio geoastronómico, y territorio sagrado 

aún activo para pueblos indígenas actuales, inclui-

dos grupos en aislamiento voluntario. Sin embargo, 

esta riqueza enfrenta hoy una amenaza crítica: la 

deforestación inducida por vías ilegales, ganadería 

extensiva y cultivos ilícitos ha causado la pérdida 

de más de 500 hectáreas dentro del parque solo 

en 2024, evidenciando un fracaso estructural de los 

colombianos y sus sistemas de control territorial y 

de protección patrimonial.

Ante esta realidad, urge consolidar una estrate-

gia integral que combine protección ecológica, 

reconocimiento de la dimensión sagrada del sitio 

y gobernanza intercultural, como condición indis-

pensable para la sostenibilidad biocultural de la 

Amazonia colombiana y su patrimonio excepcional 

para la humanidad.

Como escribió Arne Næss, «el conocimiento pro-

fundo de la naturaleza no lleva al dominio, sino a la 

reverencia». Nosotros opinamos que Chiribiquete 

no solo debe ser conservado: debe ser escuchado. 

Chiribiquete no solo se conocerá por lo que se des-

cribe, se debe honrar por su legado y su papel vital 

para nuestra ancestralidad.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

230 231

Vista panorámica de los cerros de Mavicure en Guanía, Colombia. / 
An panoramic view of the Cerros de Mavicure in Guanía. Colombia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

232 233

Los paisajes sagrados de 
Canaima: cosmovisión y 
espiritualidad de los primeros 
habitantes del Escudo 
Guayanés
The sacred landscapes of 
Canaima: Cosmovision and 
spirituality of the first inhabitants 
of the Guiana Shield
JOSÉ MIGUEL PÉREZ-GÓMEZ / ROGER SWIDOROWICZ

Introducción

El paisaje sagrado se define como un espacio 

geográfico que adquiere significados espirituales 

o religiosos para las comunidades que lo habitan o 

frecuentan, convirtiéndose en un elemento central 

en la conformación de identidades culturales, espi-

rituales y sociales (Eliade, 1957; Tilley, 1994; Knapp 

& Ashmore, 1999; Chippindale y Nash, 2004). Estos 

paisajes, construidos culturalmente, no dependen 

únicamente de modificaciones físicas, sino del cú-

mulo de actos rituales y simbólicos que se inscriben 

en ellos y los transforman en escenarios narrativos 

cargados de memoria social (Reese-Taylor, 2012).

En este contexto, el presente capítulo examina el con-

cepto de paisajes sagrados en la región del Parque 

Nacional Canaima, situada en el escudo guayanés 

venezolano, y propone que la magnificencia natural 

de esta región, con sus tepuyes, imponentes mon-

tañas tabulares únicas en el mundo, y sus especta-

culares caídas de agua como el Salto Ángel (Fig. 1) 

jugó un papel determinante en la cosmovisión de sus 

antiguos habitantes. Los recientes hallazgos arqueo-

lógicos, que incluyen arte rupestre, artefactos líticos 

y fragmentos cerámicos (Rouse & Cruxent, 1963; 

Pérez-Gómez & Swidorowicz, 2023, 2025), sugieren 

que estos grupos humanos, activos durante el periodo 

de transición entre el Pleistoceno y el Holoceno en 

Sudamérica, aproximadamente entre 13 000 y 9 000 

años antes del presente, no solo habitaron este paisaje, 

sino que posiblemente lo experimentaron y concep-

tualizaron como un entorno sagrado, cargado de 

significados espirituales y simbólicos.

Introduction

A sacred landscape is defined as a geographical 

space that acquires spiritual or religious significance 

for the communities that inhabit or frequent it, beco-

ming a central element in the construction of cultu-

ral, spiritual, and social identities (Eliade, 1957; Tilley, 

1994; Knapp & Ashmore, 1999; Chippindale & Nash, 

2004). These landscapes, culturally constructed, do 

not rely solely on physical modifications, but rather 

on the accumulation of ritual and symbolic acts that 

inscribe themselves into the terrain, transforming it 

into a narrative setting imbued with social memory 

(Reese-Taylor, 2012).

Within this framework, the present chapter exam-

ines the concept of sacred landscapes in the region 

of Parque Nacional Canaima, located in the Vene-

zuelan Guiana Shield, and proposes that the natural 

magnificence of this territory, with its tepuis, the 

monumeåntal tabletop mountains unique to the 

region, and its spectacular waterfalls such as Salto 

Angel (Fig. 1), played a decisive role in shaping the 

cosmology of its earliest inhabitants. Recent archae-

ological discoveries, including rock art, lithic tools, 

and ceramic fragments (Rouse & Cruxent, 1963; 

Pérez-Gómez & Swidorowicz, 2023, 2025), suggest 

that these human groups, active during the tran-

sitional period between the Pleistocene and Ho-

locene in South America, approximately between 

13 000 and 9 000 years before present, not only 

inhabited this landscape, but likely experienced and 

conceptualized it as a sacred environment, charged 

with spiritual and symbolic meanings.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

234 235

Tal como se argumenta en estudios sobre geografía 

sagrada, los paisajes se convierten en sagrados a través 

de acciones humanas que los vinculan con narrativas 

mítico-históricas, y estas narrativas, a su vez, estructu-

ran espacial y temporalmente los rituales y la memoria 

colectiva (Basso, 1984; Reese-Taylor, 2012). En el caso 

de Canaima, es plausible que algunos de los motivos 

representados en el arte rupestre, particularmente los 

patrones abstractos, reflejen interpretaciones simbólicas 

relacionadas con el paisaje, estilizaciones de los tepu-

yes, cascadas y ríos, incorporadas a una cosmología 

ancestral (Pérez-Gómez & Swidorowicz, 2023, 2025).

Esta hipótesis se ve reforzada por la cosmovisión del pue-

blo indígena pemón, quienes hoy día consideran a los 

tepuyes como entidades sagradas habitadas por espíritus 

como los mawari, lo que tal vez evidencia una continui-

dad cultural que da al paisaje un carácter persistente 

de sacralidad (Koch-Grünberg, 1979; de Cora, 1957; 

Thomas, 1987; Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 

2002). Así como las culturas mesoamericanas emplearon 

elementos del entorno natural, como montañas, cuevas o 

cuerpos de agua, para construir espacios rituales vincu-

lados a relatos fundacionales y cosmológicos (Freidel et 

al., 1993; Brady & Ashmore, 1999; Reese-Taylor, 2012), 

las antiguas culturas del Escudo Guayanés parecen haber 

hecho lo propio con los imponentes relieves y caídas de 

agua presentes en el Parque Nacional Canaima.

El análisis de estos elementos en conjunto, paisaje, 

arte rupestre, materiales arqueológicos, y tradición oral 

viva, permite proponer que Canaima no fue solamen-

te un escenario natural espectacular, sino un paisaje 

sagrado fundamental en la construcción simbólica del 

mundo para los grupos humanos que lo habitaron 

hace más de 10 000 años. Este enfoque se alinea con 

una corriente arqueológica que considera los paisajes 

como entidades dinámicas, cargadas de significado a 

través del tiempo y que son esenciales para compren-

der la espiritualidad, territorialidad y cosmogonía de 

las culturas ancestrales (Eliade, 1957; Knapp & Ashmo-

re, 1999; Reese-Taylor, 2012).

As argued in studies of sacred geography, land-

scapes become sacred through human actions that 

link them to mytho-historical narratives, and these 

narratives, in turn, spatially and temporally structure 

rituals and collective memory (Basso, 1984; Re-

ese-Taylor, 2012). In the case of Canaima, it is plau-

sible that some of the motifs found in the rock art, 

particularly abstract patterns, reflect symbolic inter-

pretations of the landscape, stylized representations 

of tepuis, waterfalls, and rivers, embedded within an 

ancestral cosmology (Pérez-Gómez & Swidorowicz, 

2023, 2025).

This hypothesis is further supported by the world-

view of the pemón indigenous people, who today 

regard the tepuis as sacred entities inhabited by 

spirits such as the mawari, possibly indicating a 

cultural continuity that endows the landscape with a 

persistent sacred character (Koch-Grünberg, 1979; 

de Cora, 1957; Thomas ,1987; Gutiérrez, 2002; 

Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). Just as Mesoamerican 

cultures used natural features, mountains, caves, or 

bodies of water, to construct ritual spaces tied to 

foundational and cosmological narratives (Freidel 

et al., 1993; Brady & Ashmore, 1999; Reese-Taylor, 

2012), the ancient cultures of the Guiana Shield ap-

pear to have done likewise with the dramatic land-

forms and waterfalls of Parque Nacional Canaima.

The analysis of these elements as an integrated 

whole, landscape, rock art, archaeological materi-

als, and living oral tradition, supports the proposal 

that Canaima was not merely a spectacular natural 

setting, but a sacred landscape fundamental to the 

symbolic construction of the world for the human 

groups who inhabited it over 10 000 years ago. This 

approach aligns with an archaeological perspective 

that views landscapes as dynamic entities, imbued 

with meaning over time and essential for under-

standing the spirituality, territoriality, and cosmology 

of ancestral cultures (Eliade, 1957; Knapp & Ash-

more, 1999; Reese-Taylor, 2012).

Contexto Geográfico y Ambiental

La región del Escudo Guayanés venezolano, en par-

ticular el Parque Nacional Canaima y la Gran Sabana, 

constituye una de las áreas geológicas, ecológicas y 

paisajísticas más singulares y antiguas del planeta (Hu-

ber, 1995; Briceño & Schubert, 1992). Geológicamen-

te, forma parte del cratón precámbrico del Escudo 

Guayanés, con rocas que datan de entre 1.7 y 3.6 mil 

millones de años, lo que la convierte en una de las 

formaciones más antiguas de la Tierra. Este antiguo 

Geographic and Environmental Context

The Venezuelan Guiana Shield region—especially 

Parque Nacional Canaima and the Gran Sabana, is 

among the planet’s most geologically, ecologically, 

and scenically unique and ancient landscapes (Huber, 

1995; Briceño & Schubert ,1992). Geologically, it is 

part of the Precambrian Guiana Shield craton, with 

rocks dating from approximately 1.7 to 3.6 billion 

years ago, making it one of Earth’s oldest geological 

formations. This ancient basement is topped by 

Fig 1. Vista lateral del Salto Ángel, la caída de agua ininterrumpida más alta del mundo, ubicada en el Parque Nacional 
Canaima. Esta imponente cascada, de 807 metros de altura, se precipita desde la cima del Auyantepui, una montaña 
considerada sagrada por el pueblo indígena pemón, habitantes ancestrales y contemporáneos de la región. Imagen: © 
José Miguel Pérez-Gómez. / Side view of Salto Angel, the tallest uninterrupted waterfall in the world, located in Parque 
Nacional Canaima. This majestic cascade, with a height of 807 meters, plunges from the summit of Auyantepui, a moun-
tain considered sacred by the pemón indigenous people, both ancestral and contemporary inhabitants of the region. 
Image: © José Miguel Pérez-Gómez.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

236 237

the Formación Roraima, composed of quartzose 

sandstones, siltstones, and sedimentary clays, that 

create the iconic tepuis: flat-topped mountains with 

sheer vertical cliffs (Fig. 2), such as Mount Roraima, 

Auyán-tepui, and the Chimantá Massif (Briceño & 

Schubert, 1992).

Parque Nacional Canaima, established in 1962 to 

protect this unique natural heritage, covers more 

than 30 000 km², ranking among the world’s largest 

national parks. It was designated a UNESCO World 

Heritage Natural Site in 1994 (IUCN 1994). The park 

lies south of the Orinoco River within the autono-

mous municipalities of Gran Sabana, Sifontes, and 

Piar in Bolívar state. Three main physiographic zones 

can be identified within the park: lowlands (up to 

500 m a.s.l.), midlands (500–1500 m), and highlands 

(1500–3000 m), the latter dominated by the monu-

mental tepuis (Fig. 2).

The park lies predominantly within the Caroní River 

basin, one of the most important hydrological sys-

tems of the Guiana region. Fed by tepui-sourced 

streams such as those on Kukenán, it descends 

steeply to join the Orinoco. This hydrographic 

network not only shapes the region’s terrain but 

also sustains a remarkable biodiversity mosaic 

of forests, savannas, grasslands, and shrublands, 

with high levels of endemism (Huber, 1995; CVG-

EDELCA, 2003).

Climatically, this environment is influenced by the 

Intertropical Convergence Zone and northeast trade 

winds. When these moist winds hit the tepui slopes, 

they generate intense rainfall and persistent cloud 

cover, resulting in a monsoonal climate regime. Aver-

age annual precipitation is approximately 3169 mm, 

mostly falling between May and November (Rivera 

et al., 2006).

The region’s ecological diversity is equally signif-

icant. Forests cover more than 60% of the park, 

basamento está coronado por la Formación Roraima, 

un conjunto de areniscas cuarzosas, limolitas y arcillas 

sedimentarias que conforman los icónicos tepuyes, 

montañas tabulares de paredes verticales y cimas pla-

nas (Fig. 2), como el Monte Roraima, el Auyán-tepui y 

el macizo del Chimantá (Briceño & Schubert, 1992).

El Parque Nacional Canaima, creado en 1962 con 

el fin de preservar esta singularidad natural, se ex-

tiende por más de 30 000 km², lo que lo convierte 

en uno de los parques nacionales más grandes del 

mundo. Fue declarado Patrimonio Natural de la 

Humanidad por la UNESCO en 1994 (IUCN 1994). 

Se ubica al sur del río Orinoco, dentro de los mu-

nicipios autónomos Gran Sabana, Sifontes y Piar 

del estado Bolívar. En su interior se identifican tres 

unidades fisiográficas principales: las tierras bajas 

(hasta 500 m s.n.m.), las tierras medias (entre 500 

y 1500 m), y las tierras altas (entre 1500 y 3000 m), 

dominadas por los tepuyes, verdaderas estructuras 

geológicas de escala monumental (Fig. 2).

El Parque Canaima se encuentra mayoritariamente 

dentro de la cuenca del río Caroní, una de las más 

importantes de la región Guayanesa, que origina 

en las cumbres de los tepuyes como el Kukenán y 

desciende por abruptas pendientes hasta unirse 

con el Orinoco. Este sistema hidrográfico no solo 

moldea el relieve, sino que también nutre una bio-

diversidad única, en la que se combinan bosques, 

sabanas, herbazales y arbustales con alto nivel de 

endemismo (Huber, 1995; CVG-EDELCA, 2003).

Desde una perspectiva ambiental, las condiciones 

climáticas están determinadas por la influencia 

de la Zona de Convergencia Intertropical y los 

vientos alisios del noreste, que al chocar con las 

laderas de los tepuyes provocan lluvias intensas y 

nubosidad constante. Esto resulta en un régimen 

climático monzónico con una precipitación prome-

dio anual de 3169 mm, concentrada entre mayo y 

noviembre (Rivera et al., 2006). 

followed by savannas (27%) and shrublands (6.1%) 

(Huber, 1986; Huber & Alarcón, 1994). This ecolog-

ical richness supports unique habitats that sustain 

highly specialized plant and animal species. Among 

the most striking features of the landscape are the 

majestic waterfalls that descend from the summits of 

the tepuis, such as Salto Angel, the tallest uninter-

rupted waterfall on the planet, with a height of 807 

meters (Fig. 1). This awe-inspiring cascade plunges 

from Auyán-tepui, a mountain regarded as sacred by 

the pemón people.

From a sensory and emotional perspective, the 

interaction of the region’s earliest inhabitants with 

these extreme environments must have left profound 

impressions (Figs. 3-4). As Schama (1995) argues, 

landscape is not merely observed, it is lived and felt, 

shaping the perceptions and sensibilities of those 

La diversidad ecológica de la región es igualmente 

significativa. Los bosques abarcan más del 60% del 

parque, seguidos por sabanas (27%) y arbustales 

(6.1%) (Huber, 1986; Huber & Alarcón, 1994). Esta 

diversidad ecológica sustenta hábitats únicos que 

albergan especies vegetales y animales altamente 

especializadas. Entre los rasgos más sobresalientes 

del paisaje destacan las majestuosas cascadas que 

descienden desde las cumbres de los tepuyes, 

como el Salto Ángel, la caída de agua ininterrum-

pida más alta del planeta, con 807 metros de 

altura (Fig. 1). Esta imponente cascada se precipi-

ta desde el Auyán-tepui, montaña sagrada para el 

pueblo pemón.

Desde una perspectiva sensorial y emocional, la 

interacción de los primeros habitantes con estos am-

bientes extremos debió haber generado impresiones 

profundas (Figs. 3-4). Schama (1995) argumenta que 

el paisaje no solo se contempla, sino que se vive y 

se siente, moldeando la percepción y la sensibilidad 

de quienes lo experimentan. Así, elementos como la 

Fig. 2. Mapa digital de relieve sombreado obtenido a 
partir de la Misión de Topografía por Radar del Trans-
bordador Espacial (SRTM) de la NASA, que muestra la 
ubicación del área de estudio en el contexto del Parque 
Nacional Canaima. Los sitios arqueológicos se muestran 
en la imagen de radar ampliada, que ilustra su localiza-
ción. Imágenes del USGS y Garrity et al. (2004), Imagen 
de radar proveniente de los sensores TanDEM-X, (DLR), 
con adiciones. / Shaded relief digital map generated 
from NASA’s Shuttle Radar Topography Mission (SRTM), 
showing the location of the study area within the context 
of Parque Nacional Canaima. Archaeological sites are 
displayed in the enlarged radar image, which illustrates 
their specific location. Images from USGS and Garrity et 
al. (2004); radar image from TanDEM-X sensors (DLR), 
with additions.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

238 239

Figs. 3-4. Extremo del Akopan-tepui, conocido como “El Castillo”, localizado en el extremo oriental de la montaña, no lejos 
del abrigo rocoso del Upuigma-tepui. La imagen a continuación muestra parte de la extensión del Akopan-tepui, cuya lon-
gitud total es de un poco más de 22 km. El helicóptero se encuentra posicionado frente al abrigo rocoso del Upuigma-te-
pui. Imágenes: © José Miguel Pérez-Gómez y Roger Swidorowicz. / Eastern end of Akopan-tepui, known as “El Castillo,” 
located at the easternmost part of the mountain, not far from the Upuigma-tepui rock shelter. The image below shows a 
portion of the Akopan-tepui’s full extension, which spans just over 22 km. The helicopter is positioned directly in front of the 
Upuigma-tepui rock shelter. Images: © José Miguel Pérez-Gómez and Roger Swidorowicz.

who experience it. In this light, elements such as 

the immensity of Auyán-tepui, the constant roar of 

Salto Angel, and the mystical density of the forests 

at the base of the tepuis may have been interpreted 

as manifestations of the sacred. These experiences 

were likely internalized and codified into symbols, 

myths, and ritual practices, as evidenced by recently 

documented rock art at sites such as Upuigma-tepui 

(Fig. 5) and Kusari-tepui (Pérez-Gómez & Swidoro-

wicz, 2023, 2025).

This geographic and environmental context thus 

provides an essential interpretive framework for 

understanding how the landscapes of Canaima 

not only shaped modes of life, but also structured 

deeply spiritual worldviews. This interpretation finds 

inmensidad del Auyán-tepui, el retumbar constante 

del Salto Ángel y la espesura mística de los bosques 

en las faldas de los tepuyes pudieron haber sido inter-

pretados como manifestaciones de lo sagrado. Estas 

experiencias habrían sido internalizadas y codificadas 

en símbolos, mitos y prácticas rituales, como lo evi-

dencia el arte rupestre descubierto recientemente en 

sitios como el Upuigma-tepui (Fig. 5) y Kusari-tepui 

(Pérez-Gómez & Swidorowicz, 2023, 2025).

Este contexto geográfico y ambiental forma, por tanto, 

un marco interpretativo esencial para comprender 

cómo los paisajes de Canaima no solo condicionaron 

modos de vida, sino que también estructuraron 

visiones del mundo profundamente espiritualizadas. 

Esta lectura encuentra continuidad en las creencias 

Fig. 5. Fotografía aérea del abrigo rocoso del Upuigma-tepui, con el tepui al fondo. La cercanía del arte rupestre a estas 
imponentes montañas sugiere un vínculo que muy posiblemente entrelaza la espiritualidad con el paisaje. Imagen: © 
José Miguel Pérez-Gómez. / Aerial photograph of the Upuigma-tepui rock shelter, with the tepui in the background. The 
proximity of the rock art to these imposing mountains suggests a connection that very likely intertwines spirituality with 
the landscape. Image: © José Miguel Pérez-Gómez.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

240 241

continuity in the contemporary beliefs of the pemón 

people, who still regard the tepuis as inhabited by 

spirits, reaffirming the enduring importance of these 

landscapes as symbolic and sacred centers that have 

persisted for millennia (de Cora, 1957; Thomas, 

1987; Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002).

Recent Archaeological Evidence

Recent archaeological investigations in Parque 

Nacional Canaima have documented a previously 

unknown cultural complex, characterized by a re-

markable corpus of rock art and a significant assem-

blage of lithic and ceramic materials. These findings, 

concentrated primarily in rock shelters located in 

the Canaima region, some at the base of tepuis 

such as Upuigma-tepui (Figs. 5-6) and Kusari-tepui 

(Figs. 7-8), reveal an intense interaction between 

prehistoric human communities and the monumental 

landscapes of the Guiana Shield (Pérez-Gómez & 

Swidorowicz, 2023, 2025).

contemporáneas del pueblo pemón, quienes aún 

consideran que los tepuyes están habitados por 

espíritus, reafirmando la importancia de estos 

paisajes como núcleos simbólicos y sagrados que han 

perdurado por milenios (de Cora, 1957; Thomas, 1987; 

Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002).

Evidencias arqueológicas recientes

Las investigaciones arqueológicas recientes en el 

Parque Nacional Canaima han permitido documentar 

un complejo cultural anteriormente desconocido, 

caracterizado por un notable corpus de arte 

rupestre y un significativo conjunto de materiales 

líticos y cerámicos. Estos hallazgos, concentrados 

principalmente en abrigos rocosos situados en la 

región de Canaima, algunos al pie de los tepuyes, 

como el Upuigma-tepui (Figs. 5-6) y el Kusari-tepui 

(Figs. 7-8), revelan una intensa interacción entre las 

comunidades humanas prehistóricas y los paisajes 

monumentales del Escudo Guayanés (Pérez-Gómez & 

Fig. 6. Sector central del panel “Principal” del Upuigma-tepui mostrando signos geométricos, algunos de los cuales po-
drían representar hitos en el paisaje como montañas, arboles, ríos y cascadas. Imagen: © José Miguel Pérez-Gómez. / 
Central section of the “Main” panel at Upuigma-tepui, showing geometric signs, some of which may represent landscape 
features such as mountains, trees, rivers, and waterfalls. Image: © José Miguel Pérez-Gómez.

The recorded rock art includes both petroglyphs 

and pictographs, composed of stylized geometric 

motifs such as ladder shapes, zigzag lines, aligned 

dots, concentric circles, as well as claviform and 

penniform figures. The recurrence of some of these 

designs suggests a symbolic function, possibly re-

lated to the schematic representation of prominent 

natural features such as tepuis, rivers, and water-

falls, elements understood as sacred spaces within 

indigenous cosmologies (Clottes & Lewis-Williams, 

1998; de Cora, 1957; Thomas, 1987; Gutiérrez, 

2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002; Pérez-Gómez & 

Swidorowicz, 2023, 2025).

Archaeological contexts associated with these rock 

art panels have revealed lithic tools and ceramic 

fragments, indicating a prolonged and structured 

occupation of the area beginning in the Pleisto-

cene-Holocene transition. Among the lithic artifacts, 

plano-convex scrapers, bifacial knives, and projectile 

points made from local materials such as jasper and 

quartz stand out (Fig. 9). This technological reper-

toire closely resembles early lithic industries such as 

the El Jobo Complex, extensively documented at 

Taima-Taima and other regions of northern South 

America (Cruxent, 1970, 1971; Rouse & Cruxent, 

1963; Cruxent & Rouse, 1982). The technological 

and stylistic continuity observed in the Canaima lithic 

assemblages (Fig. 9), particularly at sites such as 

Upuigma and Kusari-Tepui, as well as in the Canai-

ma savanna, points to a long-lasting tradition that 

evolved from hunter-gatherer lifeways to later phases 

associated with agricultural practices. This transition 

is evidenced by the presence of hand axes, hoes, 

and other tools designed for soil management 

(Fig. 10), likely in response to ecological shifts 

during the Holocene, such as the extinction of 

megafauna and the reorganization of ecological 

niches (Roosevelt et al., 1996; Nami, 2016).

The Canaima region has been the subject of 

archaeological studies since the mid-20th century. 

Swidorowicz, 2023, 2025). El arte rupestre registrado 

comprende tanto petroglifos como pictogramas, 

definidos por motivos geométricos estilizados: 

escaleriformes, líneas zigzagueantes, puntos 

alineados, círculos concéntricos, así como formas 

claviformes y peniformes. La recurrencia de algunos 

de estos diseños sugiere una función simbólica tal vez 

vinculada a la representación esquemática de rasgos 

naturales prominentes, como los tepuyes, ríos y las 

cascadas, entendidos como espacios sagrados en 

la cosmovisión indígena (Clottes & Lewis-Williams, 

1998; de Cora, 1957; Thomas, 1987; Gutiérrez, 

2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002; Pérez-Gómez & 

Swidorowicz, 2023, 2025).

Asociado a estos paneles de arte rupestre se han 

identificado contextos arqueológicos con herra-

mientas líticas y fragmentos cerámicos, lo que 

permite establecer una ocupación prolongada y 

estructurada desde la transición Pleistoceno-Holo-

ceno. Entre los artefactos líticos destacan raspado-

res plano-convexos, cuchillos bifaciales y puntas de 

proyectil, elaborados en materiales locales como 

jaspe y cuarzo (Fig. 9). Este repertorio tecnológico 

guarda estrechas semejanzas con industrias líticas 

tempranas como la del complejo El Jobo, amplia-

mente documentado en Taima-Taima y otras regio-

nes del norte de Sudamérica (Cruxent, 1970, 1971; 

Rouse & Cruxent, 1963; Cruxent & Rouse, 1982). La 

continuidad tecnológica y estilística observada en 

los conjuntos líticos de Canaima (Fig. 9), especial-

mente en los sitios de Upuigma y Kusari-Tepui, así 

como en la sabana de Canaima, apunta a una tradi-

ción perdurable que evolucionó desde una época 

de cazadores-recolectores a fases correspondientes 

con periodos de tipo agriculturalista evidenciado 

mediante hachas de mano, azadas y otras herra-

mientas desarrolladas para trabajar la tierra (Fig. 10), 

tal vez en respuesta a cambios ecológicos durante 

el Holoceno, como la extinción de megafauna y la 

reorganización de nichos ecológicos (Roosevelt et 

al., 1996; Nami, 2016).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

242 243

Figs. 7-8. Fotografía del Panel Nor-
te. En la imagen siguiente se aprecia 
el detalle seleccionado, el cual ha 
sido procesado mediante DStretch, 
un algoritmo que es capaz de desta-
car signos, que en algunos casos se 
han desvanecido por los elementos, 
y que no son visibles al ojo humano. 
Imágenes: © José Miguel Pérez-Gó-
mez/DStretch. / Photograph of the 
North Panel. The following image 
shows a selected detail, processed 
using DStretch, an algorithm capa-
ble of enhancing signs that, in some 
cases, have faded due to exposure 
to the elements and are no longer 
visible to the human eye. Images: 
© José Miguel Pérez-Gómez/DS-
tretch.

Researchers such as Walther Dupouy (1956-

1957, 1960) and José María Cruxent (1970, 1971) 

documented preceramic tools in areas such as the 

Icabarú River, the Paragua River, and the Kukenán 

region. These tools, mainly scrapers and stemmed 

projectile points, show strong similarities with artifacts 

found in Brazil, the Guianas, and Colombia (Evans 

& Meggers, 1960; Boomert, 1980; Williams, 2003; 

Morcote-Ríos et al., 2020). Recent investigations have 

expanded and contextualized these earlier findings. 

La región de Canaima ha sido objeto de estudios 

arqueológicos desde mediados del siglo XX Inves-

tigadores como Walther Dupouy (1956-1957, 1960) 

y José María Cruxent (1970, 1971) documentaron he-

rramientas precerámicas en localidades como el río 

Icabarú, el río Paragua y el área de Kukenán. Estas 

herramientas, principalmente raspadores y puntas 

pedunculadas, muestran gran similitud con arte-

factos hallados en Brasil, las Guayanas y Colombia 

(Evans & Meggers, 1960; Boomert, 1980; Williams, 

Fig. 9. Artefactos líticos, co-
rrespondientes a una fase de 
cazadores-recolectores de los 
primeros habitantes de la re-
gión de Canaima colectados 
por el señor Rudy Truffino y 
su esposa durante numerosas 
exploraciones en los alrede-
dores del río Carrao y pueblo 
de Canaima. Imagen: © José 
Miguel Pérez-Gómez. / Lithic 
artifacts corresponding to a 
hunter-gatherer phase of the 
early inhabitants of the Ca-
naima region, collected by 
Mr. Rudy Truffino and his wife 
during numerous explorations 
around the Carrao River and 
the village of Canaima. Image: 
© José Miguel Pérez-Gómez.

Fig. 10. Artefactos líticos en forma de hachas de mano 
correspondientes a una fase agriculturalista de los an-
tiguos habitantes de esta región. Estos objetos fueron 
colectados por el señor Rudy Truffino y su esposa duran-
te sus recorridos por el río Carrao y el área de Canaima. 
Imagen: © José Miguel Pérez-Gómez. / Ground stone 
tools in the form of celts and hand axes, corresponding 
to an agriculturalist phase of the ancient inhabitants of 
this region. These objects were collected by Mr. Rudy 
Truffino and his wife during their explorations along the 
Carrao River and the Canaima area. Image: © José Mi-
guel Pérez-Gómez.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

244 245

Comparative studies of lithic assemblages collected 

from the Canaima savanna and rock shelters with 

associated rock art reveal consistent technological 

patterns, including cores, debitage flakes, and 

projectile points similar to “Fell points,” known for 

their large size and fluted stems. According to various 

studies, these types have been dated to between 

11 000 and 8000 years before present (Dennis 

Stanford, personal communication, 2010; Nami, 

2016; Evans & Meggers, 1960).

These findings place Canaima within an extensive 

network of cultural interaction that connects the 

Guiana Shield with the Amazon Basin, the Andes, 

and the Patagonian region. Technological parallels 

with complexes such as the Sipaliwini in Suriname 

(Boomert & Kroonenberg, 1977; Boomert ,1980) 

and the preceramic lithic horizon of Rupununi sup-

port the hypothesis of a shared lithic tradition on a 

regional scale.

Furthermore, macroscopic analysis of tools housed 

at the Universidad Simón Bolívar has allowed for the 

characterization of their raw materials and metric at-

tributes, confirming their affiliation with the so-called 

Canaima Complex, initially described by archaeolo-

gist José María Cruxent in 1959 (Rouse & Cruxent, 

1963; Cruxent & Rouse, 1982). These pieces of evi-

dence demonstrate not only the technical sophistica-

tion of their makers but also the persistence of deep 

cultural traditions over time, indicating long-term 

cultural continuity among these amerindian groups 

in the region (Fig. 10).

Additionally, within the archaeological context of 

Parque Nacional Canaima, a small but significant 

assemblage of ceramic fragments has been docu-

mented. Some of these fragments display rudimen-

tary incised decorations and simple slip applications, 

indicative of an early utilitarian production (Fig. 11). 

The presence of these remains suggests processes 

of sedentarization or semi-sedentarization during the 

2003; Morcote-Ríos et al., 2020). Investigaciones re-

cientes han permitido ampliar y contextualizar estos 

hallazgos. Estudios comparativos de conjuntos líticos 

recolectados en la sabana de Canaima y los abrigos 

con arte rupestre muestran patrones tecnológicos 

consistentes, incluyendo núcleos, lascas de descar-

te y puntas similares a las «Fell points», conocidas 

por su gran tamaño y pedúnculo acanalado, cuya 

fechación de acuerdo con distintos estudios estaría 

comprendida entre 11 000 y 8000 años AP (Dennis 

Stanford, comunicación personal, 2010; Nami, 2016; 

Evans y Meggers, 1960).

Estos hallazgos ubican a Canaima dentro de una 

extensa red de interacción cultural que conecta el 

Escudo Guayanés con la cuenca amazónica, los Andes 

y la región patagónica. Los paralelos tecnológicos con 

complejos como el Sipaliwini en Surinam (Boomert 

& Kroonenberg, 1977; Boomert, 1980) y el horizonte 

lítico precerámico de Rupununi refuerzan la hipótesis 

de una tradición lítica compartida a escala regional. 

Además, el análisis macroscópico de las herramien-

tas almacenadas en la Universidad Simón Bolívar ha 

permitido caracterizar sus materias primas y atributos 

métricos, confirmando su adscripción al denominado 

Complejo Canaima, descrito inicialmente por el ar-

queólogo José María Cruxent en 1959 (Rouse & Cru-

xent, 1963; Cruxent & Rouse, 1982). Estas evidencias 

demuestran no solo la sofisticación técnica de sus 

fabricantes, sino también la persistencia de tradicio-

nes culturales profundas a lo largo del tiempo las 

cuales evidencian una continuidad cultural de estos 

grupos amerindios en la región (Fig. 10).

Adicionalmente, en el contexto arqueológico del 

Parque Nacional Canaima se ha documentado un 

conjunto reducido pero significativo de fragmentos 

cerámicos, algunos de los cuales presentan deco-

raciones incisas rudimentarias y aplicaciones con 

engobe simples, indicativas de una producción 

utilitaria temprana (Fig. 11). La presencia de estos 

Middle and Late Holocene, approximately between 

6000 and 1000 years before present, closely linked 

to the domestic, ritual, and subsistence activities of 

the human groups who inhabited the region, includ-

ing the creation of rock art (Pérez-Gómez & Swidoro-

wicz, 2023, 2025).

Although ceramics appear in lower proportions com-

pared to lithic materials, their informational value is 

substantial, offering key insights into everyday life 

and possible symbolic practices of these communi-

ties. The coexistence of ceramics, stone tools, and 

rock art within the same archaeological contexts 

reinforces the interpretation of these landscapes as 

culturally structured spaces, where the mundane and 

the spiritual were interwoven in a deeply symbolic 

restos sugiere procesos de sedentarización o se-

mi-sedentarización durante el Holoceno medio y 

tardío, aproximadamente entre 6000 y 1000 años 

antes del presente, en estrecha relación con las 

actividades domésticas, rituales y de subsistencia de 

los grupos humanos que habitaron la región, inclu-

yendo la elaboración de arte rupestre (Pérez-Gómez 

& Swidorowicz, 2023, 2025).

Aunque la cerámica aparece en proporciones menores 

respecto a los materiales líticos, su valor informativo 

es notable, ya que aporta claves sobre aspectos 

fundamentales de la vida cotidiana y las posibles 

prácticas simbólicas de estas comunidades. La 

coexistencia en los mismos contextos arqueológicos 

de cerámica, herramientas de piedra y manifestaciones 

rupestres refuerza la interpretación de estos paisajes 

como espacios culturalmente estructurados, donde 

lo cotidiano y lo espiritual se entrelazaban en una 

experiencia territorial profundamente simbólica. 

En este sentido, los paisajes de Canaima no eran 

meramente ámbitos de ocupación funcional, sino 

Fig. 11. Artefactos cerámicos localizados en la región Canaima. La 
pieza de la imagen superior presenta una decoración incisa en el bor-
de. Los siguientes, en forma de cuenco y similares en su estilo, son 
característicos de la Tradición Cultural Canaima. Imágenes: © José 
Miguel Pérez-Gómez. / Ceramic artifacts found in the Canaima re-
gion. The piece in the top image features incised decoration along 
the rim. The following bowl-shaped fragments, similar in style, are 
characteristic of the Canaima Cultural Tradition. Images: © José Mi-
guel Pérez-Gómez.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

246 247

territorial experience. In this sense, the landscapes of 

Canaima were not merely functional areas of occu-

pation, but territories imbued with cultural meaning 

and enduring ritual practices, integrated into the 

worldview of their ancient inhabitants.

Taken as a whole, the recent archaeological evidence 

from Parque Nacional Canaima offers a renewed 

perspective on the social, spiritual, and technological 

dynamics of the prehistoric populations of the Guiana 

Shield. Through the interplay of landscape, symbolism, 

and technology, these groups integrated their natural 

environment into a complex cosmology, materially ex-

pressed in the newly discovered rock art sites and lithic 

workshops distributed throughout the region.

Symbolic and Cultural Interpretation

The symbolic representation of the landscape in 

the recently discovered rock art of Parque Nacional 

Canaima can be approached from an interpretive 

perspective that considers graphic expressions as 

stylized reflections of emblematic natural elements, 

particularly tepuis and waterfalls (Clottes & Lewis-

Williams, 1998; Lewis-Williams, 2002; Pérez-Gómez 

territorios cargados de significados culturales y 

prácticas rituales persistentes, integrados en la 

cosmovisión de sus antiguos habitantes.

En su conjunto, las evidencias arqueológicas re-

cientes en el Parque Nacional Canaima ofrecen 

una perspectiva renovada sobre la dinámica social, 

espiritual y tecnológica de las poblaciones prehistóri-

cas del Escudo Guayanés. A través de la articulación 

entre paisaje, simbolismo y tecnología, estos grupos 

integraron su entorno natural en una cosmovisión 

compleja, que se manifiesta materialmente en los 

nuevos sitios de arte rupestre y talleres líticos recién 

descubiertos y distribuidos por toda la región.

Interpretación simbólica y cultural

La representación simbólica del paisaje en el 

arte rupestre recientemente descubierto en el 

Parque Nacional Canaima puede abordarse desde 

una perspectiva interpretativa que considera las 

manifestaciones gráficas como reflejo estilizado de 

elementos naturales emblemáticos, especialmente 

tepuyes y cascadas (Clottes & Lewis-Williams, 1998; 

Lewis-Williams, 2002; Pérez-Gómez & Swidorowicz, 

& Swidorowicz, 2023, 2025). The pictographs and 

petroglyphs, characterized by recurring geometric 

motifs such as ladder-like figures, claviform shapes, 

and undulating lines, may be visually related to 

the steep vertical forms of the tepuis (Fig. 12) or 

to rivers, as well as to the dynamic visual impact 

produced by the hundreds of massive waterfalls that 

cascade throughout the park, including the iconic 

Salto Angel.

Some of these figures may not only represent the 

physical environment in an abstract manner, but also 

encapsulate a spiritual and cosmological dimension 

deeply rooted in how ancestral communities 

perceived and experienced these natural spaces 

(Koch-Grünberg, 1979; de Cora, 1957; Thomas, 

1987; Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002; 

Lewis-Williams, 2002).

The close relationship between landscape and 

spirituality may have played a fundamental role in 

shaping a worldview in which the most prominent 

geological formations and natural features—such as 

tepuis, rivers, and waterfalls—acquired symbolic and 

mythological meanings. These elements became 

2023, 2025). Los pictogramas y petroglifos, 

caracterizados por motivos geométricos recurrentes 

tales como figuras escaleriformes, formas claviformes 

y líneas ondulantes, podrían estar relacionados 

visualmente con las formas verticales y abruptas 

de los tepuyes (Fig. 12), o ríos, así como con el 

dinamismo visual generado por los centenares de 

enormes cascadas a lo largo de todo el parque, 

incluyendo el icónico Salto Ángel. 

 

Algunas figuras, tal vez, no solo representarían el 

entorno físico de forma abstracta, sino que también 

podrían encapsular una dimensión espiritual y 

cosmológica profundamente arraigada en la 

percepción de estos espacios naturales por parte 

de las comunidades ancestrales (Koch-Grünberg, 

1979; de Cora, 1957; Thomas, 1987; Gutiérrez, 2002; 

Gutiérrez-Salazar, 1978,2002; Lewis-Williams, 2002).

La estrecha relación entre paisaje y espiritualidad 

pudo haber desempeñado un papel fundamental 

en la conformación de una cosmovisión donde las 

formaciones geológicas y los elementos naturales 

más prominentes del territorio, como los tepuyes, 

ríos y cascadas, adquirieron significados simbólicos 

Fig. 12. Imagen del Tepochi-tepui, el cual se corta abrupta-
mente en la distancia y que se puede observar desde la 
cima del abrigo rocoso del Kusari-tepui. Abajo se muestra 
un signo dibujado en la pared de este abrigo rocoso el cual 
podría representar a esta montaña. Imágenes: © José Mi-
guel Pérez-Gómez. / Image of Tepochi-tepui, which ends 
abruptly in the distance and can be seen from the summit 
of the Kusari-tepui rock shelter. Below is a sign drawn on the 
wall of this shelter that may represent the mountain. Imag-
es: © José Miguel Pérez-Gómez.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

248 249

central reference points within the cultural systems 

of the prehistoric groups that inhabited the Guiana 

Shield (Eliade, 1957; de Cora, 1957; Gutiérrez, 2002; 

Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). The recognition of the 

tepuis as sacred spaces or dwellings of supernatural 

beings is a recurring theme among various indigenous 

cultures of the region, including contemporary pemón 

communities, whose mythical narratives remain deep-

ly rooted in these landscapes (Gutiérrez, 2002).

Within this framework, it is relevant to consider how 

the natural environment actively influenced the 

development of foundational myths, cosmogonic 

narratives, and ritual practices aimed at establishing 

y mitológicos. Estos elementos se convirtieron en 

referentes centrales dentro del sistema cultural 

de los grupos prehistóricos que habitaron el 

Escudo Guayanés (Eliade, 1957; de Cora, 1957; 

Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). 

El reconocimiento de los tepuyes como espacios 

sagrados o moradas de entidades sobrenaturales 

es una constante en diversas culturas indígenas 

de la región, incluidas las comunidades pemón 

contemporáneas, cuyas narrativas míticas siguen 

ancladas en estos paisajes (Gutiérrez, 2002).

En este marco, resulta pertinente considerar cómo el 

entorno natural influyó activamente en el desarrollo de 

Fig. 13. Imagen de los rápidos de Ariwe-meru, donde se han identificado petroglifos que, al quedar parcialmente su-
mergidos durante la estación de lluvias, podrían estar vinculados a ciclos de inundación. Esta interacción estacional entre 
el arte rupestre y el agua sugiere una posible conexión con narrativas cosmogónicas, en las cuales el paisaje habría des-
empeñado un papel central en la construcción simbólica del mundo. Imágenes: © José Miguel Pérez-Gómez. / Image of 
the Ariwe-meru rapids, where petroglyphs have been identified that, when partially submerged during the rainy season, 
may be linked to flood cycles. This seasonal interaction between rock art and water suggests a possible connection with 
cosmogonic narratives, in which the landscape may have played a central role in the symbolic construction of the world. 
Image: © José Miguel Pérez-Gómez.

Fig. 14-15. Imagen del pequeño acantilado 
sobre los rápidos de Ariwe-meru que mues-
tra la ubicación de los petroglifos. La imagen 
siguiente muestra un modelo en 3D de este 
sector realizado mediante fotogrametría, al 
cual puede accederse por medio del mu-
seo virtual de la Fundación Manoa (ver fun-
dación Manoa, 2024) Imágenes: © José Mi-
guel Pérez-Gómez. / Image of the small cliff 
above the Ariwe-meru rapids showing the 
location of the petroglyphs. The following 
image presents a 3D model of this area cre-
ated through photogrammetry, which can 
be accessed via the Virtual Museum of the 
Manoa Foundation (see Fundación Manoa, 
2024). Images: © José Miguel Pérez-Gómez.

and maintaining harmony with the spiritual forces 

of the landscape (de Cora 1957; Reichel-Dolmatoff 

1978; Thomas 1987; Tilley 1994; Gutiérrez 2002; 

Gutiérrez-Salazar 1978, 2002). The imposing 

elevations, the power of the rivers, and the majesty 

of the waterfalls may have not only inspired symbolic 

aesthetics expressed through rock art, but also acted 

as narrative catalysts that structured both the spiritual 

and daily experiences of these communities. The 

transmission of these narratives, along with their 

graphic representation in rock art, reveals a complex 

interpretation of reality in which nature is conceived 

mitos fundacionales, relatos cosmogónicos y prácticas 

rituales destinadas a establecer y mantener la armonía 

con las fuerzas espirituales del entorno (de Cora 1957; 

Reichel-Dolmatoff 1978; Thomas 1987; Tilley 1994; 

Gutiérrez 2002; Gutiérrez-Salazar 1978,2002). Las im-

ponentes elevaciones, la fuerza de los ríos y la majes-

tuosidad de las cascadas quizás no solo inspiraron una 

estética simbólica plasmada en el arte rupestre, sino 

que también sirvieron como catalizadores narrativos 

que estructuraron la experiencia espiritual y cotidiana 

de estas comunidades. La transmisión de estas narra-

tivas, junto con su representación gráfica mediante 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

250 251

as an integral part of the sacred. Moreover, it is 

plausible to propose that the landscape was not 

merely an object of symbolic contemplation or 

aesthetic inspiration, but played active roles within 

the social, ceremonial, and territorial dynamics 

of these groups. The tepuis, waterfalls, and other 

natural features (Figs. 13-14-15) may have served 

as ritual settings, communal gathering places, or 

symbolic landmarks within a mentally and culturally 

arte rupestre, evidenciaría a su vez una interpretación 

compleja de la realidad, en la cual la naturaleza se 

concibe como parte integral de lo sagrado. Además, 

es plausible proponer que el paisaje no solo fue obje-

to de contemplación simbólica o fuente de inspiración 

estética, sino que cumplió funciones activas dentro de 

las dinámicas sociales, ceremoniales y territoriales. Los 

tepuyes, cascadas y otros accidentes naturales (Figs. 
13-14-15) pudieron haber sido escenarios rituales, 

lugares de reunión comunitaria o hitos dentro de un 

territorio mental y culturalmente estructurado. 

Fig. 16. Imagen del un antropomorfo en el sitio de Ariwe-meru. Esta figura, representada por grandes orejas, lo que 
parece ser una nariguera o adorno de nariz, y coronada con un tocado en su parte alta sugiere no solo un visión espiri-
tual del territorio, sino además una identidad colectiva, y tal vez en conexión con algunas culturas Andinas. Imagen: © 
José Miguel Pérez-Gómez. / Image of an anthropomorphic figure at the Ariwe-meru site. This figure, depicted with large 
ears, what appears to be a nose ornament, and crowned with a headdress at the top, suggests not only a spiritual vision 
of the territory but also a collective identity, possibly in connection with certain Andean cultures. Image: © José Miguel 
Pérez-Gómez.

structured territory. The placement of rock art near 

these extraordinary landscape elements reinforces 

this idea, suggesting that site selection was not 

arbitrary, but driven by their symbolic significance 

and their potential to reinforce communal, territorial, 

and spiritual bonds (Clottes & Lewis-Williams, 1998).

In summary, the archaeological evidence found in 

Canaima constitutes a material and visual testimony 

to the deep interrelationship between the land-

scape and the worldview of ancestral communities. 

Through the study of material culture, it becomes 

possible to understand how these prehistoric groups 

conceptualized their environment as a sacred space, 

imbued with enduring cultural meanings and struc-

tured through ritual practices. These practices, 

largely expressed through rock art, not only reflect a 

spiritual vision of the territory but may also have con-

tributed to reaffirming collective identity and consol-

idating these communities’ symbolic connection with 

the natural world (Fig. 16).

Cultural and Spiritual Continuity: The 
Contemporary pemón Perspective

The spiritual significance of the landscape in the 

Canaima region persists to this day, particularly 

among the pemón people, who continue to regard 

the tepuis as sacred spaces inhabited by spirits 

(Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). 

This contemporary spiritual worldview provides a 

valuable comparative framework for interpreting the 

possible cultural and symbolic continuity from the 

region’s earliest prehistoric inhabitants to present-

day communities. The pemón attribute animate 

and supernatural qualities to the tepuis, reflecting 

a cosmology in which nature possesses spiritual 

agency and the interaction between humans and their 

environment is mediated through ritual practices and 

ancestral beliefs deeply embedded in their culture 

(Gutiérrez, 2002).

La ubicación del arte rupestre en sitios cercanos a 

estos elementos excepcionales refuerza esta idea, 

sugiriendo que la selección de los sitios no fue casual, 

sino motivada por su carga simbólica y su capacidad 

para consolidar vínculos comunitarios, territoriales y 

espirituales (Clottes & Lewis-Williams, 1998).

En síntesis, las evidencias arqueológicas halladas 

en Canaima constituyen un testimonio material y 

visual de la profunda interrelación entre el paisaje y 

la cosmovisión de las comunidades ancestrales. A 

través del estudio de la cultura material, es posible 

aproximarse a la manera en que estos grupos 

prehistóricos conceptualizaron su entorno como un 

espacio sagrado, cargado de significados culturales 

perdurables y articulado mediante prácticas rituales. 

Estas prácticas, expresadas en gran medida a través 

del arte rupestre, no solo reflejarían una visión 

espiritual del territorio, sino que posiblemente 

contribuyeron a reafirmar la identidad colectiva y a 

consolidar el vínculo simbólico de estas comunidades 

con el mundo natural (Fig. 16).

Continuidad cultural y espiritual: la 
perspectiva contemporánea pemón

La relevancia espiritual del paisaje en la región 

de Canaima persiste hasta nuestros días, 

especialmente entre el pueblo pemón, quienes 

continúan considerando los tepuyes como espacios 

sagrados habitados por espíritus (Gutiérrez, 2002; 

Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). Esta visión espiritual 

contemporánea ofrece un valioso marco comparativo 

para interpretar la posible continuidad cultural y 

simbólica desde los primeros habitantes prehistóricos 

hasta las comunidades actuales. Los pemón atribuyen 

a los tepuyes características animadas y sobrenaturales, 

reflejando una cosmovisión en la que la naturaleza 

posee agencia espiritual, y donde la interacción entre 

humanos y entorno es mediada por prácticas rituales y 

creencias ancestrales profundamente arraigadas en su 

cultura (Gutiérrez, 2002).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

252 253

From an ethnographic and historical perspective, 

the pemón’s current understanding of the landscape 

is neither an isolated nor recent phenomenon, but 

rather the continuation, or evolution, of a belief sys-

tem that may have its roots in the earliest human oc-

cupations of the region. Pemón myths, such as those 

concerning the world tree and the spiritual beings 

that inhabit the tepuis, offer significant parallels with 

elements interpreted in the region’s rock art. These 

correlations allow for the hypothesis of uninterrupted 

cultural transmission, or at least the persistence of 

similar symbolic patterns over millennia (Koch-Grün-

berg, 1979).

The German ethnologist Theodor Koch-Grünberg 

documented in his early studies the spiritual impor-

tance that the pemón people attribute to the tepuis 

and other distinctive natural features. This spiritual 

Desde una perspectiva etnográfica e histórica, la 

consideración actual del paisaje por parte del pueblo 

pemón no es un fenómeno aislado o reciente, sino 

más bien la continuación o evolución de un sistema 

de creencias que posiblemente tiene sus raíces en 

las primeras ocupaciones humanas de la región. Los 

mitos pemón, como los relacionados con el árbol del 

mundo y los seres espirituales que habitan los tepu-

yes, ofrecen paralelismos significativos con elemen-

tos interpretados en el arte rupestre de la región, lo 

que permite hipotetizar sobre la transmisión cultural 

ininterrumpida o al menos la persistencia de patrones 

simbólicos similares (Koch-Grümberg, 1979).

El etnólogo alemán Theodor Koch-Grümberg 

documentó en sus estudios tempranos la importan-

cia espiritual que el pueblo pemón atribuye a los 

tepuyes y otros elementos naturales distintivos. Esta 

relación espiritual con el paisaje se manifiesta en 

relatos míticos y prácticas rituales en las que monta-

ñas, cascadas y otros sitios geográficos desempeñan 

Fig. 17. La cestería sigue siendo una práctica artesanal 
fundamental entre el pueblo pemón. Más allá de su uso 
cotidiano, constituye un medio para transmitir valores 
culturales y visiones espirituales del mundo a las nuevas 
generaciones. Imágenes: © José Miguel Pérez-Gómez. / 
Basketry remains a fundamental craft among the pemón 
people. Beyond its everyday use, it serves as a means of 
transmitting cultural values and spiritual worldviews to 
new generations. Images: © José Miguel Pérez-Gómez.

relationship with the landscape is expressed through 

mythical narratives and ritual practices in which 

mountains, waterfalls, and other geographic sites 

play central roles, regarded as dwellings of protec-

tive spirits or entities with transformative power (de 

Cora, 1957; Thomas, 1987; Koch-Grünberg, 1979; 

Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978, 2002). Such 

narratives suggest a deep and ongoing connection 

between contemporary pemón spirituality and pos-

sible prehistoric belief systems, expressed in rock art 

and the strategic selection of specific sites for rituals 

and communal activities.

Moreover, the current interpretation of the tepuis 

by the pemón as spiritual entities offers a powerful 

conceptual parallel with the hypothesis concerning 

abstract representations of the landscape in rock 

art. This continuity suggests the existence of a 

cultural memory preserved through ritual practices, 

oral traditions, and possibly in visual and artisanal 

elements passed down through generations (Fig. 
17) (Gutiérrez, 2002; Thomas, 1982; Gutiérrez-Sala-

zar, 1978, 2002). In this way, the sacred landscape 

functions as a central element in the preservation 

and transmission of a cultural and spiritual identity 

that may have its origins in prehistoric times.

Finally, the study of the contemporary pemón 

worldview provides significant insights into the 

historical perception of the landscape within the 

archaeological context. This ongoing and dynamic 

relationship between the early inhabitants of 

the Guiana Shield and present-day communities 

highlights not only the importance of preserving the 

region’s biocultural and archaeological heritage but 

also the need to understand these natural spaces as 

living elements within an unbroken cultural tradition, 

one that is fundamental not only to the collective 

identity of the pemón people but also to the 

archaeological interpretation of rock art in Canaima 

and its connection to the sacred landscape (Fig. 18).

roles centrales, considerados como moradas de espí-

ritus protectores o entidades con poder transforma-

tivo (de Cora, 1957; Thomas, 1987; Koch-Grümberg, 

1979; Gutiérrez, 2002; Gutiérrez-Salazar, 1978,2002). 

Tales narrativas sugieren un vínculo profundo y conti-

nuado entre la espiritualidad contemporánea pemón 

y las posibles creencias prehistóricas, expresadas en 

el arte rupestre y en la selección estratégica de sitios 

específicos para rituales y actividades comunitarias.

Además, la interpretación actual de los tepuyes por 

parte del pueblo pemón como entidades espirituales 

ofrece un poderoso paralelismo conceptual con la hi-

pótesis planteada sobre las representaciones abstrac-

tas del paisaje en el arte rupestre. Esta continuidad 

sugiere la existencia de una memoria cultural que se 

ha preservado mediante prácticas rituales, tradiciones 

orales y posiblemente en elementos visuales y arte-

sanales transmitidos a través de generaciones (Fig. 
17) (Gutiérrez, 2002; Thomas, 1982; Gutiérrez-Sala-

zar, 1978, 2002). De esta manera, el paisaje sagrado 

actúa como un elemento central en la conservación y 

transmisión de una identidad cultural y espiritual que 

podría tener sus orígenes en tiempos prehistóricos.

Finalmente, el estudio de la cosmovisión actual 

pemón proporciona claves significativas para enten-

der la percepción histórica del paisaje en el contexto 

arqueológico. Esta relación continuada y dinámica 

entre los primeros habitantes del escudo guayanés 

y las comunidades contemporáneas resalta no solo 

la importancia de preservar el patrimonio biocultural 

y arqueológico de la región, sino también la nece-

sidad de entender estos espacios naturales como 

elementos vivos dentro de una tradición cultural inin-

terrumpida, fundamental no solo para la identidad 

colectiva del pueblo pemón, sino para la interpreta-

ción arqueológica del arte rupestre en Canaima y su 

conexión con el paisaje sagrado (Fig. 18).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

254 255

Discussion and Conclusions

The Significance of the Sacred Landscape in the 
Construction of Cultural Identities 
The archaeological and ethnographic findings 

presented in this study allow us to reconsider the 

role of the landscape in the formation of complex 

cultural systems, demonstrating how, since ancient 

times, the communities that inhabited what is now 

Parque Nacional Canaima developed an intimate 

relationship with their natural environment. Far 

from being a mere geographical backdrop, the 

Discusión y conclusiones

La relevancia del paisaje sagrado en la 
construcción de identidades culturales
Los hallazgos arqueológicos y etnográficos presen-

tados en este estudio permiten replantear el papel 

del paisaje en la formación de sistemas cultura-

les complejos, mostrando cómo, desde tiempos 

remotos, las comunidades que habitaron el actual 

Parque Nacional Canaima establecieron una rela-

ción íntima con su entorno natural. Lejos de ser un 

simple escenario geográfico, el paisaje —particu-

larmente sus elementos más imponentes, como los 

Fig. 18. Paisaje sagrado de Canaima, donde la monumentalidad de los tepuyes, los ríos, las cascadas y los abrigos 
rocosos con arte rupestre se integran a una geografía cargada de significados espirituales y culturales, tanto para las 
comunidades actuales como para aquellas que habitaron la región hace miles de años. Imágenes: © José Miguel Pérez-
Gómez y Roger Swidorowicz. / Sacred landscape of Canaima, where the monumentality of the tepuis, rivers, waterfalls, 
and rock shelters with rock art come together within a geography imbued with spiritual and cultural meanings—both for 
the present-day communities and for those who inhabited the region thousands of years ago. Images: © José Miguel 
Pérez-Gómez and Roger Swidorowicz.

landscape—particularly its most imposing features 

such as tepuis, rivers, and waterfalls, acted as an 

active agent in the construction of the symbolic, 

ritual, and social order of these populations. This 

interpretation aligns with a relational conception of 

the landscape, where sensory experience, collective 

memory, and cultural practice converge in the 

creation of territories imbued with meaning (Tilley, 

1994; Ingold, 2000; Knapp & Ashmore, 1999).

The rock art expressions recorded in shelters at the 

base of geological formations like Upuigma-tepui 

and Kusari-tepui reveal not only notable aesthetic 

and technical skill but also a clear intent to inscribe 

meaning into space. The repetition of geometric 

forms, zigzag lines, aligned dots, concentric circles, 

among others, suggests a codified visual language 

possibly linked to abstract representations of the 

natural environment and to recurring ritual practices. 

In this context, rock art should not be understood 

merely as an artistic expression, but as a technolo-

gy of memory, a tool for transmitting knowledge, 

beliefs, and connections to the sacred (Clottes & 

Lewis-Williams, 1998; Lewis-Williams, 2002).

The analysis of associated material contexts, par-

ticularly the lithic and ceramic assemblages found 

near the rock art sites, supports the hypothesis of 

a prolonged and culturally meaningful occupation 

of these landscapes. These material records, along 

with the continued symbolic use of the territory 

observed in the current practices of the pemón 

people, point to a cultural memory that has en-

dured for millennia. For the pemón, the tepuis are 

not merely geographical landmarks, but living en-

tities inhabited by spirits and central to their origin 

myths. This cosmogonic and ritual continuity offers 

a valuable perspective for interpreting the pre-

historic record and enables connections between 

ancestral knowledge and documented archaeo-

logical contexts (Koch-Grünberg, 1979; Thomas, 

1982; Gutiérrez, 2002).

tepuyes, ríos y cascadas, actuó como un agente 

activo en la construcción del orden simbólico, ritual 

y social de estas poblaciones. Esta lectura se inscri-

be dentro de una concepción relacional del paisaje, 

donde la experiencia sensorial, la memoria colecti-

va y la práctica cultural confluyen en la creación de 

territorios cargados de sentido (Tilley, 1994; Ingold, 

2000; Knapp & Ashmore, 1999).

Las expresiones de arte rupestre registradas en 

abrigos situados en la base de formaciones geoló-

gicas como Upuigma-tepui y Kusari-tepui revelan 

no solo una notable capacidad estética y técnica, 

sino también una clara voluntad de inscribir sig-

nificados en el espacio. La reiteración de formas 

geométricas —líneas zigzagueantes, puntos alinea-

dos, círculos concéntricos, entre otras— sugiere un 

lenguaje visual codificado que podría estar vincu-

lado con representaciones abstractas del entorno 

natural y con prácticas rituales recurrentes. En este 

sentido, el arte rupestre no debe entenderse como 

una mera manifestación artística, sino como una 

tecnología de la memoria, una herramienta para la 

transmisión de conocimientos, creencias y vínculos 

con lo sagrado (Clottes & Lewis-Williams, 1998; 

Lewis-Williams, 2002).

El análisis de los contextos materiales asociados, 

particularmente los conjuntos líticos y cerámicos 

hallados en las inmediaciones de los sitios con arte 

rupestre, refuerza la hipótesis de una ocupación 

prolongada y culturalmente significativa en estos 

paisajes. Estas evidencias materiales, junto con la 

continuidad en el uso simbólico del territorio obser-

vada en las prácticas actuales del pueblo pemón, 

permiten hablar de una memoria cultural que ha 

perdurado por milenios. Para los pemón, los tepuyes 

no solo son referentes geográficos, sino entidades 

vivas, habitadas por espíritus y protagonistas de 

mitos fundacionales. Esta continuidad cosmogónica 

y ritual ofrece una perspectiva valiosa para interpre-

tar los registros prehistóricos, y permite establecer 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

256 257

Thus, the Canaima landscape emerges as a space 

of cultural agency, where social, spiritual, and 

cognitive dynamics are deeply intertwined with 

the physical characteristics of the environment. 

Far from being a passive setting, the territory 

has been historically shaped by human action 

in symbolic terms and, in turn, has shaped how 

societies conceive of their identity, memory, and 

place in the world. This perspective not only 

enriches the interpretation of the archaeological 

record but also encourages us to view sacred 

landscapes as living cultural archives, fundamental 

both for understanding the past and for preserving 

contemporary indigenous traditions.

In conclusion, the results of this research confirm 

that the rock art, archaeological materials, 

and Indigenous narratives of Parque Nacional 

Canaima form part of a coherent cultural system 

that reveals a deeply spiritual and symbolic 

relationship with the landscape. This connection 

not only structured the worldview of prehistoric 

communities but continues to shape the cultural 

identity of present-day indigenous peoples, 

representing a legacy of immense heritage, 

historical, and anthropological value.

Future Implications

This study highlights the need to approach 

archaeological research from a holistic and 

interdisciplinary perspective, considering the 

landscape not merely as a physical context but as 

an active component in the construction of cultural 

systems. Understanding the symbolic and spiritual 

depth of the environment requires integrating 

methods such as advanced dating techniques, 

paleoenvironmental analysis, and ethnographic 

approaches, which can provide a more comprehensive 

view of the interactions between human groups, their 

territory, and the symbolic expressions this landscape 

inspired in the distant past.

vínculos entre los saberes ancestrales y los contex-

tos arqueológicos documentados (Koch-Grünberg, 

1979; Thomas, 1982; Gutiérrez, 2002).

Así, el paisaje de Canaima se presenta como un espa-

cio de agencia cultural, donde las dinámicas sociales, 

espirituales y cognitivas se entrelazan con las caracte-

rísticas físicas del entorno. Lejos de ser un marco pasi-

vo, el territorio ha sido históricamente modelado por 

la acción humana en términos simbólicos, y a su vez 

ha moldeado la forma en que las sociedades conci-

ben su identidad, su memoria y su lugar en el mundo. 

Esta perspectiva no solo enriquece la interpretación 

del registro arqueológico, sino que también invita a 

considerar los paisajes sagrados como archivos cultu-

rales vivos, fundamentales tanto para la comprensión 

del pasado como para la preservación de las tradicio-

nes indígenas contemporáneas.

En conclusión, los resultados de esta investiga-

ción confirman que el arte rupestre, los materiales 

arqueológicos y las narrativas indígenas del Parque 

Nacional Canaima forman parte de un entramado 

coherente que revela una relación profundamente 

espiritual y simbólica con el paisaje. Este vínculo no 

solo estructuró la cosmovisión de las comunidades 

prehistóricas, sino que sigue vigente en la iden-

tidad cultural de los pueblos originarios actuales, 

constituyéndose en un legado de enorme valor 

patrimonial, histórico y antropológico.

Implicaciones futuras

Este estudio pone de relieve la necesidad de abor-

dar la investigación arqueológica desde una pers-

pectiva holística e interdisciplinaria, considerando 

el paisaje no solo como contexto físico, sino como 

componente activo en la construcción de sistemas 

culturales. Comprender la profundidad simbólica 

y espiritual del entorno exige integrar métodos 

como la datación avanzada, el análisis paleoam-

biental y el enfoque etnográfico, los cuales pueden 

ofrecer una visión más completa sobre las interac-

ciones entre los grupos humanos, su territorio y las 

formas de expresión simbólica que este inspiró en 

un pasado remoto. 

En términos aplicados, las evidencias arqueológi-

cas observadas a todo lo largo y ancho del Parque 

Nacional Canaima tienen implicaciones significativas 

para la preservación del patrimonio biocultural de la 

región. Estos hallazgos no solo aportan nuevos datos 

sobre la historia de ocupación del Escudo Guaya-

nés, sino que también refuerzan el valor del Parque 

Nacional Canaima como un paisaje cultural de rele-

vancia mundial. En este sentido, resulta prioritario 

diseñar políticas de conservación que integren el co-

nocimiento ancestral de las comunidades indígenas 

pemón, cuya visión del territorio puede enriquecer 

enormemente las estrategias de gestión sostenible y 

protección patrimonial.

Asimismo, es fundamental promover iniciativas 

educativas y de divulgación que fomenten el reco-

nocimiento público del valor arqueológico y espi-

ritual del paisaje sagrado del escudo Guayanés. La 

postulación del área como Patrimonio Mundial de la 

UNESCO constituiría un paso decisivo para su pre-

servación, al proporcionar un marco legal e institu-

cional que garantice su resguardo. En última instan-

cia, investigaciones como esta no solo enriquecen el 

conocimiento científico, sino que también reafirman 

el papel activo del ser humano en la creación de pai-

sajes culturalmente significativos, abriendo caminos 

para su valoración y protección a largo plazo.

In applied terms, the archaeological evidence 

observed across Parque Nacional Canaima carries 

significant implications for the preservation of the 

region’s biocultural heritage. These findings not 

only contribute new data on the occupation history 

of the Guiana Shield but also reinforce the value of 

Parque Nacional Canaima as a cultural landscape of 

global relevance. In this regard, it becomes a priority 

to design conservation policies that incorporate 

the ancestral knowledge of the pemón indigenous 

communities, whose understanding of the territory 

can greatly enhance strategies for sustainable 

management and heritage protection.

It is also essential to promote educational and 

outreach initiatives that foster public recognition of 

the archaeological and spiritual value of the sacred 

landscape of the Guiana Shield. The nomination of 

the area as a UNESCO World Heritage Site would 

represent a decisive step toward its preservation 

by providing a legal and institutional framework to 

ensure its safeguarding. Ultimately, research such as 

this not only enriches scientific knowledge but also 

reaffirms the active role of humans in the creation 

of culturally meaningful landscapes, opening new 

pathways for their long-term appreciation and 

protection.



Paleoam
azonia

258

Vista de Putari y otras montañas de cima plana (tepuyes) del Parque Nacional Canaima, 
en Venezuela. / View of Putari and other tepuis of Canaima National Park, in Venezuela.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

260 261

Territorial 
planning and 

amazonian 
cultural 

processes

Part 2

La planificación 
territorial 
y procesos 
culturales 
amazónicos

Parte 2





Pa
le

oa
m

az
on

ia

263

El Complejo Bagua y el Sistema de 
Establecimientos durante el Formativo en el Perú 
The Bagua Complex and the Settlement System 

during the Formative Period in Peru

Ruth Shady
 

Amazonia: perspectivas sobre una selva 
“construida” 

Amazonia: Perspectives on a “built” forest

Stéphen Rostain / Hermilio Solis
 

Arquitectura circular y paisaje en la Alta 
Amazonia del norte del Perú 

Circular Architecture and Landscape in the 
Upper Amazonia of Northern Peru

Alfredo Narváez
 

Geoglifos de Acre: paisaje cultural 
en la Amazonia 

Geoglyphs of Acre: Cultural Landscape 
in the Amazonia

Alceu Ranzi
 

Urbanismo tropical y transformación del paisaje 
en el suroeste amazónico  

Tropical Urbanism and Landscape 
Transformation in the Southwestern Amazonia

Carla Jaimes Betancourt

Los bosques culturales de 
Paleoamazonia
The cultural forests of 
Paleomazonia
ADINE GAVAZZI



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

264 265

Fitomorfología del bosque

La trama originaria del bosque amazónico y de sus 

caminos hídricos encierra una lógica estructural y 

obedece a decisiones y relaciones humanas milena-

rias con el entorno más diverso del neotrópico. La 

planificación territorial en la Amazonia se presenta 

como una elaborada práctica de codificación es-

pacial, articulada por cosmologías indígenas que 

miran al paisaje no como entorno pasivo, sino como 

interlocutor activo. Las naciones precoloniales han 

animado una idea de bosque inscribiéndolo con 

caminos, agroforesteria, asentamientos, fundacio-

nes y diseños agroforestales agrícolas milenarias 

que siguen modelando su morfología biótica. La 

expansión de escaneos lidar ha dado visibilidad a 

esa voluntad territorial en una escala mucho más 

extensa en el espacio como en el tiempo, que per-

mite reconocer la longevidad y la complejidad de 

las elecciones urbanas. Desde los geoglifos de Acre 

hasta las plataformas de Upano, desde las urbaniza-

ciones fluviales de Moxos hacia los asentamientos de 

Gurupá, los escaneos revelan estructuras del pensa-

miento geofísico a escala urbana. El despliegue de 

una gramática espacial persistente perdura más allá 

del colapso de la vida organizada que ha animado y 

los registros digitales reconocen hoy la morfología 

de lo construido, reactivando una conversación con 

el bosque que sigue respondiendo a esas tramas.

Forest Phytomorphology

The originary disposition of the Amazonia’s hy-

draulic pathways includes a structural logic that 

derives from millennary human decisions and re-

lationships with the most diverse environment of 

the neotropics. Territorial planning in the Amazo-

nia is an elaborate practice of spatial codification; 

it is articulated by indigenous cosmologies that 

view the landscape not as a passive environment, 

but as an active interlocutor. The precolonial na-

tions animated their idea of forest by inscribing 

it with millenary paths, agroforestry, settlements, 

foundations and agricultural designs that contin-

ue to model its biotic morphology. The expansion 

of lidar scanning in these lands has given visibility 

to that territorial will, on a much more extensive 

scale in space and time. This has allowed us to 

recognize the longevity and complexity of their 

urban choices. From the geoglyphs of Acre to the 

platforms of Upano, from the fluvial urbanizations 

of Moxos to the settlements of Gurupá, the scans 

reveal structures of geophysical thought at an 

urban scale. The deployment of a persistent spa-

tial grammar endures beyond the collapse of the 

organized life that animated it, and today’s digital 

records allow us to recognize the morphology of 

what was built, reactivating a conversation with 

the forest that continues to respond to that origi-

nary disposition.

De los diamantes nada brota, del abono nacen las flores

From diamonds nothing sprouts, from humus flowers are born

Fabrizio de André

Los bosques culturales de 
Paleoamazonia
The cultural forests of 
Paleomazonia
ADINE GAVAZZI



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

266 267

Throughout a millenary and continuous 

process, the Amazonia has taken the form 

of a phytomorphic cultural forest, a vegetal 

morphology that shows territorial planning choices 

and cosmological persistences. This design 

manifests itself in the rhizomatic dynamics of the 

soil, the fertile memory of the terras pretas, the 

morphology of the gaps in the tree canopy, and 

the invisible drainages that channel rains. This 

way of planning evolved throughout the life of the 

forest, because it was conceived in cyclical form.

From a comparative reading of the biocultural 

regions that are also characterized by the 

presence of rock art –Northwestern Andes, Central 

Shield, Southwestern Andes, Southeastern Plain, 

Eastern Delta– this chapter explores how each 

Amazonian territory reveals recognizable principles 

of occupation. The census identifies specific 

logics in different places: hydraulic systems in 

the Bolivian savannas, polycentric villages in the 

Upper Xingu, agroforestry design in the Amazon 

Delta and ceremonial platforms in Upano. Each 

form derives from an ecosystemic matrix that is 

linked to an articulated animist vision of the world. 

The very idea of planning implies relationship: 

an understanding of the movement of the waters 

that allows man to accompany it, and respect for 

its seasonal oscillations to be able to sow and 

maintain balance with the animal trophic chain, 

which demands ritual distance. Planning in this 

context means conversing, building and living in a 

flow of constant adaptation. The forest is both the 

work and the interlocutor at the same time. Each 

territorial decision was –and still is– a conversation 

between different forms of life.

Four authors explain to us the history and 

evolution of the morphologies of ancestral 

cultural forests. Stephen Rostain (2023) situates 

the early processes of settlement and territorial 

transformation in the area of the Guiana Massif 

En un proceso milenario y continuativo, la Ama-

zonia ha tomado la forma de un bosque cultural 

fitomorfo, una morfología vegetal que muestra 

elecciones de planificación territorial y persistencias 

cosmológicas. Este diseño se manifiesta en las di-

námicas rizomáticas del suelo, en la memoria fértil 

de las terras pretas, en la morfología de los vacíos 

del dosel arbóreo, en los drenajes invisibles que 

canalizan las lluvias. Esta forma de planificar evolu-

ciona a lo largo de la vida del bosque, porque es 

concebido en forma cíclica. 

A partir de una lectura comparativa de las regiones 

bioculturales que también caracterizan la presencia 

de arte rupestre —Andes noroccidentales, Escudo 

central, Andes sudoccidentales, Planicie suroriental, 

Delta oriental —este capítulo explora cómo cada 

territorio amazónico revela principios reconocibles 

de ocupación. El censo identifica lógicas situadas: 

sistemas hidráulicos en las sábanas bolivianas, 

aldeas policéntricas en el Alto Xingú, diseño agro-

forestal en el delta amazónico, plataformas ceremo-

niales en el Upano. Cada forma deriva de una ma-

triz ecosistémica vinculada a una articulada visión 

animista del mundo. La idea misma de planificación 

aquí implica relación. Implica la comprensión del 

movimiento del agua para acompañarlo y el respe-

to de las oscilaciones estacionales para sembrar y 

mantener un equilibrio con la cadena trófica animal, 

que exige una distancia ritual. Planificar en este 

contexto significa conversar, construir y habitar en 

un flujo de constante adaptación. El bosque es la 

obra y el interlocutor a un tiempo. Cada decisión 

territorial fue –y es– una conversación entre las dife-

rentes formas de vida. 

Cuatro autores dialogan acerca de la historia y evo-

lución de las morfologías de los bosques culturales 

ancestrales. Stephen Rostain (2023) sitúa los pro-

cesos tempranos de poblamiento y transformación 

territorial en la zona del Macizo Guayanés y de la 

Alta Amazonia ecuatoriana. Sus investigaciones en 

La morfología fluvial amazónica revela una planificación basada 
en la interacción entre agua, relieve y cobertura vegetal. Río 
Purús, Amazonia Occidental. / Amazonian fluvial morphology 
reveals planning based on the interaction between water, relief, 
and vegetation cover. Purús River, Western Amazonia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

268 269

campos elevados y estructuras hidráulicas, visibles 

aún en los relieves del Upano, revelan una voluntad 

de organización que excede la mera supervivencia: 

allí el territorio es pensado, modulado, construido. 

Esta mirada permite entender los soportes del arte 

rupestre como parte de un sistema territorial, en el 

que cada inscripción responde a una red anterior 

de ocupación, circulación y sentido.

Alfredo Narváez (2019) ha contribuido 

decisivamente a la comprensión de los patrones 

circulares de asentamiento en el piedemonte 

andino-amazónico, desde el Pastaza hasta los 

valles interandinos. Su lectura arqueológica de los 

espacios rituales y su trabajo sobre plataformas 

monumentales permite reconocer que la forma 

circular no solo obedece a una eficiencia 

distributiva, sino a una cosmología donde la 

reciprocidad, el eje axial y la apertura perimetral se 

conjugan como principios de orden territorial.

Desde otra vertiente de la Amazonia, Alceu Ranzi 

(2005) ha documentado con persistencia la distribu-

ción y diseño de los geoglifos del Acre. Su trabajo 

pionero demostró que estas figuras visibles desde el 

aire muestran los nudos de una red territorial planifi-

cada, con caminos rectilíneos y patios ceremoniales 

integrados al paisaje. El vacío cobra sentido como 

infraestructura del habitar colectivo, como arquitec-

tura vegetal reabsorbida por el bosque.

Por su parte, Carla Jaime Betancourt (2022) ha 

revelado la densidad organizativa de las urbes flu-

viales en los Llanos de Moxos, en Bolivia. La lectura 

del paisaje como una trama de aldeas policéntricas 

articuladas por canales, campos elevados y redes 

hidráulicas permite ver en Moxos un modelo de 

urbanismo no extractivo, donde la ciudad no se 

impone sobre el ecosistema, sino que lo modula 

y amplifica. Su trabajo muestra que la monumen-

talidad no requiere piedra ni altura: basta con una 

lógica espacial persistente.

and the Ecuadorian Upper Amazonia. His research 

on raised fields and hydraulic structures (still 

visible in the Upano reliefs) reveals a will to 

organize that exceeds mere survival: there the 

territory is thought, modulated and constructed. 

This view allows us to understand the rock art 

supports as part of a territorial system, in which 

each inscription responds to a previous network of 

occupation, circulation and meaning.

Alfredo Narváez (2019) has contributed decisively 

to our understanding of the circular settlement 

patterns in the Andean-Amazonian piedmont, from 

the Pastaza River to the inter-Andean valleys. His 

archaeological reading of the ritual spaces and his 

work on the monumental platforms shows that the 

circular form not only obeys distributive efficiency, 

but also a cosmology where reciprocity, axial axis 

and perimetral opening combine as principles of 

territorial order.

On a different side of the Amazonian rainforest, 

Alceu Ranzi (2005) has persistently documented 

the distribution and design of the Acre’s 

geoglyphs. His pioneering work has demonstrated 

that these figures –visible from the air– show 

the nodes of a planned territorial network, with 

rectilinear roads and ceremonial yards integrated 

into the landscape. Emptiness gains meaning as an 

infrastructure of collective inhabiting; as a vegetal 

architecture reabsorbed by the forest.

For her part, Carla Jaime Betancourt (2022) has 

revealed the organizational density of the fluvial 

cities in the Llanos de Moxos (Bolivia). Her reading 

the landscape as a fabric of polycentric villages 

articulated by channels, raised fields and hydraulic 

networks has revealed that Moxos is a model of non-

extractive urbanism, where the city is not imposed 

on the ecosystem but modulates and amplifies it. 

Her work shows that monumentality does not require 

stone or height: a persistent spatial logic is enough.

La planificación de la Alta Amazonia, se desarrolla a partir de una visión inte-
grada y a las geo y eco dinámicas envolventes del bosque. Kuelap, Amazo-
nas, Perú. / Upper Amazon planning develops from an integrated vision and 
the geo and eco dynamics surrounding the forest. Kuelap, Amazonas, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

270 271

A contemporary reading of Paleoamazonia as 

a biocultural landscape requires expanding 

notions of ecological agency and design. Since 

the beginning of the 21st century, a generation 

of researchers has been seeing the different 

forests as the result of essentially sustainable 

ancient human practices. D’Arcy (2023) offers 

a conceptual starting point by proposing that, 

beyond the modern logic of development, 

multiple civilizational trajectories exist. His 

reflection on the Pacific describes a history 

of reciprocal relationships between peoples 

and environments that proposes life models 

that are alternative to a dominion aimed at 

extraction. That indigenous territorial planning 

is not an archaic exception, but a possible form 

of future. From this same perspective, Hecht 

(2024) reinterprets the Amazonia as a territory in 

movement that is traversed by multiple historical, 

ecological and political rationalities. The 

occupation and land usage strategies deployed 

in the region show an adaptive flexibility that 

turns the territory into a living network of 

negotiations. This historical vitality is also present 

in the narrative proposed by Silva, Lerner and 

Pádua, who discover a relational environmental 

history in which the forest is defined as a 

historical subject. Their constellation of culturally 

molded landscapes is the result of a very long 

multigenerational human management.

In line with this interdisciplinary approach, 

Roosevelt (2017) extends the chronological 

horizon of occupation, ecological transformation, 

and territorial ordering in which the landscape 

–deeply subjected to intervention– takes shape. 

This reading dissolves the opposition between 

nature and culture by showing that intervention 

has a regenerative and symbiotic function. Iriarte 

(2024) indicates puts it even more directly: 

The precolonial Amazonian societies occupied 

viewed the territory they occupied as a matrix of 

Una lectura contemporánea de la Paleoamazonia 

como un paisaje biocultural exige expandir las no-

ciones de agencia ecológica y diseño. A partir del 

siglo XXI, una generación de estudios indaga los 

diferentes bosques como resultado de prácticas 

humanas antiguas continuativas sostenibles en su 

esencia. D’Arcy (2023) ofrece un punto de parti-

da conceptual al plantear que existen múltiples 

trayectorias civilizatorias, más allá de la lógica del 

desarrollo moderno. Su reflexión sobre el Pacífico 

describe una historia de relaciones recíprocas entre 

pueblos y entornos que propone modelos de vida 

alternativos al dominio extractivo. En esa planifica-

ción territorial indígena no una excepción arcaica, 

sino una forma posible de futuro. Desde esta mis-

ma perspectiva, Hecht (2024) reubica la Amazonia 

como un territorio en movimiento, atravesado por 

múltiples racionalidades históricas, ecológicas y po-

líticas. Las estrategias de ocupación y uso del suelo 

que se han desplegado en la región muestran una 

flexibilidad adaptativa que convierte al territorio en 

una red viva de negociación. Esta vitalidad histórica 

se manifiesta también en la narrativa propuesta por 

Silva, Lerner y Pádua (2023) quienes trazan una his-

toria ambiental relacional, donde el bosque se defi-

ne como sujeto histórico. Su constelación de paisa-

jes moldeados culturalmente es el resultado de una 

larguísima gestión humana multigeneracional.

En línea con este enfoque interdisciplinario, Roo-

sevelt (2027) extiende el horizonte cronológico de 

ocupación, transformación ecológica y ordena-

miento territorial en el que a un paisaje profunda-

mente intervenido toma forma. Esta lectura diluye 

la oposición entre naturaleza y cultura, al mostrar 

que la intervención tiñe una función regenerativa y 

simbiótica. Iriarte (2024) lo indica en forma más di-

recta aún: las sociedades amazónicas precoloniales 

ocuparon el territorio, pensándolo como una matriz 

de relaciones —espirituales, sociales, ecológicas— 

donde la planificación fue inseparable del orden 

cosmológico. 

Los patrones circulares de asentamiento, las redes 

ceremoniales y las infraestructuras hidráulicas 

cas vez más confirman este tipo de lectura, que 

encuentra ecos más allá del urbanismo. Solórzano 

y Brasil (2024), desde la Mata Atlántica, proponen 

el concepto de «naturalezas construidas» para 

pensar los paisajes sudamericanos como productos 

históricos, estéticos y políticos. Esta mirada refuerza 

la noción del bosque como una forma cultural de 

larga duración, donde lo vegetal, lo humano y lo 

simbólico se conjugan en un mismo continuum. 

Odonne y Molino (2021) contribuyen al aspecto 

metodológico de esta comprensión al sistematizar 

enfoques de la ecología histórica aplicados a la 

Amazonia. Su propuesta interdisciplinaria —que 

combina botánica, arqueología y conocimiento 

ancestral — permite rastrear las decisiones 

territoriales en la morfología del bosque mismo: 

en las especies dominantes, en las rutas de 

dispersión vegetal, en los suelos transformados. 

Morveto (2024) profundiza esta visión al mostrar 

cómo los sistemas de biodiversidad gestionada 

en el suroeste amazónico funcionaron como 

herramientas de seguridad ecológica a largo 

plazo. Su investigación demuestra que la 

diversidad actual no es un producto espontáneo, 

sino el resultado de una planificación consciente 

orientada a la resiliencia en relación con el 

contexto biológica y la regeneración de la vida 

del bosque. Estos puntos de vista convergen 

en una misma idea: Amazonia habita su propria 

arquitectura, moldeada y diseñada por múltiples 

generaciones. El bosque visible y sus huellas 

reveladas por la cartografía digital se construyen 

en forma material, cognitiva y paleocultural.

Cada ambiente circular, red de caminos o secuen-

cia de cultivos responde a señales que el paisaje 

emite: oscilaciones del agua, interrupciones de luz 

en el dosel, presencias animales que marcan dis-

tancias simbólicas. En este marco el tercer paisaje 

de Gilles Clément (2004) aparece como espacio 

relationships –spiritual, social, ecological– where 

planning was inseparable from the cosmological 

order.

Circular settlement patterns, ceremonial networks 

and hydraulic infrastructures increasingly 

confirm this type of reading, which finds echo 

beyond urbanism. From the Atlantic Forest, 

Solórzano and Brasil (2024) propose the concept 

of “constructed natures” to think of South 

American landscapes as historical, aesthetic 

and political products. This view reinforces 

the notion of forest as a long-duration cultural 

form, where the vegetal, human and symbolic 

combine in the same continuum. Odonne and 

Molino (2021) contribute to the methodological 

aspect of this understanding by systematizing 

historical ecology approaches applied to the 

Amazonia. Their interdisciplinary proposal –which 

combines botany, archaeology and ancestral 

knowledge– allows for the tracking of territorial 

decisions in the morphology of the forest itself: in 

dominant species, vegetal dispersion routes, and 

transformed soils. Morveto (2024) deepens this 

vision by showing how the managed biodiversity 

systems in Southwestern Amazonia functioned as 

long-term ecological security tools. His research 

proves that current diversity is not a spontaneous 

product, but the result of conscious planning 

oriented to resilience in relation to the biological 

context and the regeneration of forest life. These 

viewpoints converge on the same idea: that the 

Amazonia inhabits its own architecture, which was 

molded and designed by multiple generations. 

The visible forest and its traces –revealed by 

digital cartography– are constructed in a material, 

cognitive and paleocultural form.

Each circular environment, road network or crop 

sequence responds to signals that the landscape 

emits: water oscillations, light interruptions in the 

canopy, and animal presences that mark symbolic 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

272 273

donde la intervención humana es parte de 

lo viviente. Concebir las evoluciones de las 

funciones urbanas hacia una red como indica 

Consonni (2006), los territorios se vuelven 

conceptos intermitentes, tramas de morfo-

logías abiertas. Tim Ingold (2007) logra for-

mularlo mejor, a partir de la idea de línea: el 

lugar se habita como trayecto, que, en Ama-

zonia, genera un hábitat de interconexiones 

entre asentamientos. 

Aun así, la línea no ultrapasa la forma. 

Viveiros de Castro y Descola (2004) piensan 

el territorio como espacio desde una 

perspectiva animista y vegetal. Desde allí, 

cada intervención deviene conversación; cada 

arquitectura, resultado de un acuerdo con 

distances. In this context, Gilles Clément’s 

third landscape (2004) is a space where 

human intervention is part of the living. 

Interpreting the evolutions of urban functions 

as being directed toward a network —as 

Consonni suggests (2006— reveals that the 

territories become intermittent concepts, 

networks of open morphologies. Tim Ingold, 

on his part, formulates this concept more 

clearly, starting from the idea of a line: a 

place is inhabited as part of a trajectory, 

which, in the Amazonia, generates a habitat 

of interconnections between settlements.

Even so, the line does not go beyond 

the form. Viveiros de Castro and Descola 

(2004) view the territory (as a space) from 

El bosque cultural multiestratificado integra especies domesticadas y silvestres gracias a una gestión planificada de la 
biodiversidad. Ilustración: Magnus Morveto, Amazonía suroccidental. / The multi-stratified cultural forest integrates do-
mesticated and wild species thanks to planned biodiversity management. Illustration: Magnus Morveto, Southwestern 
Amazonia.

Castaña / 
Brazil Nut  

Bertholletia 
excelsa

Chonta / 
Peach Palm  

Bactris gasipaes

Acai
Euterpe oleracea

Cacao
Theobroma cacao

Achiote / Anato 
Bixa orellana

Yuca / Manioc 
Manihot esculenta

Zapallo / 
Squash  

Cucurbita 
maxima



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

274 275

lo múltiple. Llamazares (2004) traduce este tipo 

de relación en clave ritual: no se trata de ocupar 

un espacio, sino de actualizarlo simbólicamente, 

desde la reciprocidad con aquello que anima 

el entorno. Esta convergencia permite una 

lectura distinta de la planificación: no como 

racionalización del suelo, sino como inscripción 

sensible en una ecología densa, relacional, 

simbólica. Una hermenéutica adecuada a estos 

paisajes no aplica categorías universales, sino 

que escucha los gestos. La forma no nace de 

la línea, sino de la relación. La distribución de 

espacios amazónicos como claros, terrazas, 

drenajes, caminos responde a una economía 

afectiva y cosmológica animista. Cada lugar, 

cada animal, cada árbol comparte agencia y 

perspectiva. La planificación territorial sigue un 

orden ya implicado (Bohm, 1980), en un bosque 

cuyas señales exigen atención. Las decisiones 

acompañan los ritmos, negocian proximidades y 

preservan equilibrios cuya espacialidad se hace 

reconocer. Cada disposición territorial en la 

Paleoamazonia actualiza un pacto entre mundos, 

sin necesidad de definir una forma, cuyo trazo 

emerge del diálogo y del reconocimiento mutuo.

Leer la planificación amazónica requiere 

tecnologías capaces de reconocer a larga escala 

la inscripción territorial de decisiones ancestrales. 

En este sentido, la aplicación de escaneos 

lidar (Peripato et al., 2025) ha grandemente 

contribuido a documentar vastas regiones y 

su registro ofrece una lectura de los principios 

de los paisajes culturales. Gracias a un censo 

progresivamente más vasto, los modelos de 

ocupación precoloniales son analizables en una 

forma comparativa. La lectura digital evidencia 

las trazas de un orden inherente al lugar, la red 

de relaciones del bosque a partir de su sistema 

habitado, diseñado y pensado colectivamente. 

La imagen digital sostiene la interpretación: las 

morfologías constructivas detectadas validan la 

hipótesis de un paisaje construido y transformado. 

El censo de Peripato (2023), representa una 

inflexión central en el urbanismo amazónico 

al proyectar la existencia de más de 10 000 

asentamientos precoloniales aún invisibles bajo 

la cobertura boscosa de la cuenca. Utilizando 

escaneos lidar y modelos predictivos basados en 

correlaciones ecológicas, estas formas evidencian 

signos de una organización extendida con 

principios comunes: orientaciones astronómicas, 

caminos radiales, alineamientos hidrológicos. 

El tejido monumental de esta paleo ocupación 

revela las decisiones humanas que han dialogado 

con un bosque cultual por milenios en forma 

intensiva. El hallazgo no solo transforma el 

registro empírico, sino que confirma una hipótesis 

estructural: que la morfología forestal produce 

arquitectura planificada, recursiva y persistente. Lo 

que el lidar revela no es solo lo enterrado, sino lo 

que sigue organizando la vida presente: una red 

fitomorfo con memoria territorial.

1. El paisaje enucleado noroccidental 

En la Amazonia noroccidental, la arquitectura vegetal 

adquiere densidad histórica. Allí donde las laderas 

andinas se pliegan hacia las cuencas del Putumayo, 

del Caquetá y del Napo, el relieve se fragmenta 

en terrazas, planicies de inundación, colinas de 

origen precámbrico y brazos fluviales meándricos. 

Este paisaje ofrece una superficie fragmentada, 

que alterna escarpes y planicies intermedias, entre 

suelos anegados y suelos antiguos. Cada morfología 

induce un modo de habitar: las terrazas aparecen 

como plataformas agrícolas, los meandros se 

utilizan como caminos, los altos no inundables dan 

lugar a arquitecturas ceremoniales o funerarias. El 

diseño del paisaje es tejido con agua, pendientes 

y respiración del bosque. La región habitable es 

cuidada por la morfogénesis vegetal en la relación 

con pendientes drenajes y nubes.

an animist and vegetal perspective. From there, 

each intervention becomes conversation; each 

architecture, the result of an agreement with 

what is multiple. Llamazares (2004) translates 

this type of relationship in a ritual key: it is not 

about occupying a space but about updating it 

symbolically with reciprocity toward what animates 

the environment. This convergence allows for 

a different interpretation of planning: not as 

a rationalization of the soil, but as a sensitive 

inscription in a dense, relational and symbolic 

ecology. A hermeneutic that is adequate to these 

landscapes does not apply universal categories 

but listens to gestures. Form is not born from a 

line, but from a relationship. The distribution of 

the spaces (e.g. clearings, terraces, drainages, 

roads) in the Amazonia responds to an affective 

and cosmological animist economy. Each place, 

each animal, each tree shares agency and 

perspective. Territorial planning follows an already 

implied order (Bohm, 1980), in a forest whose 

signals demand attention. Decisions accompany 

rhythms, negotiate proximities and preserve 

equilibria whose spatiality is recognizable. Each 

territorial disposition in the Paleoamazonia 

updates a pact between worlds, without the need 

to define a form, and whose trace emerges from 

dialogue and mutual recognition.

The correct interpretation of planning in the 

Amazonia requires the use of technologies 

that allow for a large-scale recognition of 

the territorial inscription that resulted from 

decisions made in ancient times. In this respect, 

the application of lidar scanning (Peripato et 

al., 2025) has contributed significantly to the 

documentation of vast regions, with records 

that offer provide a reading of the principles of 

cultural landscape. Thanks to a progressively 

expanding census, the precolonial occupation 

models can be analyzed comparatively. The 

digital readings show traces of an order inherent 

to the place: the forest’s network of relationships 

based on its inhabited, designed and collectively 

conceived system. The digital images back 

this interpretation: the detected constructive 

morphologies validate the hypothesis of a 

constructed and transformed landscape. 

Peripato’s census (2023) represents a central 

inflection in the Amazonian urbanism with its 

projecting the existence of more than 10 000 

precolonial settlements still invisible under the 

forest cover of the Amazonian basin. Using 

lidar scans and predictive models based on 

ecological correlations, these forms show signs of 

extended organization with common principles: 

astronomical orientations, radial roads and 

hydrological alignments.

The monumental fabric of this paleo-occupation 

reveals that human decisions have dialogued 

intensively with the cultural forest for millennia. 

This finding does not only transform the empirical 

record but also confirms the structural hypothesis 

that claims that the forest morphology produces 

planned, recursive and persistent architecture. 

The lidar has not only revealed what is buried, 

but what continues to organize life today: a 

phytomorphic network with territorial memory.

1. The northwestern enucleated landscape

In northwestern Amazonia, the vegetal 

architecture acquires historical density. Where 

the Andean slopes fold toward the basins of the 

Putumayo, Caquetá and Napo rivers, the land’s 

surface fragments into terraces, flood plains, 

Precambrian hills and meandering fluvial arms. 

This landscape offers a fragmented surface, 

alternating scarps and intermediate plains, 

between flooded soils and ancient soils. Each 

morphology induces a way of inhabiting: terraces 

appear as agricultural platforms, meanders are 

used as pathways, non-floodable heights give 



Yacimientos arqueológicos conocidos /
Known Archeological Sites

Teyuna-Ciudad Perdida

Características arqueológicas confirmadas (2019) / 
Confirmed Archeological features (2019)

Áreas antropogénicas prehispánicas potenciales 
(algoritmo RF) / Prospective Prehispanic Anthropo-
genic Areas (RF algorithm)

Ríos y arroyos/ Rivers and Streams

Área de investigación (671 ha) / 
Research Area (671 ha)

Elevación (metros) / Elevation (meters)

Valor / Value

1738,1

808,7
1

kilómetros/kilometers
0 0.5

N

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

276 277

El punto de observación de Rodríguez Osorio 

(2023) sobre los paisajes de la Sierra Nevada de 

Santa Marta ofrece una referencia metodológica 

clave para comprender la planificación territorial 

en regiones densamente boscosas y de difícil 

acceso. A través de un enfoque que combina 

modelos digitales del terreno (MDT), imágenes 

multiespectrales y análisis lidar, la investigación 

identificar patrones de ocupación humana antigua. 

Una lectura espacial orientada por indicios topo-

gráficos y huellas vegetales permite reconocer 

cómo la infraestructura antigua se manifiesta como 

parte de un sistema de organización ambiental y 

social de larga duración. Esta aproximación infie-

re formas de planificación que integraban redes 

hídricas, terrazas agrícolas, caminos y plataformas 

residenciales, en respuesta a condiciones ecológi-

cas locales y cosmologías indígenas. Los principios 

de análisis resultan trasladables al estudio de zo-

nas amazónicas adyacentes, como Caquetá, Apa-

poris o el corredor Upano–Tiputini, donde la to-

pografía y la cobertura vegetal presentan desafíos 

similares. El uso de datos satelitales combinados 

con trabajo de campo y conocimiento localizado 

se revela como una herramienta fundamental para 

interpretar paisajes palimpsestos, donde natura-

leza y cultura han co evolucionado. Este tipo de 

metodología no solo sustenta el enfoque interdis-

ciplinario requerido por la arqueología amazónica, 

sino que amplía el horizonte empírico de la plani-

ficación ancestral. A esta aproximación metodoló-

gica se suma el estudio de La Palma (2023), en la 

Sierra Nevada de Santa Marta, donde el análisis 

combinado de OBIA, fotogrametría y petrografía 

revela cómo las comunidades tairona seleccionan 

y trabajan distintos litotipos para construir terrazas 

y definir mampostería. La variabilidad en las téc-

nicas y materiales demuestra que la planificación 

territorial no depende de jerarquías centraliza-

das, sino de formas comunitarias de coordinación 

del trabajo, proyectando en el espacio un orden 

político y cosmológico. Este tipo de evidencias 

complementa la lectura del paisaje y amplía la 

analogía hacia los contextos sociales donde la red 

de la naturaleza define ordenes morfogenéticos de 

larga duración.

Registros más recientes a partir de sensores 

remotos permiten observar signos visibles de una 

profunda historicidad del habitar. En la región 

que comprende los ríos Apaporis y Yari, con eje 

central en la meseta tabular de Chiribiquete, 

se despliega un conjunto de ambientes con 

rasgos geomorfológicos notables: afloramientos 

rocosos paleozoicos, extensas terrazas aluviales 

rise to ceremonial or funerary architectures. The 

design of the landscape is woven with water, 

slopes and the forest’s breath. The vegetal 

morphogenesis in its relationship with the 

slopes, drainages and clouds takes care of the 

inhabitable region.

Rodríguez Osorio’s study (2023) of the landscapes 

in Sierra Nevada de Santa Marta configures a key 

methodological reference for the understanding 

of territorial planning in densely forested and 

hardly accessible regions. He identified ancient 

human occupation patterns using a combination 

of digital terrain models (DTM), multispectral 

images and lidar analyses. A spatial reading 

following topographic clues and vegetal traces 

reveals how the ancient infrastructure is part 

of a long-lasting type of environmental and 

social organization. This approach assumes that 

the planning integrated the hydric networks, 

agricultural terraces, roads and residential 

platforms in response to local ecological 

conditions and the indigenous cosmologies. The 

principles used for this analysis can be applied 

to the study of adjacent Amazonian zones, such 

as Caquetá, Apaporis, or the Upano-Tiputini 

corridor, where the topography and vegetal cover 

present similar challenges. The combination of 

satellite data, field work and local knowledge 

is as a fundamental tool for interpreting 

palimpsest landscapes where nature and culture 

have co-evolved. This methodology does not 

only conform to the interdisciplinary approach 

required by Amazonian archaeology; it also 

expands the empirical horizon of the planning 

made in ancient times. The same methodological 

approach has been applied to the study of La 

Palma (2023), in the Sierra Nevada de Santa 

Marta (Colombia), where a combined analysis 

of OBIA, photogrammetry and petrography has 

revealed how the Tairona communities selected 

and worked different lithotypes to build terraces 

and define masonry. Here the variability of the 

techniques and materials proves that territorial 

planning does not depend on centralized 

hierarchies, but on a type of work coordination 

by the community that projected a political and 

cosmological order into the physical space. This 

kind of evidence complements the reading of the 

landscape and projects as an analogy to those 

social contexts where the network of nature 

defines long-lasting morphogenetic orders.

More recent records taken from remote sensors 

reveal the visible signs of a profound habitational 

Modelo lidar que revela patrones de ocupación y redes integradas al sistema hídrico. Si-
erra Nevada de Santa Marta, Colombia. Rodríguez Osorio (2023). / Lidar model revealing 
occupation patterns and networks integrated with the water system. Sierra Nevada de 
Santa Marta, Colombia. Rodríguez Osorio (2023).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

278 279

estabilizadas y cauces sinuosos que han modelado 

corredores de movilidad milenaria. Las evidencias 

territoriales de organización humana han 

empleado modelos digitales de elevación de alta 

resolución y análisis multiespectral para estudiar 

la estructura del paisaje y sus posibles marcas de 

antropización.

El modelado geomorfológico y la clasificación 

espectral del terreno han permitido identificar 

secuencias fluviales abandonadas, llanuras 

estabilizadas y patrones anómalos de vegetación, 

que podrían corresponder a antiguos trazados 

de asentamientos, terrazas de cultivo o caminos 

ribereños. Vargas (2017) ha señalado zonas de 

convergencia ecológica que presentan formas 

planas artificialmente regularizadas, aptas 

para ocupación prolongada y transformación. 

Esta lectura del territorio dialoga con una 

arqueología del paisaje coherente con modelos 

de planificación verificados en zonas cercanas del 

Alto Amazonas ecuatoriano

Rostain (2024) identifica en el valle del Upano una 

red de caminos, plazas, plataformas y campos 

elevados que estructuran un urbanismo de jardín. 

Esta forma no responde al modelo clásico de 

concentración poblacional, sino a un urbanismo 

disperso, biocompatible, donde las construcciones 

no interrumpen el metabolismo ecológico. Este 

«jardín urbano» amazónico emerge como principio 

organizador del espacio. 

El Raudal del Jirijirimo, en el curso medio del río 

Apaporis, representa una articulación singular 

entre paisaje, cosmología y planificación territorial 

ancestral. A diferencia de otros sitios arqueológicos 

definidos por evidencias materiales visibles, 

su relevancia deriva de una ocupación densa y 

simbólica, donde el territorio es concebido como 

una red relacional de marcas, recorridos y sitios 

sagrados. La noción etnográfica de raudal —la 

cama de la anaconda entre los makuna— constituye 

un eje de ordenamiento espacial para diversos 

grupos, cuyas prácticas y narrativas cosmológicas 

se inscriben directamente en el paisaje rocoso. La 

lectura territorial no se basa aquí en infraestructura 

visible, sino en una densa trama de historias 

inscritas en las geomorfologías del paisaje, que 

define una orientación y fija la memoria colectiva 

(Cayón, 2008).

El piedemonte andino-amazónico, y en especial 

la Sierra de la Macarena, actúa como corredor 

historicity. In the region comprising the Apaporis 

and Yari rivers –which has the tabular plateau of 

Chiribiquete as its central axis– there is set of 

environments that have notable geomorphological 

features: Paleozoic rocky outcrops, extensive 

stabilized alluvial terraces and sinuous channels 

that have modeled millennary mobility corridors. 

High-resolution digital elevation models and 

multispectral analysis have been employed in 

the study of landscape structure and its possible 

anthropization marks in relation to the evidence of 

human organization of the territory.

Geomorphological modeling and spectral 

terrain classification have revealed the existence 

of abandoned fluvial sequences, stabilized 

plains and anomalous vegetation patterns, 

which could correspond to ancient settlement 

layouts, cultivation terraces, or riverside roads. 

Vargas (2017) has noticed the existence of some 

ecological convergence zones with artificially 

leveled fields that are suitable for prolonged 

human occupation and transformation. This 

interpretation of the territory and landscape 

archaeology agree with planning models found in 

nearby zones of the Ecuadorian Upper Amazonia.

In the Upano Valley, Rostain (2024) identifies a 

network of roads, plazas, platforms and raised 

fields that structure garden urbanism. This type 

of urbanism does not conform to the classic 

model of population concentration, but rather 

to a dispersed, biocompatible type of urbanism, 

wherein the constructions do not interrupt the 

ecological metabolism. This Amazonian “urban 

garden” emerges as a space organizing principle.

The Jirijirimo Rapids, in the middle course of the 

Apaporis River, is a singular articulation between 

landscape, cosmology and ancestral territorial 

planning. Unlike other archaeological sites 

defined by visible material remains, its relevance 

derives from its dense and symbolic occupation, 

where the territory is conceived as a relational 

network of marks, journeys and sacred sites. The 

ethnographic notion of rapids –the anaconda’s 

bed among the Makuna– constitutes a spatial 

ordering axis for diverse groups whose practices 

and cosmological narratives are directly inscribed 

in the rocky landscape. Here the territorial reading 

is not based on the visible infrastructure, but on 

a dense network of stories inscribed in landscape 

geomorphologies that defines orientation and 

fixes collective memory (Cayón, 2008).

Restitución artística de la ciudad-jardín de plataformas de tierra de Sangay en el alto Upano, Ecuador (acuarela: 
S. Rostain). / Artistic rendering of the garden-city of earthen platforms at Sangay in the upper Upano, Ecuador 
(watercolor:  S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

280 281

ecológico y cultural donde los sistemas micro 

ambientales convergen. Este corredor biocultural 

se manifiesta en infraestructuras agroforestales 

diseñadas para verticalidades ecológicas, donde 

la proliferación de palmas alrededor de sitios 

ancestrales indica una relación sostenida entre lo 

construido y la vegetación (Fajardo et al., 2025). 

Su función como corredor biocultural define la 

planificación de sistemas agroforestales conectados 

entre pisos ecológicos donde la enucleación del 

paisaje refleja un diseño ancestral. En este sentido, 

el territorio aparece con una matriz activa de 

interacción entre comunidades y biodiversidad 

(Sarmiento et al., 2025).

En este mismo corredor noroccidental se inscribe la 

Serranía de Chiribiquete, cuyos tepuyes y mesetas 

han sido interpretados como malocas cósmicas y 

paisajes rituales. Castaño-Uribe (2029) revela un 

universo espiritual codificado donde y simbolismo 

del jaguar articula la relación entre humanos, 

animales y territorio, proyectando la planificación 

del paisaje en clave cosmológica. Este carácter 

sagrado refuerza la noción de un diálogo entre 

naturaleza, espiritualidad y diseño territorial.

El sitio de Buritaca–Teyuna, también conocido 

como Ciudad Perdida, constituye uno de los 

ejemplos más emblemáticos de planificación 

territorial prehispánica en la Sierra Nevada de 

Santa Marta. Las investigaciones pioneras de 

Reichel-Dolmatoff (1954) y los posteriores estudios 

urbanos de Serge (1984) y etno paisajísticos 

de Giraldo (2022) revelaron la magnitud y el 

patrimonio intangible asociado al asentamiento 

tairona, construido a partir de terrazas escalonadas, 

muros de contención y redes de caminos que 

articulaban un extenso paisaje montañoso. 

Mayorga (2024), basando la lectura en la relación 

entre geomorfología e hidrografía, ha integrado las 

precedentes miradas y ha incluido lidar en una base 

de datos completa. 

The Andean-Amazonian piedmont –and in 

particular the Sierra de la Macarena– acts 

as an ecological and cultural corridor where 

micro-environmental systems converge. This 

biocultural corridor is manifested through 

agroforestry infrastructures designed for 

ecological verticalities; in them, the proliferation 

of palm trees around ancestral sites indicates a 

sustained relationship between what was built 

and the vegetation. The biocultural corridor 

defines the planning of agroforestry systems 

connected between the ecological floors, where 

the landscape enucleation reflects an ancestral 

design. In this sense, the territory is an active 

matrix of interaction between communities and 

biodiversity (Sarmiento et al., 2025).

The Serranía de Chiribiquete is located in this 

same northwestern corridor. Its tepuis and 

plateaus have been interpreted as cosmic 

malocas and ritual landscapes. Castaño-Uribe 

(2019) has revealed the existence of a codified 

spiritual universe where the symbolism of the 

jaguar articulates the relationship between 

humans, animals and territory, projecting the 

landscape planning in a cosmological key. This 

sacred character reinforces the notion of dialogue 

between nature, spirituality and territorial design.

The Buritaca-Teyuna site, also known as Ciudad 

Perdida, constitutes one of the most emblematic 

examples of prehispanic territorial planning in the 

Sierra Nevada de Santa Marta. The pioneering 

excavations by Reichel-Dolmatoff, the urban 

studies by Serge (1984), and ethno-landscape 

studies by Giraldo (2022) revealed the magnitude 

and intangible heritage associated with the Tairona 

settlement, which was built on stepped terraces 

and included retaining walls and road networks –

all of which articulated an extensive mountainous 

landscape. Basing his studies on the relationship 

between geomorphology and hydrography, 

Sitio de Buritaca–Teyuna, que evidencia la articulación 
territorial tairona de terrazas, caminos y núcleos 

habitacionales integrados al relieve montañoso, Sierra 
Nevada de Santa Marta, Colombia. / Buritaca–Teyuna 

site, which evidences the Tairona territorial articulation 
of terraces, roads, and settlement cores integrated 

with mountainous relie, Sierra Nevada de Santa Marta, 
Colombia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

282 283

Investigaciones en la misma región han ampliado 

ulteriormente esta reconstitución de la morfología 

territorial: Rodríguez Osorio ha demostrado me-

diante lidar y análisis multiespectral, la inserción de 

Teyuna dentro de un sistema más amplio de paisajes 

modificados y Vargas ha documentado cómo la 

microcuenca del Congo se integra a través de 

corredores bioculturales que enlazan la sierra con las 

planicies adyacentes. La convergencia de estudios 

muestra que Buritaca–Teyuna no fue un enclave ais-

lado, sino un nodo central de un ordenamiento terri-

torial que conjugaba prácticas técnicas, organización 

política y cosmologías vivas.

En la región del alto Upano, al pie del volcán Sangay 

en la Amazonia ecuatoriana, emergen evidencias 

de una compleja planificación territorial. Las inves-

tigaciones pioneras de Porras (1987) y el análisis de 

Rostain (1999, 2010, 2023) han revelado un paisaje 

cultural profundamente transformado, en el que 

grandes conjuntos de montículos, caminos y terrazas 

agrícolas reflejan una forma de «urbanismo jardín” 

que trasforma definitivamente las imágenes tradi-

cionales sobre sociedades dispersas y poco monu-

mentales. Los resultados de la investigación incluyen 

al menos 6 000 montículos de tierra distribuidos 

en patrones regulares, conectados por una red de 

caminos rectilíneos y plataformas intermedias. Esta 

configuración ha sido interpretada como una forma 

de asentamiento denso y jerarquizado, con núcleos 

mayores como Kilamope y Sangay actuando como 

centros políticos y ceremoniales. El conjunto evi-

dencia no sólo una elevada densidad poblacional, 

sino también una planificación espacial que integra 

arquitectura, movilidad y agricultura en una matriz 

continua. La aplicación lidar ha confirmado la escala 

y planificación de estos sistemas, permitiendo detec-

tar un diseño inimaginable antes. Upano define en 

un patrón regional de urbanismo prehispánico en la 

Alta Amazonia, con implicaciones profundas para la 

comprensión del paisaje como producto de una ne-

gociación con las formas del bosque. 

En la Serranía de La Lindosa en Guaviare, 

Iriarte (2021) ha ampliado de manera decisiva 

la cronología de la ocupación amazónica. 

Las excavaciones realizadas en Cerro Azul, 

Montoya y Limoncillos revelan evidencias de 

asentamientos desde el Pleistoceno Tardío, 

situando la región entre los focos más antiguos 

de poblamiento de la cuenca, no solo acerca de 

su arte rupestre. La Lindosa se presenta como un 

paisaje palimpséstico donde convergen memorias 

profundas, adaptaciones ecológicas y cosmologías 

en transformación. En este sentido la morfología 

montana no solo prolonga hacia el norte el 

corredor biocultural de Chiribiquete–Guaviare, 

sino que revela cómo los sistemas de ocupación 

temprana ya respondían a formas de organización 

territorial capaces de articular subsistencia y 

movilidad en el bosque amazónico generando 

Mayorga (2024) has integrated preceding views 

with a complete database of lidar images.

Research in the same region has further expanded 

this reconstruction of the territorial morphology: 

Rodríguez Osorio has proven, through lidar and 

multispectral analysis, the validity of inserting 

Teyuna within a broader system of modified 

landscapes, and Vargas has documented how 

the micro-basin of Congo is integrated through 

biocultural corridors that link the Andes to the 

adjacent plains. Convergent studies show that 

Buritaca-Teyuna was not an isolated enclave, but a 

central node of territorial ordering that conjoined 

technical practices, political organization and living 

cosmologies.

In the upper Upano region –at the foot of the 

Sangay volcano in the Ecuadorian Amazonia– 

there is evidence of complex territorial planning. 

Porras’s pioneering research (1987) and Rostain’s 

analysis (1999, 2010, 2023) revealed a deeply 

transformed cultural landscape, in which large sets 

of mounds, roads and agricultural terraces reflect 

a form of “garden urbanism” that definitively 

transforms the way in which the region’s small and 

dispersed monumental societies are viewed. The 

research has found at least 6 000 earth mounds, 

distributed in regular patterns and interconnected 

by a network of rectilinear roads and intermediate 

platforms. This configuration has been interpreted 

as a form of dense and hierarchized settlement, 

with major nuclei like Kilamope and Sangay acting 

as political and ceremonial centers. The whole 

set reveals high population density and especially 

a spatial planning that integrates architecture, 

mobility and agriculture in a continuous matrix. 

The use of lidar has confirmed the scale and 

planning of these systems, allowing for the 

detection of a previously unimaginable design. 

Upano defines a regional pattern of prehispanic 

urbanism in the Upper Amazonia that has 

profound implications for understanding the 

landscape as a product of negotiation with the 

forms of the forest.

Iriarte (2021) has greatly expanded the chronology of 

Amazonian occupation in the Serranía de La Lindosa 

of Guaviare. Excavations conducted at Cerro Azul, 

Montoya and Limoncillos have yielded the remains 

of settlements from the Late Pleistocene. This puts 

the region among the oldest populated centers of 

the basin, not only regarding its rock art. La Lindosa 

appears as a palimpsestic landscape where deep 

memories, ecological adaptations and transforming 

cosmologies converge. In this sense, the morphology 

of the mountains prolongs the biocultural corridor of 

Chiribiquete-Guaviare northward and also reveals how 

the early occupation systems already responded to 

forms of territorial organization that were capable of 

En la perspectiva aparecen conjuntos de montículos de un 
paisaje transformado. Volcán Sangay, Ecuador. / In perspective 
appear mound complexes of a transformed landscape. Sangay 
Volcano, Ecuador.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

284 285

redes interconectivas extensas. En el extremo 

noroccidental del Escudo Guayanés en el Parque 

Nacional Canaima Pérez Gomez (2023) reconoce un 

escenario donde la monumentalidad natural de los 

tepúyeses se entrelaza con expresiones culturales 

de larga duración. La escala del paisaje, con 

mesetas abruptas y caídas de agua monumentales, 

refuerza la percepción de Canaima como un 

espacio liminal donde un mismo horizonte sagrado 

define el contexto para centralizar los peregrinajes 

estacionales a un santuario regional. Integrado al 

corredor cultural Orinoco–Guaviare–Chiribiquete, el 

paisaje estratificado claves para comprender cómo 

las sociedades amazónicas articularon cosmología, 

geografía y territorialidad en contextos de gran 

diversidad ecológica.

2. La reticularidad amplificada entre Escudo 
y llanura 

La convergencia entre las mesetas de suelos anti-

guos y drenaje limitado del Escudo Brasileño y la lla-

nura aluvial amazónica, dominada por ríos de aguas 

blancas como el Amazonas y el Madeira, sedimentos 

fértiles en extensas áreas genera un contraste ecoló-

gico: por un lado emergen tierras altas con recursos 

minerales escasos pero estratégicas para la construc-

ción de aldeas y sistemas defensivos; por el otro se 

forman planicies inundables de gran productividad 

que permitieron el desarrollo de complejas formas 

de agricultura, pesca y manejo forestal. El régimen 

de lluvias estacionales, con marcadas fluctuacio-

nes en el nivel de los ríos, obligó los habitantes a 

diseñar infraestructuras adaptadas a la dinámica 

hídrica, mientras que la biodiversidad del bosque 

proporcionaba una base de recursos amplia, aunque 

exigía prácticas de domesticación selectiva y suelos 

enriquecidos. En este contexto, la acción humana no 

se limitó a responder pasivamente a las condiciones 

naturales, sino que transformó activamente el medio 

articulating subsistence and mobility in the Amazonian 

rainforest by generating extensive interconnected 

networks. At the northwestern extreme of the 

Guiana Shield in the Canaima National Park, Pérez-

Gómez (2023) recognizes a scenario where the 

natural monumentality of tepuis intertwines with 

long-duration cultural expressions. The scale of the 

landscape –with its abrupt plateaus and monumental 

waterfalls– reinforces the perception of Canaima 

as a liminal space where a whole sacred horizon 

configures a context that allows for directing the 

seasonal pilgrimages to a central regional sanctuary. 

Integrated into the Orinoco-Guaviare-Chiribiquete 

cultural corridor, the stratified landscape is key 

for understanding how the Amazonian societies 

articulated cosmology, geography and territoriality in 

areas of great ecological diversity.

2. Amplified reticularity between Shield and 
plains

The convergence between the Brazilian Shield’s 

plateaus (with their ancient soils and limited 

drainage) and the Amazonian alluvial plain 

(dominated by white water rivers like the Amazon 

and the Madeira, with fertile sediments in extensive 

areas) generates an ecological contrast: on the one 

side, there are highlands that have scarce mineral 

resources but are strategic for constructing villages 

and defensive positions; and on the other side, the 

formation floodable plains of great productivity 

allowed for the development of complex forms 

of agriculture, fishing and forest management. 

The marked fluctuations in the level of the river 

water caused by the seasonal rainfall pattern 

obliged the inhabitants to adapt the design of 

their infrastructures to the hydric dynamics, while 

the forest biodiversity provided an abundant 

resource, even though it demanded selective 

domestication practices and the enrichment of the 

soils. In this context, human action was not limited 

La escala del paisaje en Canaima revela su presencia como paisaje liminal. Parque Nacional Canaima, Escudo Guayanés, 
Venezuela. / The landscape scale in Canaima reveals its presence as a liminal landscape. Canaima National Park, Guiana 
Shield, Venezuela.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

286 287

en una matriz cultural donde la hidrología, la fertili-

dad y la movilidad quedaron integradas en sistemas 

planificados de larga duración

Entre el Escudo brasileño y la gran llanura amazóni-

ca, ha emergido en la última década un laboratorio 

privilegiado para comprender la magnitud de la 

transformación humana en el Neotrópico. El estudio 

continental de Peripato (2023) demuestra que la 

gran mayoría del proceso cultural del bosque perma-

nece aún oculta bajo la foresta, evidenciando que la 

ocupación originaria no se limitó a enclaves disper-

sos o centros aislados, sino que conformó una red 

continua de aldeas, agroforesterías centros ceremo-

niales, caminos, canalizaciones y ceques en el terri-

torio. En paralelo, los trabajos de Arroyo-Kalin (2008) 

sobre las terra preta muestran cómo la construcción 

de suelos antrópicos genera desde su origen paisa-

jes fértiles y duraderos, testimonio de una gestión in-

tencional del medio ambiente a escala regional. Este 

enfoque se complementa con la lectura que destaca 

la terra preta como resultado de prácticas rituales y 

cosmológicas, ampliando la comprensión de estos 

suelos más allá de su dimensión técnica. Estos ha-

llazgos revelan que la Amazonia Central se configura 

originariamente como un espacio de alta densidad 

poblacional, donde la planificación territorial integra 

agricultura, ritualidad y manejo ambiental, transfor-

mando de manera profunda el bosque amazónico en 

un paisaje cultural de larga duración.

En el Alto Xingú, Heckenberger (2008, 2009) ha 

documentado una de las expresiones más notables de 

diseño, revelando la existencia de extensas redes de 

asentamientos con espacios públicos conectados por 

caminos rectilíneos y rodeados de fosos, conformando 

lo que ha descrito como un sistema de «urbanismo de 

baja densidad”. Este modelo evita la concentración de 

grandes núcleos urbanos para definir una distribución 

reticular de asentamientos interconectados que 

equilibraban residencia, producción y ritualidad en 

una trama extensa y cohesionada. La noción de «baja 

densidad” en este caso no implica dispersión aleatoria, 

sino un diseño que articula múltiples centros menores 

en torno a ejes de circulación y espacios ceremoniales 

comunes, generando un paisaje habitado de forma 

continua. La disposición de los caminos y espacios 

abiertos sugiere principios de ordenamiento que 

trascienden lo meramente funcional: su cartografía 

sagrada, proyecta trazados terrestres que reproducen 

relaciones cosmológicas. Sus estructuras de orientación 

comparables a los ceques andinos, entendidos 

como líneas de conexión ritual y cosmológica entre 

comunidades y paisajes (Gavazzi, 2014). Los recorridos 

entre plazas y aldeas operaban como líneas de 

conexión que no solo organizaban la movilidad y 

el intercambio, sino que también estructuraban la 

experiencia ritual y la inscripción del cielo en la tierra. 

Desde esta perspectiva, el urbanismo xingu revela 

una comprensión sofisticada de las interconexiones 

ecológicas, sociales y espirituales, en la que el territorio 

era concebido como un diseño integral capaz de 

enlazar comunidades, paisajes y cosmologías en una 

red resiliente y perdurable.

to passively responding to the natural conditions 

but actively transformed the medium into a cultural 

matrix where hydrology, fertility and mobility were 

integrated in long-term planned systems.

During the last decade the area between the 

Brazilian Shield and the great Amazonian plain 

has emerged as a privileged laboratory assessing 

the magnitude of the human transformation in the 

Neotropics. Peripato’s continental study (2023) 

has shown that the great majority of forest cultural 

process still remains hidden under the forest. 

This reveals that the original occupation was not 

limited to dispersed enclaves or isolated centers, 

but formed a continuous network of villages, 

agroforestry, ceremonial centers, roads, canalizations 

and ceques across the territory. Meanwhile, Arroyo-

Kalin’s work on terra preta (2008) shows how the 

construction of anthropic soil generates fertile and 

durable landscapes from the beginning –which 

reveals deliberate environmental management 

at a regional scale. When complemented by the 

view of the terra preta as the result of ritual and 

cosmological practices, this approach expands our 

understanding of these soils beyond their technical 

dimension. These findings reveal that the Central 

Amazonia was originally a space of high population 

density, where the territorial planning integrated 

agriculture, rituality and environmental management, 

to deeply transform the Amazonian rainforest into a 

long-lasting cultural landscape.

In Upper Xingu, Heckenberger (2008, 2009) has 

documented one of the most remarkable designs: 

extensive settlement networks with public spaces 

connected by rectilinear roads and surrounded 

by moats, which he has described as a system of 

“low-density urbanism”. This model excludes the 

concentration of large urban nuclei and defines a 

reticular distribution of interconnected settlements 

that balanced habitation, production and rituality in 

an extensive and cohesive network. The notion of 

“low density” in this case does not imply random 

dispersion, but a design that articulates multiple 

minor centers around circulation axes and common 

ceremonial spaces to generate a continuously 

inhabited landscape. The arrangement of roads 

and open spaces suggests ordering principles 

that transcend the merely functional: their sacred 

cartography projects terrestrial layouts that 

reproduce cosmological relationships. Its structures of 

orientation can be compared to the Andean ceques, 

understood as lines of ritual and cosmological 

connection between communities and landscapes 

(Gavazzi, 2014). Journeys between plazas and 

villages operated as connection lines that not only 

organized mobility and exchange but also structured 

ritual experiences and sky inscriptions on the earth. 

From this perspective, the urbanism of Xingu reveals 

a sophisticated understanding of ecological, social 

and spiritual interconnections, in which the territory 

was conceived as integral design that could integrate 

communities, landscapes and cosmologies into a 

resilient and enduring network.

La terra preta amazónica constituye evidencia de una gestión ambiental intencional y sostenida, donde la practica 
agroforestal construye suelos fértiles de larga duración. / Amazonian terra preta constitutes evidence of intentional and 
sustained environmental management, where agroforestry practice builds long-lasting fertile soils.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

288 289

Un aspecto menos explorado de Amazonia Central 

es constituido por los sambaquis interiores, también 

llamados shellmounds. Estas acumulaciones mo-

numentales de conchas y sedimentos, asociadas a 

restos faunísticos y artefactos líticos, no se limitan a 

las costas atlánticas, sino que aparecen también en 

zonas fluviales del interior amazónico, donde fun-

cionaron como nodos de ocupación prolongada y 

como infraestructuras de almacenamiento, ritualidad 

y territorialidad. Su distribución revela patrones de 

asentamiento que combinaban la explotación de 

recursos acuáticos con la construcción de paisajes 

culturales perdurables, donde la monumentalidad de 

los depósitos de conchas operaba como marcador 

visible en el territorio (Pugliese et al., 2024). Más allá 

de su función económica, los sambaquis se entien-

den como lugares de significado, que integraban 

memoria ancestral, identidad comunitaria y manejo 

ambiental en un mismo dispositivo espacial. Al ins-

cribirse en redes de circulación fluvial, estos mon-

tículos conectaban comunidades dispersas en un 

sistema regional de intercambio y simbolismo, refor-

zando la idea de que la planificación territorial ama-

zónica no se reducía a la agricultura y la forestación, 

sino que incorporaba también formas complejas de 

habitar y monumentalizar los ríos y sus recursos.

En el extremo oriental del Escudo aporta ejemplos 

de planificación territorial donde actividades huma-

nas asociados a formaciones rocosas que funcionan 

como marcadores visuales y puntos de convergencia 

ritual, integrando el paisaje en una red de significa-

dos que trasciende lo local. Las mesetas coronadas 

del Escudo Guayanés revelan la presencia de montí-

culos y patrones de asentamiento en cumbres estra-

tégicas, donde la elevación del relieve ofrecía tanto 

protección como visibilidad. Estas configuraciones 

muestran que la ocupación ancestral no se limitaba 

a las llanuras fluviales o a los valles fértiles, sino que 

incorporaba los relieves más abruptos como mar-

cadores de territorialidad, cosmología y memoria. 

Combinando litomorfos, petroglifos y estructuras en 

lo alto de mesetas aisladas, las sociedades amazó-

nicas reafirmaban la sacralidad del paisaje y lo inte-

graban en redes regionales de circulación cultural y 

simbólica.

La diversidad de evidencias en la Amazonia Central 

—desde los pueblos-plaza del Xingú hasta los 

sambaquis interiores y los asentamientos en mesetas 

del Escudo Guayanés— demuestra que esta región 

constituyó un verdadero epicentro de innovación 

territorial. La transformación humana del bosque no 

fue homogénea, sino que se expresó en múltiples 

escalas: desde la micro gestión de suelos fértiles 

hasta el diseño de redes regionales de aldeas 

interconectadas. Este mosaico de paisajes culturales 

revela un modelo de ocupación que articulaba 

monumentalidad, movilidad y domesticación del 

medio ambiente, eliminando la noción de un bosque 

intacto antes de la colonización. La Amazonia 

Central aparece, así como un eje articulador: por un 

lado, conecta con las tradiciones noroccidentales de 

A less studied component of the Central Amazonia 

are the interior sambaquis, also called shellmounds. 

These monumental accumulations of shells and 

sediments (associated with faunistic remains and 

lithic artifacts) are not limited to Atlantic coasts 

but also appear in fluvial zones of the Amazonian 

interior, where they were used as nodes of 

prolonged occupation and infrastructure for the 

storage of goods, rituality and territoriality. Their 

distribution reveals settlement patterns that 

combined the exploitation of aquatic resources with 

the construction of enduring cultural landscapes, 

wherein the monumentality of the shell deposits 

acted as a visible marker in the territory (Pugliese 

et al., 2024). Beyond their economic function, the 

sambaquis are understood as places of meaning, 

which integrated ancestral memory, community 

identity and environmental management (in 

the same spatial device). By being inscribed in 

the fluvial circulation networks, these mounds 

connected dispersed communities in a regional 

system of exchange and symbolism. This reinforces 

the idea that territorial planning in the Amazonia 

was not reduced to agriculture and forestation but 

also incorporated complex forms of inhabiting and 

monumentalizing the rivers and their resources.

In the eastern end of the Shield, there are 

examples of territorial planning where human 

activities are associated with rock formations that 

function as visual markers and ritual convergence 

points, integrating the landscape into a network 

of meanings that transcends the local. In the 

crowned plateaus of the Guiana Shield, there are 

mounds and settlement patterns on placed on 

strategic summits, where the elevation offered 

both protection and visibility. These configurations 

show that the ancestral occupation was not 

limited to fluvial plains or fertile valleys but also 

incorporated most abrupt reliefs as markers 

of territoriality, cosmology and memory. By 

combining lithomorphs, petroglyphs and structures 

atop isolated plateaus, the Amazonian societies 

reaffirmed the sacredness of the landscape, 

integrating it into regional networks of cultural and 

symbolic circulation.

The different kinds of evidence from the Central 

Amazonia –from the Xingu’s plaza-towns to 

the interior sambaquis and the Guiana Shield 

plateau settlements– proves that this region was 

a real epicenter of territorial innovation. Human 

transformation of the forest was not homogeneous 

but expressed itself at multiple levels: from 

micro-managing fertile soils to designing regional 

networks of interconnected villages. This mosaic of 

cultural landscapes reveals an occupation model 

that articulated monumentality, mobility and 

environmental domestication, denying the notion 

that the forest was intact before the colonists 

arrived. Thus, Central Amazonia appears as an 

articulating axis: on one hand, it connects with 

the northwestern traditions of rock monumentality 

Los sambaquis interiores de la Amazonía Central estan constituidos por acumulaciones de conchas y sedimentos que 
funcionaron como nodos y marcadores de ocupación prolongada. / The interior sambaquis of Central Amazonia are 
constituted by accumulations of shells and sediments that functioned as nodes and markers of prolonged occupation.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

290 291

monumentalidad rupestre y corredores bioculturales; 

y, por otro, abre el horizonte hacia el suroeste 

de la cuenca, donde se desarrollaron sociedades 

igualmente innovadoras que transformaron los 

llanos aluviales mediante montículos habitacionales, 

geoglifos y complejas redes hidráulicas. Este 

paso hacia la Amazonia Sudoccidental permite 

comprender cómo, en distintos ambientes y 

gradientes ecológicos, las poblaciones amazónicas 

desplegaron estrategias convergentes de 

planificación territorial y construcción cultural del 

paisaje.

3. Epicentros de biodiversidad y transiciones 
andinas

La franja de transición entre los Andes orientales que 

se abre hacia las llanuras aluviales de Perú y Bolivia, 

constituye uno de los territorios más complejos del 

planeta. Su posición en el encuentro de los sistemas 

montañosos y las planicies inundables ha generado y 

concentrado una extraordinaria diversidad de zonas 

de vida, que van desde bosques nublados y cejas 

hasta extensos paramos y punas. Esta confluencia 

y transición entre innumerables pisos ecológicos 

define la región como epicentro mundial de mega 

diversidad, donde convergen especies andinas, 

amazónicas y chaqueñas en un mosaico viviente 

sin paralelo. La riqueza natural se refleja también 

en la evolución cultural: desde tiempos líticos y 

arcaicos, comunidades humanas aprendieron a 

habitar esta heterogeneidad ecológica para diseñar 

estrategias de ocupación y planificación territorial 

que incluían sistemas de interconexión, caminos, 

plataformas, centros ceremoniales de altura, redes 

hidráulicas, santuarios y necrópolis. Así, el suroeste 

amazónico aparece no solo como un reservorio de 

biodiversidad, sino también como un laboratorio de 

innovación cultural, en el que las interacciones entre 

montaña, piedemonte y valle dieron lugar a una de 

las expresiones más complejas de la relación entre 

humanidad y bosque neotropical.

En el valle de Bagua, en la cuenca alta del 

Marañón, el sitio de Montegrande ofrece una de 

las evidencias más tempranas de monumentalidad 

arquitectónica en la Amazonia sudoccidental. 

Quirino Olivera ha documentado un templo 

espiralomorfo construido en piedra, adobe y arcilla, 

cuya traza cuidadosamente delineada, remite a 

concepciones cosmológicas sobre el movimiento 

cíclico del tiempo y el ordenamiento ritual del 

paisaje. (Clasby y Olivera, 2024) Asociados a la 

estructura se han recuperado evidencias del primer 

de cacao amazónico (Theobroma cacao) (Lanaud 

et al.,2024), vinculado a prácticas ceremoniales. 

Durante el Formativo Medio (ca. 1 200–800 a.C.) la 

arquitectura monumental amazónica al centro de 

una planificación agroforestal retrocede de milenios 

la emergencia de complejidad social en la región.

La sofisticación del diseño —con su espiral envol-

vente, la jerarquización de accesos y la articulación 

de espacios internos y externos— revela que ya 

en esta época temprana se establecieron pautas 

and biocultural corridors; and on the other, it 

opens a horizon toward the basin’s southwest, 

where equally innovative societies developed and 

transformed the alluvial plains through residential 

mounds, geoglyphs and complex hydraulic 

networks. This passage toward Southwestern 

Amazonia allows us to understand how, in different 

environments and ecological gradients, the 

Amazonian populations deployed convergent 

strategies of territorial planning and cultural 

landscape construction.

3. Biodiversity epicenters and Andean 
transitions

The strip of land that forms the passage from 

the Eastern Andes to the alluvial plains of Peru 

and Bolivia is one of the planet’s most complex 

territories. Its location at a point where the mountain 

systems and the floodable plains meet generated 

and concentrated its extraordinary diversity of life 

zones, which range from cloud forests and forest 

edge zones to extensive moors and highlands 

(punas). This confluence and transition between 

innumerable ecological floors define the region as 

a world epicenter of mega-diversity, where Andean, 

Amazonian and Chaco species converge in a living 

mosaic without parallel. This natural richness is also 

reflected in the territory’s cultural evolution: the 

human communities learned –since lithic and archaic 

times– to inhabit this ecological heterogeneity 

designing occupation and territorial planning 

strategies that included the interconnection systems, 

roads, platforms, ceremonial centers in the heights, 

hydraulic networks, sanctuaries and necropolises. 

Thus, Southwestern Amazonia appears not only as 

a reservoir of biodiversity, but also as a laboratory 

of cultural innovation, in which the interactions 

between the mountains, piedmonts and valleys 

gave rise to one of the most complex expressions 

of the relationship between the humans and the 

neotropical forest.

In the Bagua Valley (upper Marañón basin), the 

site of Montegrande offers one of the earliest 

types of evidence of architectural monumentality 

in the southwestern part of the Amazonia. 

Quirino Olivera has documented a spiral-shaped 

temple built in stone, adobe and clay, whose 

carefully delineated trace refers to cosmological 

conceptions about the cyclical movement of 

time and the ritual ordering of the landscape 

(Clasby y Olivera, 2024). Remains of the first 

Amazonian cacao (Theobroma cacao) (Lanaud 

et al.,2024), used in ceremonial practices have 

been recovered associated with this site. The fact 

that the Amazonian monumental architecture (at 

the center of agroforestry planning) dates to the 

Middle Formative period (ca. 1200-800 BC) puts 

the emergence of social complexity in the region 

back several millennia.

The sophistication of design (including enveloping 

spirals, hierarchized entrances and the articulation 

of internal and external spaces) reveals that 

La irradiación territorial de los centros ceremoniales es clave para el equilibrio entre territorios. Templo de Montegrande, 
Marañón, Perú. / The territorial radiation of ceremonial centers is key to the balance between territories. Montegrande 
Temple, Marañón, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

292 293

La cartografía digital producida por lidar reconstruye la secuencia y la evolución urbana chachapoya y permite analizar 
parámetros de densidad y ocupación. Kuelap, Chachapoyas, Perú. Imagen: Grupo Qaira. / Digital cartography produced 
by lidar reconstructs the sequence and urban evolution of Chachapoya and allows analysis of density and occupation 
parameters. Kuelap, Chachapoyas, Peru. Image: Grupo Qaira.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

294 295

de pertenencia a las morfologías del habitar y a 

los códigos de uso de los espacios ceremoniales 

(Olivera, 2014). Montegrande no se limita a una 

innovación aislada: su lenguaje codificado anti-

cipa soluciones espaciales que, con variaciones, 

reaparecerán en arquitecturas posteriores. En la 

costa norcentral, los templos escalonados de Caral 

y Chavín de Huántar muestran la misma voluntad 

de organizar la experiencia ritual a través de reco-

rridos secuenciales y espacios jerarquizados. En 

los Andes amazónicos, complejos como Kuélap y 

más tarde Machupicchu retomaran la integración 

entre topografía sagrada y ordenamiento cósmico, 

prolongando un modo de concebir la arquitectura 

como mediación entre sociedad y paisaje. En este 

sentido, Montegrande confirma que el valle del 

Marañón funcionó como puerta de entrada ama-

zónica y, al mismo tiempo, como un laboratorio 

arquitectónico en el que se ensayaron formas y 

códigos rituales de gran perdurabilidad. Más allá 

de su valor arqueológico, el sitio revela que las 

comunidades amazónicas actuaron como protago-

nistas en la planificación territorial y cosmológica, 

generando paisajes culturales de larguísima du-

ración. El propio Quirino Olivera amplía estos ha-

llazgos con un análisis detallada sobre la tradición 

arquitectónica amazónica temprana.

El corredor amazónico-andino del alto Marañón y 

Utcubamba se configura como un bosque cultu-

ral habitado por las sociedades chachapoya, cuya 

impronta en el paisaje sigue siendo visible en la 

densidad de sus asentamientos y caminos inter-

conectados. La posición y función de Kuélap por 

ejemplo ha sido reinterpretada por los estudios de 

Alfredo Narváez (2013) a partir de la relación con su 

necrópolis: un recinto monumental cuyas murallas 

definen la construcción de un espacio funerario de 

escala regional donde las murallas también fun-

cionaron como necrópolis monumentales y como 

expresión simbólica de sacralidad y poder, más que 

como bastiones bélicos Aglutinando en conjuntos 

plataformas circulares, recintos ceremoniales y 

áreas de culto, Kuélap se revela como un morada 

de los ancestros y centro vital de una red territorial 

que incluye complejos extendidos en un sistema 

enucleado en el valle del Utcubamba. La lectura di-

gital de datos de lidar en Kuélap ha ampliado esta 

visión, revelando una complejidad arquitectónica 

mayor a la reconocida hasta ahora, mostrando cómo 

las murallas y plataformas actuaban como estructu-

ras funerarias y rituales (VanValkenburg, 2020). Los 

modelos digitales 3D confirman que Kuélap articulo 

una red territorial más amplia, enlazado con terrazas, 

andenes y caminos que extienden su influencia y 

refuerzan la noción de bosque cultural chachapoya, 

donde monumentalidad, domesticación del paisaje 

y memoria ancestral convergen en una misma lógica 

de ordenamiento territorial.

El complejo arqueológico de Saposoa, en el valle 

medio del Huallaga, no solo expresa la abilidad 

chachapoya para domesticar un paisaje abrupto 

mediante terrazas agrícolas y santuarios en cuevas, 

sino que se configura como un nodo interregional 

de intercambio. Su posición estratégica conecta 

la Amazonia baja con Andes y costa: hacia el 

oriente, las rutas fluviales del Huallaga y el Ucayali 

permiten la llegada de coca, plantas medicinales 

y maestras, plumas y maderas; hacia el occidente, 

los pasos andinos enlazaban con Cajamarca y la 

costa norte, facilitando la circulación de maíz, 

textiles, spondylus, y otros bienes de valor Estas 

dinámicas se integraban a la red de centros 

regionales, en la que Saposoa y Pajatén en el 

Parque Nacional del Río Abiseo formaban un eje 

ceremonial a escala territorial, mientras que los 

vínculos con Kuélap y el Utcubamba reforzaban 

la noción de un bosque cultural chachapoya 

extendido y articulado. De este modo, Saposoa 

se revela como lugar donde la monumentalidad 

arquitectónica se une a la movilidad de bienes y 

saberes, constituyendo un paisaje de intercambio 

y trasformación, en el que la planificación 

already in this early period both criteria for the 

types of habitation and codes for the use of the 

ceremonial spaces were established (Olivera, 

2014). Montegrande is not limited to isolated 

innovation: its codified language anticipates 

spatial solutions that, with variations, will reappear 

in later architectures. On the north-central coast, 

the stepped temples of Caral and Chavín de 

Huántar show the same will to organize the ritual 

experience through sequential journeys and 

hierarchized spaces. In the Amazonian Andes, 

complexes like Kuelap and later Machu Picchu 

will retake the integration between the sacred 

topography and the cosmic order, prolonging 

the way of conceiving architecture as a means of 

mediation between society and landscape. In this 

sense, Montegrande confirms that the Marañón 

Valley functioned as an Amazonian gateway, and 

at the same time as an architectural laboratory in 

which forms and ritual codes of great durability 

were rehearsed. Beyond its archaeological value, 

the site reveals that the Amazonian communities 

acted as protagonists in the territorial and 

cosmological planning, and as such generated 

cultural landscapes of very long duration. Quirino 

Olivera himself expands these findings with a 

detailed analysis about the early Amazonian 

architectural tradition.

The Amazonian-Andean corridor of the upper 

Marañón and Utcubamba is a cultural forest 

that was inhabited by Chachapoya societies 

whose interaction with the landscape remains 

visible in the density of their settlements and 

interconnected roads. For example, the location 

and function of Kuelap have been reinterpreted 

by Alfredo Narváez (2013) on the basis of their 

relationship with its necropolis: a monumental 

walled regional-scale funerary space, where the 

walls themselves were monumental necropolises 

and symbolic expressions of sacredness and power 

–more than military defensive bastions.

With its sets of circular platforms, ceremonial 

precincts and cult areas, Kuelap reveals itself 

as a dwelling place of the ancestors and the 

vital center of a territorial network that includes 

complexes extended along enucleated system 

in the Utcubamba Valley. lidar data from Kuelap 

has expanded this vision, revealed a greater 

architectural complexity than acknowledged 

before, and showing how walls and platforms 

acted as funerary and ritual structures. 

(VanValkenburg, 2020) The 3D digital models 

confirm that Kuelap articulated a broader 

territorial network, linking terraces, stepped 

agricultural terraces (andenes) and roads to 

extend its influence and reinforce the notion 

of the Chachapoya cultural forest –where 

monumentality, landscape domestication and 

ancestral memory converge into one single logic 

of territorial ordering.

Beyond expressing the Chachapoya ability to 

domesticate an abrupt landscape through the 

use of agricultural terraces and sanctuaries on 

caves, the Saposoa archaeological complex 

of the middle Huallaga Valley also acted as an 

interregional exchange node. Its strategic position 

links the Lower Amazonia with the Andes and the 

coast toward the west (the Huallaga and Ucayali 

fluvial routes allow for the inbound transportation 

of coca leaves, medicinal and master plants, 

feathers and wood). The Andean passes that 

link its territory to Cajamarca and the northern 

coast facilitated the circulation of maize, textiles, 

spondylus shells and other valuable goods. These 

dynamics were part of the network of regional 

centers that had Saposoa and Pajatén in the Río 

Abiseo National Park as their ceremonial axis 

in a territorial scale, and whose links to Kuelap 

and Utcubamba reinforced the notion of an 

extended and articulated Chachapoya cultural 

forest. Thus, Saposoa reveals itself as place where 

architectural monumentality joins mobility of 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

296 297

territorial se vuelve un instrumento de mediación 

entre ecosistemas. Esta lógica confirma que 

el mundo chachapoya fue un laboratorio de 

integración amazónico-andina, en el que la red 

de rutas interconectadas funcionó como soporte 

material y simbólico de su identidad cultural 

(Schjellerup, 2015).

Desde el 2016, las investigaciones transdisciplinares 

en el Alto Montecristo del Parque Nacional del 

Rio Abiseo (Gavazzi, 2018, 2024) plantean una 

interpretación innovadora del territorio como un 

tejido codificado por orientaciones geográficas, ejes 

cosmológicos y convergencias culturales. El análisis 

de las composiciones cromáticas de sus diferentes 

zonas de vida y de su articulación con la arquitectura 

ha evidenciado la existencia de un paisaje simbólico 

codificado no solo con materias y formas, en el 

que los colores de la vegetación, del cielo y de 

las piedras constituyen parte de una organización 

de la percepción. La identificación de ceques 

orientados según líneas astronómicas y topográficas 

revela cartografías sobre el relieve, transformando 

el territorio en un espacio animado por normas 

cíclicamente repetibles. En este bosque cultural el 

progresivo proceso de domesticación reciproca 

implicó una verdadera reconfiguración simbólica del 

paisaje y una compleja articulación de las diferentes 

áreas de vida y redes bióticas. 

La tecnomorfología introduce una evolución 

metodológica al aplicar técnicas combinadas 

de lidar aéreo, terrestre y portátil, junto con 

modelos digitales 3D, análisis geoespaciales y 

fotogrametría digital. Los nuevos mapas identifi-

can unos nuevos conjuntos de asentamientos, ca-

minos terrazas, caminos y patrones de asentamien-

to ocultos bajo la densa cobertura forestal. Los 

resultados indican que Gran Pajatén formaba parte 

de bosque cultural de baja densidad, compuesto 

por aldeas interconectadas, centros ceremoniales, 

áreas agrícolas y redes de circulación. El análisis 

goods and knowledge, configuring a landscape of 

exchange and transformation, in which territorial 

planning is used as an instrument of mediation 

between the ecosystems. This logic confirms 

that the Chachapoya world was a laboratory of 

Amazonian-Andean integration, in which network 

of interconnected routes were the material 

and symbolic support of the cultural identity 

(Schjellerup, 2015).

Since 2016, the interdisciplinary research at Alto 

Montecristo (in the Río Abiseo National Park) 

(Gavazzi, 2018, 2024) has proposed an innovative 

interpretation of the territory as a network codified 

by geographic orientations, cosmological axes 

and cultural convergences. The analyses of the 

chromatic compositions of its different life zones 

and of its articulation with the architecture have 

revealed the existence of a symbolic landscape 

that is codified not just with materials and forms 

–in which the color of the vegetation, sky and 

stone are part of an organization of perception. 

Ceques oriented according to astronomical and 

topographic lines reveal territorial cartographies 

that transform those territories into spaces 

animated by cyclically repeatable norms. In 

this cultural forest, the progressive process of 

reciprocal domestication implied a real symbolic 

reconfiguration of the landscape as well as a 

complex articulation of the different life zones and 

biotic networks.

Technomorphology was a methodological step 

forward; it combines aerial, terrestrial and portable 

lidar with 3D digital models, geospatial analysis 

and digital photogrammetry. The resulting maps 

include newly identified terrace-roads, normal 

roads, sets of settlements, and settlement patterns 

that are hidden under dense forest cover. The 

results of the analysis of this information show that 

Gran Pajatén was part of a low-density cultural 

forest that included interconnected villages, 

La orientación de los 
modelos digitales en el 
espacio y la lectura de 

las pendientes revela el 
punto de vista en la pla-

nificación territorial en 
Rio Abiseo, San Martin, 
Perú.  / The orientation 

of digital models in spa-
ce and the reading of 

slopes reveals the point 
of view in territorial 

planning in Río Abiseo, 
San Martín, Peru.

N



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

298 299

tecnomorfológico ha confirmado que la circula-

ridad arquitectónica constituía una tipología 

chachapoya compartida que organizaba tanto 

la vida cotidiana como la productiva y la cere-

monial, articulando espacios abiertos públicos, 

templos y mausoleos asociados a una pervasiva 

arquitectura funeraria.

Los modelos tridimensionales a diferentes escalas, 

desde el elemento hasta el paisaje han permitido 

reconstruir relaciones visuales y astronómicas entre 

los distintos asentamientos, aportando nueva evi-

dencia sobre los ceques como líneas de orientación. 

Entre huancas, puntos de vistas y asentamientos, la 

inserción de la arquitectura codifica un mapa y ubica 

los puntos de observación. La lectura de Abiseo se 

trasforma finalmente desde sitio monumental aislado 

a un paisaje continuo, donde naturaleza y cultura se 

co-definen en el tiempo.

La alta Amazonia de Abiseo nunca fue un espacio 

marginal o remoto, sino un escenario de alta 

complejidad cultural, del todo comparable en su 

escala arquitectónica y urbana a centros como 

Machupicchu o Kuélap. Su bosque cultural se 

constituye así en evidencia de la capacidad de las 

sociedades amazónico-andinas para tejer redes 

entre ecosistemas, comunidades y cosmologías, 

ofreciendo hoy claves fundamentales para la 

comprensión de la co-evolución entre naturaleza 

y cultura en el Neotrópico. Los chachapoyas 

desarrollan un sistema cultural amazónico-andino 

caracterizado por la domesticación dinámica 

del bosque nublado y la creación de un orden 

ritual compartido, en el que arquitectura, agua y 

bosque se co-determinan. La noción de bosque 

cultural adquiere aquí su máxima expresión: los 

chachapoyas utilizan la complejidad de zonas de 

vida superpuestas, desde los bosques nublados 

hasta las cumbres andinas, tejiendo un entramado 

de aldeas, necrópolis y centros de poder ceremonial 

y astronómico, que funcionaban como red 

interconectada. En este sentido, el bosque cultural 

constituye un modelo paradigmático de ocupación 

territorial. Allí monumentalidad, biodiversidad y 

ritualidad se articulan a partir de un mismo orden 

cósmico y social, anticipando formas de planificación 

sucesivamente integrables en la estación inca. 

El contraste entre el urbanismo chachapoya y 

el inca ilumina dos lógicas distintas de habitar 

y transformar el paisaje. En el corredor del 

alto Marañón y Utcubamba, las comunidades 

chachapoya diseñaron un bosque marcado 

por una relación constante entre mirada 

ceremonial centers, agricultural areas and road 

networks. The technomorphological analysis has 

confirmed that the architectural circularity was a 

shared Chachapoya typology that organized the 

daily, productive and ceremonial life, and also 

articulated the open public spaces, temples and 

mausoleums of pervasive funerary architecture.

Three-dimensional models in different scales 

(from element to landscape) have allowed 

us to reconstruct the visual and astronomical 

relationships between the different settlements, 

providing new evidence on the function of the 

ceques as orientation lines. The architecture 

(huancas, viewpoints and settlements) defines a 

map and its reference points. Thus interpreted, 

Abiseo ceases to be an isolated monumental site 

and becomes a continuous landscape, where 

nature and culture co-define themselves in time.

The Upper Amazonia of Abiseo was never a 

marginal or remote space, but rather a highly 

complex cultural scenario, entirely comparable 

in its architectural and urban scale to centers 

such Machu Picchu or Kuelap. Its cultural forest 

is evidence of the Amazonian-Andean societies’ 

capacity to weave networks between ecosystems, 

communities and cosmologies, and offers us 

today fundamental keys for understanding 

the co-evolution between nature and culture 

in the Neotropics. The Chachapoyas people 

developed an Amazonian-Andean cultural system 

characterized by a dynamic domestication of the 

cloud forest and the creation of a shared ritual 

order, in which architecture, water and forest 

co-determined themselves. Here, the notion of 

cultural forest acquires its maximum expression: 

the Chachapoyas people used the complexity of 

superimposed life zones –from the cloud forests 

to the Andean summits– to weave a framework 

of villages, necropolises and ceremonial and 

astronomical power centers that functioned as 

an interconnected network. In this sense, the 

cultural forest is a paradigmatic model of territorial 

occupation. There monumentality, biodiversity and 

rituality articulate from the same cosmic and social 

order, anticipating types of planning that were 

successively assimilated during the Inca period.

There is contrast between the Chachapoya and the 

Inca urbanism, in that they are two different logics 

of how to inhabit and transform the landscape. In 

the upper Marañón and the Utcubamba corridor, 

the Chachapoya communities designed the 

forest under a constant relationship between 

La combinación de parámetros de intensidad, altimetría y pendientes muestra un bosque cultural de baja intensidad Río 
Abiseo, San Martín, Perú. / The combination of intensity, altimetry, and slope parameters shows a low-intensity cultural 
forest Río Abiseo, San Martín, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

300 301

de los antepasados y asentamiento de los 

vivos. Esta forma de ocupación revelaba una 

estrategia basada en la multiplicidad de nodos 

interconectados, donde cada enclave reforzaba 

la red general y se integraba a los ciclos de 

bosque nublado implicando la convivencia entre 

distintas calidades del tiempo: el de los vivos, 

caracterizado por actividades ceremoniales y la 

dimensión de los ancestros, presentes y siempre 

visibles desde arriba. 

El urbanismo inca responde a un principio de con-

centración monumental y axialidad territorial. Ma-

chupicchu, Vilcabamba y otros asentamientos alto 

amazónicos no reproducen una trama reticulada 

de nodos menores, sino que condensan el orden 

político y espiritual en centros singulares, donde 

el trazado urbano encarna directamente la carto-

grafía celeste. Los incas subordinaban el territorio 

a la sacralidad de un lugar escogido y a la mirada 

de sus progenitores ancestrales, los apus. Mientras 

Kuélap funciona como un vasto conector colectivo 

que anclaba la memoria ancestral en la piedra, 

Machupicchu opera como axis mundi, un punto 

de convergencia donde agua, montaña y cielo se 

articulaban en un único sistema ritual y político 

socializado ideológicamente con las otras etnias 

del imperio. 

Esta diferencia se hace visible también en un 

análisis en escala. Los registros lidar realizadas en 

Machupicchu a partir de 2016 han revelado más 

redes de caminos y asentamientos, plataformas 

agrícolas y sectores interconectados. Los modelos 

digitales del terreno, generados a partir de 

nubes de puntos, confirman que la planificación 

inca no se limitaba a la llaqta monumental, sino 

que integraba un territorio mucho más amplio, 

incorporando geomorfología, hidráulica y 

arquitectura en una matriz coherente. Frente al 

entramado chachapoya, de carácter policéntrico 

y rizomático, el urbanismo inca aparece como un 

the ancestors’ gaze and the settlement of the 

living. The strategy at the root of this form of 

occupation was based on having a multiplicity 

of interconnected nodes, wherein each enclave 

reinforced the general network and integrated 

the cycles of the cloud forest. This implies a 

coexistence between different time qualities: that 

of the living, characterized by their ceremonial 

activities, and the dimension of the ancestors, 

always present and visible from above.

On the other hand, the Inca urbanism responds 

to a principle of monumental concentration and 

territorial axiality. Machu Picchu, Vilcabamba 

and other high Amazonian settlements do not 

reproduce a reticular network of lesser nodes, 

but rather they condense the political and 

spiritual orders into singular centers, where the 

urban layout directly embodies the celestial 

cartography. The Incas subordinated the territory 

to the sacredness of chosen a place and their 

ancestral progenitors’ gaze (the Apus). While 

Kuelap functioned as a vast collective connector 

that fixed the ancestral memory into stone, 

Machu Picchu operated as an axis mundi, a 

convergence point where water, mountain and 

sky articulated into a single ritual and political 

system that ideologically socialized with the other 

ethnicities of the empire.

This difference is also evident in the scale 

analyses. lidar records conducted in Machu 

Picchu since 2016 have discovered more road 

and settlement networks, agricultural platforms 

and interconnected sectors. Digital terrain 

models, generated from clouds of points, 

confirm that the Inca planning was not limited 

to the monumental llaqta, but also integrated 

a much broader territory that incorporated 

geomorphology, hydraulics and architecture 

into a coherent matrix. When confronted with 

the polycentric and rhizomatic Chachapoya 

La composición de la materia lítica además de la geomorfología han sido clave en la elección del urbanismo centralizado 
inca. Machupicchu, Cusco, Perú. / The composition of lithic material in addition to geomorphology have been key in the 
choice of Inca centralized urbanism. Machupicchu, Cusco, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

302 303

La misma morfología del sitio define la territorialidad de un axis mundi que 
articula la totalidad de los recursos geográficos. Machupicchu, Cusco, Perú. /  

The very morphology of the site defines the territoriality of an axis mundi that 
articulates the totality of geographic resources. Machupicchu, Cusco, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

304 305

proyecto de monumentalidad concentrada y de 

sacralización axial del espacio. Ambos sistemas, sin 

embargo, muestran que el bosque de nubes fue 

transformado a través de una negociación cultural 

profunda, en la que cada civilización imprimió su 

propio orden cosmológico sobre el paisaje.

En la frontera entre Acre y el oriente boliviano, 

los estudios recientes mediante lidar han revelado 

la existencia de un denso sistema de aldeas 

monticulares que transforma la comprensión del 

poblamiento amazónico. Iriarte (2020) indica 

como los montículos dispuestos en patrones 

geométricos regulares —círculos, óvalos y 

rectángulos interconectados por caminos— 

configuran asentamientos de diferentes 

destinaciones planificadas. Lejos de tratarse 

de asentamientos dispersos, estos conjuntos 

muestran un ordenamiento modular en el que la 

arquitectura residencial se integra con espacios 

públicos, ceremoniales y áreas agroforestales, 

creando un paisaje de alta cohesión territorial. 

Cientos de estructuras revelan una trama territorial 

atravesada por una red de aldeas interconectadas 

y no por ocupaciones aisladas. Se trata de un 

modelo de planificación más amplio de gestión 

ambiental amazónica, en el que caminos, campos 

elevados y terrazas hidráulicas se articulan para 

producir el contexto complejo de un bosque 

culturalizado en cada aspecto. 

Los Llanos de Moxos, en el suroeste amazónico 

boliviano, constituyen uno de los paisajes cultu-

rales más transformados de toda la cuenca. Las 

investigaciones de Jaimes Betancourt y Walker 

(2028) han demostrado que esta vasta sabana 

inundable fue domesticada a través de un urbanis-

mo tropical de baja densidad, donde camellones 

agrícolas, zanjas geométricas, plataformas cere-

moniales y reservorios configuraron un mosaico 

de ocupaciones resilientes. Los asentamientos 

revelan sociedades de redes interconectadas que 

integraban producción y gestión hídrica en escalas 

territoriales vastas.

El uso del lidar (Prümers, 2022) ha confirmado la 

magnitud de estos paisajes, destacando la monu-

mentalidad de la tradición Casarabe con centros 

como Cotoca y Landívar, organizados mediante 

calzadas rectas y murallas concéntricas. A la luz de 

esta lectura Moxos aparece con un verdadero la-

boratorio de innovación social y ambiental, donde 

la domesticación de la sabana produce un entor-

no fértil y sostenible, inscrito en una cosmología 

en la que el agua se vuelve el elemento ordena-

dor del territorio.

En la región del Alto Purús, en la actual frontera 

entre Perú y Brasil, complejos de montículos confir-

man la inserción de este territorio en las dinámicas 

de planificación amazónica. Virtanen y Saunaluoma 

(2015) documentan aldeas estructuradas en torno a 

zanjas y fosos, con trazados lineales que configuran 

un patrón de asentamiento reconocible y repartido. 

La arquitectura distribuida en la cabecera de ríos 

y en terrazas elevadas, demuestran que el Purús 

formaba parte de una frontera cultural activa. El 

carácter intermedio de este paisaje, al situarse en 

la transición andino-amazónica, el Purús muestra 

cómo las sociedades locales articulan la movilidad 

fluvial con diseños urbanísticos de baja densidad, 

integrando prácticas agrícolas y cosmológicas en 

un entorno altamente diverso. En este sentido, los 

sitios del Purús representan un nexo cultural que 

vincula sabanas con los bosques, confirmando la 

existencia de un modelo compartido de ordena-

miento territorial que precede y disuelve cualquier 

frontera nacional posterior.

En la región suroccidental de Amazonia, los paisajes 

fluviales revelan una complejidad estructural 

profunda, en la que factores ambientales, ecológicos 

y sociales se entretejen de manera inseparable. 

Lombardo (2012) muestra que, en el Holoceno 

network, the Inca urbanism appears as a project 

of concentrated monumentality and axial space 

sacralization. In both systems, however, the cloud 

forest was transformed through a profound cultural 

negotiation –in which each civilization imprinted its 

own cosmological order on the landscape.

At the border between Acre and Bolivian 

east, recent lidar studies have revealed 

the existence of a dense system of mound 

villages that transforms our understanding of 

Amazonian settlement. Iriarte (2020) shows 

how the mounds (which are arranged in regular 

geometric patterns: circles, ovals and rectangles 

interconnected by roads) configure settlements 

established for different planned purposes. Far 

from being dispersed settlements, these sets 

have a modular order in which the residential 

architecture integrates with the public ceremonial 

spaces and the agroforestry areas, to create a 

landscape of high territorial cohesion. Hundreds 

of structures reveal a territory that is part of 

an interconnected network of villages and not 

surrounded by isolated occupations. It is a wider 

planning model of Amazonian environmental 

management, in which roads, raised fields 

and hydraulic terraces articulate to produce a 

complex context of a forest that is culturalized in 

every respect.

Llanos de Moxos, in the Bolivian Southwestern 

Amazonia, is one of the most transformed cultural 

landscapes of the entire basin. Research by Jaimes 

Betancourt and Walker (2018) has demonstrated 

that this vast floodable savanna was domesticated 

with low-density tropical urbanism, where 

agricultural ridges, geometric ditches, ceremonial 

platforms and reservoirs configured a mosaic of 

resilient occupations. The settlements were part of 

an interconnected social network that integrated 

production and hydric management at vast 

territorial scales.

The magnitude of these landscapes has been 

confirmed with the use of lidar (Prümers, 2022); for 

example, it has highlighted the monumentality of 

the Casarabe tradition, with centers like Cotoca 

and Landívar, whose organization include straight 

causeways and concentric walls. In light of this 

reading, Moxos appears as a true laboratory of 

social and environmental innovation, where the 

domestication of the savanna produced a fertile 

and sustainable environment –an environment that 

was inscribed in cosmology in which water was the 

ordering element of the territory.

Mound complexes likewise confirm the insertion 

of the Alto Purús region (located in the border 

between Peru and Brazil) in the Amazonian 

planning dynamics. Virtanen and Saunaluoma 

(2015) have documented villages structured 

around ditches and moats, with linear layouts 

that configure a recognizable and distributed 

settlement pattern. The architectural elements 

distributed in the river’s headwaters and on 

elevated terraces demonstrates that Purús formed 

part of an active cultural frontier. The intermediate 

character of this landscape (which is located in 

the Andean-Amazonian transition zone) shows 

how the local societies articulated fluvial mobility 

with low-density urban designs, and how they 

integrated the agricultural and cosmological 

practices in a highly diverse environment. In this 

sense, the sites in the Purús region represent 

a cultural links between the savannas and the 

forests. This confirms the existence of a model of 

shared territorial ordering that preceded any later 

national frontier.

In Southwestern Amazonia, the fluvial landscapes 

reveal a deep structural complexity, in which 

environmental, ecological and social factors 

interweave inseparably. Lombardo (2012) has 

shown that, during middle-late Holocene, the 

fluvial activity transformed the floodable areas 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

306 307

medio-tardío, la actividad fluvial transformó zonas 

inundables en terrenos relativamente firmes y 

bien drenados, favoreciendo la emergencia de 

asentamientos estables y montículos de vastas 

volumetrías. La domesticación del paisaje reubica 

comunidades humanas con estrategias adaptadas 

a variaciones hidráulicas y climáticas. Lee (2020) 

reconoce cómo las poblaciones originarias manejan 

no solo los campos elevados, sino también las islas 

forestales y los sistemas de agua interconectados. 

Constelaciones espaciales de asentamientos, 

campos elevados y humedales —cada conjunto 

adaptado a micro-topografías específicas—reflejan 

funciones agrícolas, productivas y comunales, así 

como gestión hídrica consciente. Las configuraciones 

norte y sur del paisaje muestran diferencias 

adaptativas: algunas comunidades estaban más 

próximas a ríos permanentes, otras más alejadas, 

pero todas conectadas mediante redes de agua, 

cultivos y circulación.

De hecho, la fluvialidad en la Amazonia constituye 

un factor estructurante del bosque cultural. Las 

variaciones en el régimen hídrico, los depósitos 

aluviales elevados, los cambios de cauce y la 

topografía moldeada por los ríos han sido utilizados 

para optimizar la ocupación y funcionan como nodos 

clave, conectando zonas altas, riberas y sabanas 

inundables en estructuras de larga duración y de 

baja densidad.

4. Tejidos territoriales de los bosques 
orientales

En la Amazonia sudoriental de Acre y Rondônia, se 

concentra una de las mayores densidades de huellas 

territoriales documentados en toda la cuenca. Sau-

naluoma y Pärssinen indican la diversidad de formas 

que estructuran estos sitios, interpretados como 

aldeas, recintos ceremoniales y espacios de encuen-

tro. Gracias a las cartografías morfológicamente 

comparadas (Kalliola et al., 2024) la distribución de 

geoglifos en la depresión del Guaporé revela una 

geografía cultural de paisajes monumentalizados 

y estratificados vinculando sitios mediante ejes li-

neales y caminos rectilíneos. El uso de algoritmos 

refuerza este punto de vista: Walker, Ferguson y 

into relatively firm and well-drained terrain, which 

favored the emergence of stable settlements 

and vast volumetric mounds. The strategies of 

landscape domestication relocate the human 

communities taking the hydraulic and climatic 

variations into account. Lee (2020) recognizes 

how the original populations managed not only 

the raised fields, but also the forest islands 

and interconnected water systems. Spatial 

constellations of settlements raised fields and 

wetlands –each set being adapted to specific 

micro-topographies –reflect agricultural, 

productive and communal functions, as well as 

conscious hydric management. The configuration 

of the landscape shows adaptive differences in 

the north and the south: some communities were 

closer to permanent rivers, and others were more 

distant. However, all were interconnected by 

networks of water, crops and circulation.

In fact, fluviality in Amazonia is a structuring factor 

of the cultural forest. The variations in the hydric 

regime, the high alluvial deposits, the changes in 

the direction of the stream, and the changes in the 

terrain’s topography molded by the river were all 

used to optimize human occupation, and acted 

as key nodes that incorporated the highlands, 

riverbanks and floodable savannas into unified 

long-term and low-density structures.

4. Territorial fabrics of the eastern forests

Acre and Rondônia in southeastern Amazonia 

concentrate one of highest densities of 

territorial traces documented in entire the basin. 

Saunaluoma and Pärssinen have interpreted 

the variety of forms that compose these sites 

as villages, ceremonial precincts and meeting 

spaces. The morphological comparison of 

cartographies (Kalliola et al., 2024) has revealed 

that the distribution of geoglyphs in the 

Guaporé Depression is a cultural geography 

of monumentalized and stratified landscapes 

that link different sites through linear axes and 

rectilinear roads; this conclusion is supported by 

the results of studies using algorithms. In fact, by 

Isla Grande de Gurupá, océano Atlántico Sur. Imagen 
satelital del 1 de mayo de 2022. / Ilha Grande de 

Gurupá, South Atlantic Ocean. Satellite image from 
May 1, 2022.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

308 309

Olmeda (2023) han aplicado modelos de machine 

learning para predecir la localización de sitios a 

partir de variables ambientales, demostrando que 

la construcción de caminos, geoglifos y estructuras 

respondió a criterios ecológicos específicos y no al 

azar. Aldeas y caminos forman redes interconecta-

das, con patrones de distribución regulares que su-

gieren planificación regional de larga duración. En 

conjunto, estos resultados revelan que la Amazonia 

sudoriental fue escenario de una geografía de pai-

sajes lineares superpuestos y densificados, donde 

la monumentalidad de la tierra y sus geoglifos sirvió 

como medio de cohesión social y de inscripción 

simbólica en el territorio.

Estos patrones de macro formas, lejos de respon-

der únicamente a criterios de partición, expresan 

una vez más un texto cíclicamente repetido e ins-

crito en una superficie animada, en la que la tierra 

se convierte en soporte narrativo y una referencia 

cosmológica. Morfologías unitarias, en particiones 

e interconectadas por ejes lineales operan como 

partes de mapas, en las que la vida comunitaria 

reconoce su orden sagrado y se vincula a un ori-

gen. La monumentalidad del vacío determinada por 

espacios abiertos definidos por geoglifos alcanza 

la misma trascendencia de construcciones visibles, 

configurando un paisaje en el que la memoria y su 

revocación ritual están inscritos en la propia topo-

grafía. A diferencia de los sistemas hidráulicos de 

Moxos o de las aldeas abiertas del Xingú, la Ama-

zonia sudoriental se singulariza como un urbanismo 

geométrico, en el que la forma y la monumentali-

dad de la tierra se convierten en el medio primario 

de cohesión social, de proyección cosmológica y 

de transmisión intergeneracional de conocimientos. 

Los registros arqueológicos de esta región eviden-

cian una geografía densa de formas geométricas 

monumentales, que se despliegan en círculos, 

rectángulos y polígonos conectados por redes de 

caminos rectilíneos. Estas configuraciones no se 

applying machine learning models to predict site 

locations from environmental variables, Walker, 

Ferguson and Olmeda (2023) have proven that 

the construction of roads, geoglyphs and other 

structures responded to specific ecological criteria 

and not to chance. Villages and roads form 

interconnected networks, with regular distribution 

patterns, and this suggests long-duration regional 

planning. Together, these results reveal that 

southeastern Amazonia was the scenario of a 

superimposed and densified geography of linear 

landscapes, where earth monumentality and 

geoglyphs were means of social cohesion and 

symbolic inscription in the territory.

Far from responding exclusively to partitionig 

criteria, these patterns of macro-forms once again 

express a cyclically repeated text that is inscribed 

on the animated surface. In it, the earth becomes 

a narrative support and a cosmological reference. 

Unitary morphologies (whether in different 

partitions or interconnected by linear axes) operate 

as parts of maps in which the living community 

finds its origin and recognizes its sacred order. A 

monumentality of void –determined by the open 

spaces between the geoglyphs– reaches the 

same transcendence as the visible constructions, 

configuring a landscape in which memory and 

the act of ritually evoking it are inscribed in the 

topography itself. Contrary to what is the case 

with the hydraulic systems of Moxos or the open 

villages of Xingu, southeastern Amazonia is a 

singular geometric urbanism in which form and 

earth monumentality became the primary means 

of social cohesion, cosmological projection and 

intergenerational knowledge transmission.

The archaeological records of this region reveal a 

dense geography of monumental geometric forms, 

deployed in circles, rectangles and polygons, 

and connected by rectilinear road networks. 

These configurations are not limited to local 

Amazonia Sur oriental genera paisajes lineales superpuestos como modelos de cohesión entre 
recorridos. / Southeastern Amazonia generates superimposed linear landscapes as models of cohesion 
between routes.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

310 311

limitan a un uso local, sino que definen paisajes 

planificados de larga duración, en los que la monu-

mentalidad de la tierra organiza aldeas, recintos ce-

remoniales y espacios comunitarios. Riberalta, en la 

frontera entre Brasil y Bolivia, y en Acre y Rondônia, 

ha demostrado que estos diseños formaban verda-

deros villagescapes, entramados de asentamientos 

interconectados que combinan la regularidad visual 

con una directa integración a los sistemas fluviales 

(Saunaluoma, 2010). El suroriente amazónico se 

vuelve bajo esta mirada un núcleo de innovación 

territorial, donde la morfología de geoglifos se con-

vierte en un medio de cohesión social, de memoria 

ritual y de inscripción simbólica en el bosque.

La comparación entre las distintas macro-regiones 

amazónicas muestra la diversidad de estrategias de 

planificación territorial desarrolladas antes de la co-

lonización. En el Xingú como destaca Heckenberger 

(2007), el urbanismo de baja densidad se expresa 

en las aldeas-plaza interconectadas; en los Llanos 

de Moxos se reconoce la innovación concentrada 

en la monumentalidad hidráulica de camellones, 

canales y estanques; mientras que, en la depresión 

del Guaporé y Acre, la monumentalidad adopta 

formas planas y caminos rectilíneos— que ordenan 

la negociación social con el bosque. Estos modelos, 

distintos en su materialidad y simbología, compar-

ten la misma lógica de transformar el bosque en 

un paisaje cultural densamente ocupado, donde 

movilidad, ritualidad y domesticación ambiental 

adquieren cada uno su canal de flujo. Este mosaico 

de soluciones regionales prepara el escenario del 

recorrido final del río Amazonas, donde la confluen-

cia con el Atlántico evoca una monumentalidad 

inesperada. 

use and define long-lasting planned landscapes 

in which earth monumentality organizes the 

villages, ceremonial precincts and community 

spaces. Riberalta (at the border between Brazil 

and Bolivia), Acre and Rondônia show that 

these designs formed true villagescapes, or 

interconnected settlement fabrics that combine 

visual regularity with direct integration to the 

fluvial systems (Saunaluoma, 2010). Under this view, 

Southeastern Amazonia becomes a nucleus of 

territorial innovation, where geoglyph morphology 

is a means of social cohesion, ritual memory and 

symbolic inscription in the forest.

A comparison of the different Amazonian macro-

regions shows a diversity of territorial planning 

strategies that were developed before the territory 

was colonized. As Heckenberger highlights (2007), 

in Xingu a low-density urbanism expresses itself 

in the interconnected plaza-villages; in Llanos de 

Moxos innovation is expressed in the hydraulic 

monumentality of ridges, canals and ponds; and in 

Guaporé and the Acre Depression monumentality 

adopts flat forms and rectilinear roads that 

determine social negotiation with the forest. These 

models, distinct in their materiality and symbology, 

share the same logic of transforming the forest 

into a densely occupied cultural landscape where 

mobility, rituality and environmental domestication 

each acquire its own flow channel. This mosaic of 

regional solutions prepares the scenario for the 

Amazon River’s final journey –at the end of which 

the river, at its confluence with the Atlantic, will 

evoke unexpected monumentality.

Los “villagescapes” conforman entramados de asentamientos interco-
nectados, integrados a sistemas fluviales y organizados con regularidad 
espacial. Foto: Cristiano Santa Cruz. / “Villagescapes” form frameworks 
of interconnected settlements, integrated with fluvial systems and orga-
nized with spatial regularity.  Photo: Cristiano Santa Cruz.

5. The amphibious monuments of the Delta

Some of most monumental evidence of precolonial 

occupation can be found in the territory where 

the Amazon River opens toward the Atlantic in a 

meandering transition of islands, estuaries and 

flood plains. Unlike Acre’s linear landscapes or 

Moxos hydraulic systems, here the vast riverside 

settlements belonged to societies that articulated 

fluvial circulation with long-range exchange 

networks. Sites like Santarém, Belterra, Gurupá, 

5. Los monumentos anfibios del Delta 

Donde el río Amazonas se abre hacia el Atlántico 

en una transición meandriforme de islas, estuarios 

y llanuras de inundación, emergen algunas de 

las evidencias más monumentales de ocupación 

precolonial. A diferencia de los paisajes lineales 

de Acre o los sistemas hidráulicos de Moxos, aquí 

vastos asentamientos ribereños exhiben la forma 

de sociedades que articularon la circulación fluvial 

con redes de intercambio de largo alcance. Sitios 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

312 313

como Santarém, Belterra, Gurupá, Macurany y Ma-

rajó conforman un mosaico donde la planificación 

territorial se tradujo en la construcción de aldeas 

densas, terrazas habitacionales, montículos ceremo-

niales y suelos antrópicos de amplia extensión de 

terra preta el oriente amazónico no fue un espacio 

marginal ni periférico, sino un polo de innovación 

cultural que integró prácticas agrícolas, manejo 

de suelos, ritualidad y comercio interregional, con 

conexiones que alcanzaban tanto la cuenca interior 

como las costas atlánticas.

En este escenario geoclimático de continua me-

tamorfosis entre tierra y agua, las estrategias de 

adaptación han domestico el paisaje mediante la 

construcción de suelos antrópicos, la fundación de 

aldeas ribereñas y la planificación de centros ce-

remoniales en terrazas elevadas. La investigación 

sobre las terras pretas en áreas deforestadas de 

Pará confirma que la formación intencional de sue-

los fértiles fue una práctica extendida y duradera 

(De Söderström et al., 2016). En cambio, el análisis 

de modelado predictivo en Gurupá revela la ubi-

cación estratégica de asentamientos en función 

de variables ambientales y rutas fluviales (Zacks, 

2024). El reconocimiento de complejos de vastas 

extensiones y volumetrías (De Souza et al., 2018) 

en el borde sur de la cuenca y la documentación 

del urbanismo en sitios como Macurany (Ellis, 

2029), en el bajo Amazonas, muestran que esta 

región se plasma como laboratorio de interacción 

entre dinámica hidrológica, prácticas agrícolas y 

planificación territorial.

Santarém y Belterra representan un caso específico 

de monumentalidad amazónica. Schaan (2012) y 

Gomez (2016) han documentado no solo la escala 

de los asentamientos, sino también la extraordina-

ria riqueza simbólica de su cerámica. La iconografía 

con figuras híbridas de peces, aves y seres huma-

nos traducen en materialidad la cosmología de un 

territorio anfibio, donde la vida se construye en el 

Macurany and Marajó form a mosaic where 

territorial planning translated into the construction 

of dense villages, residential terraces, ceremonial 

mounds and anthropic soils of extended terra preta. 

Eastern Amazonia was not a marginal or peripheral 

space, but a cultural innovation pole that integrated 

agricultural practices, soil management, rituality 

and interregional commerce, and had connections 

reaching both the interior of the Amazon basin and 

the Atlantic coasts.

In this geoclimatic scenario of continuous 

metamorphosis between land and water, the 

strategies of adaptation domesticated the 

landscape through the construction of anthropic 

soil, the foundation of riverside villages, and 

the building of ceremonial centers on elevated 

terraces. The research work done on the terras 

pretas in deforested Pará areas confirms that the 

intentional creation of fertile soil was an extended 

and prolonged practice (De Söderström et al., 

2016). On the contrary, predictive modeling 

analysis done at Gurupá reveals that the 

strategic location of the settlements was based 

on environmental variables and fluvial routes 

(Zacks, 2024). The finding of very large complexes 

with high volumetric extensions on the basin’s 

southern edge and the documented urbanization 

of sites such as Macurany (Ellis, 2029), in the 

LowerAmazonia show that this region was a 

laboratory of interaction between hydrological 

dynamics, agricultural practices and territorial 

planning.

Santarém and Belterra represent a specific case 

of Amazonian monumentality. Schaan (2012) and 

Gomes (2016) have documented the settlements’ 

dimensions and the extraordinary symbolic 

richness of their ceramics. Their iconography 

with hybrid figures of fish, birds and human 

beings translates into materiality the cosmology 

of an amphibious territory, where life is built 

at the limit between water and land. The use 

of lidar has confirmed this vision and revealed 

monumental fluid spaces and interconnecting 

roads that superimposed on a riverside urban 

fabric, a cosmic inscription on the territorial axes. 

Inscribed in clay, this monumentality reflects an 

urbanism oriented to social and ritual integration 

more than to political centralization, and thus it 

questions the Western notion of city. Further east, 

on the island of Marajó, the archaeological record 

confirms the existence of a constructive tradition 

based on artificial mounds that were used both as 

residential platforms and ceremonial spaces. Often 

arranged in geometric patterns, these structures 

have been interpreted as evidence of hierarchical 

societies that controlled both the hydric flow and 

the exchange routes. Insularity, far from meaning 

isolation, potentiated a model of maritime and 

fluvial connectivity that linked the estuary to 

the Atlantic coasts. Thus, Marajó becomes a 

límite entre el agua y la tierra. Las aplicaciones lidar 

han permitido confirmare esta visión, con espa-

cios fluidos monumentales y caminos de conexión 

que se superponen a la trama urbana ribereña, 

una inscripción cósmica en los ejes territoriales. 

Esta monumentalidad inscrita en la arcilla refleja 

un urbanismo orientado a la integración social y 

ritual más que a la centralización política, cues-

tionando la noción occidental de ciudad. Más al 

este, en la isla de Marajó, el registro arqueológico 

confirma la existencia de una tradición constructiva 

basada en montículos artificiales, utilizados tanto 

como plataformas residenciales como en función 

ceremonial. Estas estructuras, muchas veces 

dispuestas en patrones geométricos, han sido 

interpretadas como evidencia de sociedades 

jerárquicas que controlaban tanto el flujo hídrico 

como las rutas de intercambio. La insularidad, lejos 

de significar aislamiento, potenció un modelo de 

conectividad marítima y fluvial que vinculaba el 

En este escenario geoclimático de continua metamorfosis entre tierra y agua, las estrategias de adaptación han do-
mesticado el paisaje mediante la construcción de suelos. Isla Salvaterra, Marajó, Brasil. / In this geoclimatic scenario of 
continuous metamorphosis between land and water, adaptation strategies have domesticated the landscape through soil 
construction. Salvaterra Island, Marajó, Brazil.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

314 315

paradigmatic case of how an insular geography 

can become a platform for an amphibious and 

highly planned urbanism.

Macurany and Gurupá are a complementary 

element of everyday landscape domestication: 

in Macurany the residential platforms and the 

drainage systems articulate intensive riverside life, 

while the study of Gurupá with predictive modeling 

techniques has shown that the location of middle-

sized settlements was deliberately chosen on 

the basis of navigability, resource availability and 

estuario con las costas atlánticas. Así, Marajó se 

convierte en un caso paradigmático de cómo la 

geografía insular puede convertirse en plataforma 

para un urbanismo anfibio y altamente planificado.

Macurany y Gurupá constituyen el elemento comple-

mentario de paisajes cotidianos de domesticación: 

en Macurany las plataformas residenciales y los siste-

mas de drenaje articulan una vida ribereña intensiva, 

mientras que el modelado predictivo aplicado a 

Gurupá evidencia como los asentamientos medianos 

se encuentras deliberadamente ubicados en función 

regional integration. The Amazon Delta combined 

monumental nodes and pragmatic villages in a 

complementary mosaic, where territorial cohesion 

was achieved through various scales of urban 

flows. Several sites –from the Marajó islands to the 

monumental centers of Santarém and the riverside 

landscapes of Macurany and Gurupá– configure 

an image of the Delta as a system of amphibious 

landscapes that oscillating between the two 

habitation elements. The monumental architecture 

de la navegabilidad, la disponibilidad de recursos y 

la integración regional. El delta amazónico combi-

naba nodos monumentales y aldeas pragmáticas en 

un mosaico complementario, donde varias escalas 

de flujos urbanos construyen cohesión territorial. La 

diversidad de sitios —desde las islas de Marajó hasta 

los centros monumentales de Santarém y los pai-

sajes ribereños de Macurany y Gurupá— configura 

una imagen del Selta como un sistema de paisajes 

anfibios, oscilantes entre dos elementos del hábitat. 

La construcción de suelos remonta a una época antigua visible en este grabado. Gurupá, Brasil. Creado por Riou, publi-
cado en Le Tour du Monde, París, 1867. / Soil construction dates back to an ancient era visible in this engraving. Gurupá, 
Brazil. Created by Riou, published in Le Tour du Monde, Paris, 1867. 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

316 317

always appears supported by agroforestry systems, 

intermediate villages and fluvial networks that 

guarantee mobility and communication. The Delta 

constitutes a laboratory for territoriality, where the 

environmental, agricultural and social dynamics 

interact as part of a densely inhabited landscape. 

This region finally reveals itself as a nucleus of 

articulation that connects the Amazonian centrality 

with the Atlantic and projects the forest toward 

continental scales.

Forms and norms of the forest

A deep sight on time and space throughout 

the Amazonian macro-regions shows –at each 

proximity level– that the paleo-Amazonian cultural 

forests never constituted a natural backdrop, but 

a collective work of cultural architecture instead. 

Designed and transformed landscapes combine 

earth biotechnology, complex water management, 

hyper-anthropic soils, continental extension road 

networks and cosmological cartographies at any 

altitude in each life zone. The diversified but 

shared language of this heritage writes a territorial 

grammar that is much more stratified than 

currently understood and that adapts to radically 

distinct ecoregions. From that grammar emerge at 

least six interpretive keys: low-density and high-

integration urbanism, horizontal monumentality, 

the soil as archive system, hydrology as a design 

governing principle, circular intermittency of 

cosmologies and changing points of view (as 

established by the lidar readings).

The first key identifies a type of urbanism that 

combines low density and high integration. In 

the northwest –Sierra Nevada de Santa Marta, La 

Macarena, Upano– the territory is organized on the 

basis of biocultural corridors: terraces, platforms, 

ceques, roads and ceremonial nodes articulate 

the ecological floors and cosmologies. The Xingu 

Center has a settlement model based around 

La arquitectura monumentalidad siempre aparece 

sostenida por sistemas agroforestales, aldeas inter-

medias y redes fluviales que garantizan movilidad y 

la comunicación. El Delta determina un laboratorio 

de territorialidad, donde la interacción entre diná-

micas ambientales, agrícolas y sociales un paisaje 

densamente habitado. Esta región se declara final-

mente como un núcleo articulador que conecta la 

centralidad amazónica con el Atlántico, proyectando 

el bosque hacia escalas continentales.

Formas y normas de la foresta

La mirada profunda en el tiempo y espacio a lo lar-

go de las macro-regiones muestra en cada nivel de 

proximidad que los bosques culturales paleo amazó-

nicos nuca constituyeron un telón de fondo natural 

sino una obra colectiva de arquitectura cultural. Los 

paisajes diseñados y transformados combinan bio 

tecnología de tierra, complejo manejo del agua, sue-

los hiper antrópicos, redes de caminos de extensión 

continental y cartografías cosmológicas a cualquier 

altitud en cada zona de vita. El lenguaje diversifica-

do pero compartido de este patrimonio escribe una 

gramática territorial mucho más estratificada de la 

actualmente comprendida y que se adapta a eco-

rregiones radicalmente distintas. De esa gramática 

emergen por lo menos seis claves interpretativas: un 

urbanismo de baja densidad y alta integración, una 

monumentalidad horizontal, el suelo como sistema 

de archivo, La hidrología como principio rector del 

diseño, la intermitencia circular de las cosmologías 

y el cambio de punto de vista determinado por las 

lecturas lidar. 

La primera clave identifica un tipo de urbanismo 

que combina baja densidad y alta integración. En el 

Noroccidente —Sierra Nevada de Santa Marta, La 

Macarena, Upano— el territorio se organiza a partir 

de corredores biocultural: terrazas, plataformas, ce-

ques, caminos y nodos ceremoniales articulan pisos 

ecológicos y cosmologías. En el Centro de Xingú 

open and interconnected central public spaces 

that are supported by long-lasting fertile soils. In 

the southwest (Montegrande, Bagua and Moxos) 

as well as in the southeast (Acre and Guaporé) the 

design is agglutinated in geometric meshes marked 

by geoglyphs and modular residential nuclei and 

is articulated by extensive hydraulic systems of 

ridges and canals. In the East and the Delta area 

there predominate dense riverside settlements and 

elevated platforms that are integrated into Atlantic 

exchange routes. Material solutions change, but 

the will to organization persists, always at an 

ecosystemic and regional scale: the Amazonian 

cultural forest is polynuclear, porous and polysemic.

aflora el modelo de asentamientos alrededor de es-

pacios públicos centrales abiertos e interconectados, 

sostenidos por suelos fértiles de larga duración. En 

el Suroeste de Montegrande e Bagua o Moxos tanto 

como en el Sureste de Acre y Guaporé el diseño se 

aglutina en mallas geométricas como geoglifos, y 

núcleos habitativos modulares, articulados por siste-

mas hidráulicos extensivas de camellones y canales. 

En el Oriente y en el Delta predominan asentamien-

tos ribereños densos y plataformas elevadas inte-

gradas a rutas de intercambio atlánticas. Cambian 

las soluciones materiales, pero persiste la voluntad 

de organización a escala siempre ecosistémica y re-

gional: el bosque cultural amazónico es polinuclear, 

poroso, y polisémico. 

El delta anima un laboratorio de territorialidad, donde las dinámicas ambientales y culturales diseñan un paisaje fluido 
y anfibio entre la Amazonía y el Atlántico. Foto: Pedro Magrod. / The delta animates a laboratory of territoriality, where 
environmental and cultural dynamics design a fluid and amphibious landscape between the Amazon and the Atlantic. 
Photo: Pedro Magrod.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

318 319

The second key defines an evocative principle of 

horizontal monumentality. Faced with the lithic and 

perpetual monumentality of cordillera, the forest 

allows for a material and semantic predominance of 

the earth: mounds, moats, slopes, platforms, terrac-

es, open spaces and even hypogea organize the so-

cial and cultural rhythms, defending the experience 

of the ceremonial spaces. The form does not domi-

nate the medium, it interprets it. The open space of 

Xingu, the hyperlinear pattern of Acre, the ridges of 

Moxos, the tesos of Marajó or the platforms of Lower 

Amazonia express in their essence variations of same 

idea: monumentalize the territorial extension and the 

regional horizon simultaneously, as far as the sight 

can reach. At service of daily life and meaning.

The third key classifies the soil as an infrastructure 

and an archive. The terras pretas are the result of 

the application of a landscape technology. Their 

use transforms time into a productive process 

and fertility into a long-lasting work, thanks to 

the connection of organic residues, combustion, 

pottery and agroforestry. In contemporary terms, 

the terras pretas activate soil infrastructures that 

sustain human densities and ecological diversity. 

Their presence and persistence over time build an 

archival typology that conserves information about 

practices, techniques and ritual systems.

The fourth key takes hydrology as a governing 

principle of space articulation and design 

reference. In the vast plains and the Delta, water 

does not appear as a transformation element, 

but as norm and rule of the design. The ridges 

and canals in Moxos, the riverside terraces and 

reservoirs in the East, the drainages and moats in 

Macurany, and the causeways in floodable areas 

all depend on the hydroclimatic rhythms. Instead 

of seeking water flow control, planning tunes with 

its bioindicators to guarantee mobility, production, 

cyclicality and care. This understanding is based 

on cyclical dynamism and gives stability and 

La segunda clave define un principio evocativo de 

monumentalidad horizontal. Frente a la monumen-

talidad lítica y perpetua de cordillera, el bosque per-

mite un predomino matérico — y semántico — de 

la tierra: montículos, fosos, taludes, plataformas, te-

rrazas, espacios abiertos y hasta hipogeos organizan 

ritmos sociales y culturales, defendiendo en su cen-

tro la experiencia de los espacios ceremoniales. La 

forma no domina al medio: lo interpreta. El espacio 

abierto de Xingú, el patrón hiperlineal de Acre, los 

camellones de Moxos, los tesos de Marajó o las pla-

taformas del bajo Amazonas expresan en su esencia 

las variaciones de una misma idea: monumentalizar 

la extensión territorial y al mismo tiempo el horizonte 

regional, hasta donde alcanza la mirada. al servicio 

de la vida cotidiana y del sentido.

La tercera llave clasifica el suelo como infraestructu-

ra y archivo. Las terras pretas son el resultado de la 

aplicación de una tecnología paisajística. Su utilizo 

transforma el tiempo en proceso productivo y la fer-

tilidad en un trabajo de larga duración, gracias a la 

conexión de residuos orgánicos, combustión, alfare-

ría y agroforesteria. En términos contemporáneos las 

terras pretas activan infraestructuras del suelo que 

sostienen densidades humanas y diversidad ecológi-

ca. Su presencia y persistencia construye en el tiem-

po una tipología de archivarían que conserva infor-

mación sobre prácticas, técnicas y sistemas rituales. 

La cuarta llave considera la hidrología como un 

principio rector de articulación de espacio y referencia 

de diseño. En los vastos llanos y en el Delta, el 

agua no aparece como elemento de trasformación, 

sino como norma y regla del diseño. Camellones y 

canales en Moxos, terrazas ribereñas y reservorios 

en el Oriente, drenajes y fosos en Macurany, 

calzadas en áreas anegables dependen de ritmos 

hidro climáticos. En vez que buscar el control del 

flujo de agua, la planificación se sintoniza con sus 

bioindicadores para garantizar movilidad, producción, 

ciclicidad y cuidado. Este punto de vista, basado en 

un dinamismo cíclico, otorga estabilidad y resiliencia 

tanto a las redes bióticas biodiversas como a la 

presencia y movimientos de vastos grupos humanos a 

lo largo del tiempo. 

La quinta llave declina la presencia de las narracio-

nes cosmológicas como fenómenos intermitentes 

pero constantes para determinar un orden previsible 

y repetible en regiones vastas y a veces de escaso 

acceso. Los ceques, las alineaciones , las orientacio-

nes astronómicas determinan típicamente proyeccio-

nes terrestres de cartografías celestes. 

La iconografía de Santarém por ejemplo y la orga-

nización ceremonial en múltiples regiones muestran 

que los lugares sagrados derivan de proyecciones 

de mitografías, tanto en el cielo, como en la tierra, 

como en el agua. La identificación de un orden ce-

leste, terrestre o acuático produce su proyección 

en las otras dimensiones en forma complementaria, 

para activar el orden de un paisaje siempre existen-

te en otros niveles. En esta facultad de proyectar 

cosmologías alternas se observa una constancia que 

permite a cada orden de renacer del otro, en forma 

intermitente. Lo sagrado no se confina a un recinto: 

atraviesa caminos, plataformas y vacíos. En los corre-

dores alto amazónicos de Kuélap y Abiseo esa pro-

yección se vuelve evidente: la arquitectura en lugar 

de ocupar el paisaje, lo convierte tiempo ordenado 

por una narración y su calendario.

La última llave de interpretación del bosque deriva 

de un cambio de punto de vista, gracias al lidar y 

su análisis remoto. Se trata de una evolución meto-

dológica que trasforma la perspectiva y la noción 

de orden territorial. Al revelar estructuras y diseños 

de bosques intervenidos, el lidar reduce la tasa de 

invisibilidad arqueológica y revela patrones regio-

nales antes invisibles e inconcebibles. La escala de 

redes, la continuidad de caminos, la repetición de 

módulos geométricos, la extensión de los complejos 

hidráulicos y la densidad de ocupación se vuelven el 

resilience both to the biodiverse biotic networks 

and to the presence and movements of vast 

human groups throughout time.

The fifth key declines the presence of 

cosmological narrations as intermittent but 

constant phenomena, to determine a predictable 

and repeatable order in vast regions, sometimes 

of difficult access. The ceques, the alignments and 

the astronomical orientations typically determine 

terrestrial projections of celestial cartographies.

For example, the iconography of Santarém 

and the ceremonial organization of multiple 

regions show that the sacred places derive from 

mythography projections, both in the sky as on 

earth and water. The identification of a celestial, 

terrestrial, or aquatic order produces its projection 

into other dimensions complementarily, to 

activate an always existing landscape order at 

other levels. In this faculty of projecting alternate 

cosmologies there is a constancy that allows each 

order to be reborn from the other, intermittently. 

The sacred does not confine to the precinct: 

it traverses roads, platforms and voids. In the 

high-Amazonian corridors of Kuelap and Abiseo 

that projection becomes evident: instead of 

occupying the landscape, the architecture converts 

that landscape into a time that is ordered by a 

narration and its calendar.

The last key of forest interpretation derives from a 

change of viewpoint derived from the application 

of lidar and its remote analysis. It is a methodolog-

ical evolution that transforms the perspective and 

notion of territorial order. By revealing structures 

and designs in the intervened forests, lidar reduces 

the rate of archaeological invisibility and reveals 

previously invisible and inconceivable regional pat-

terns. Network scale, road continuity, geometric 

module repetition, hydraulic complex extension and 

occupation density become a common fabric for 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

320 321

tejido común para una lectura. Combinar sensores, 

modelos digitales, lectura tecnomorfológico, trabajo 

de campo y conocimiento tradicional permite por 

primera vez un análisis integrado. 

A la luz de estas claves se perfila un marco de aná-

lisis que aplica bicognitivismo en la lectura del terri-

torio. Por un lado, se mantiene el proceso de distin-

guir patrones, medir densidades, trazar secuencias 

y comparar escalas; por el otro la traducción de la 

mente indígena, opera de manera dialógica: estable-

ce relaciones entre elementos y materias, entidades 

y presencias, habitando una red animada de interac-

ciones voluntarias. Esta dimensión integra la com-

prensión de orientaciones, los corredores biocultura-

les y las proyecciones cosmológicas, que constituyen 

parte del diseño mismo del bosque. 

interpretation. Combining sensors, digital models, 

technomorphological reading, field work and tra-

ditional knowledge allow for an integrated analysis 

for the first time.

In light of these keys, there emerges a framework of 

analysis that introduces bicognitivism into territory 

reading. On the one hand, the process of distin-

guishing patterns, measuring densities, tracing se-

quences and comparing scales are maintained; and 

on the other, the translation of the indigenous mind 

operates dialogically: it establishes relationships be-

tween elements and materials, entities and presenc-

es – and inhabits an animated network of voluntary 

interactions. This dimension integrates the under-

standing of orientations, biocultural corridors and 

cosmological projections that are part of the forest 

design itself. The Paleo-Amazonian understanding of 

the territory exists in the dialogue between the ca-

pacity to classify and measure on the one hand, and 

the capacity to listen and relate on the other. The 

cognitive bridges that derive from this process allow 

us to see the forest cultural system as an archive, as 

infrastructure, and as a sustainable territory model.

Assuming that the Paleo-Amazonia is in fact a 

long-lasting cultural forest transforms the notion 

of conservation itself: it is not about restoring a 

human void but about caring for palimpsests where 

biodiversity and cultural diversity have co-evolved for 

millennia. The traces of the past reveal principles that 

are still valid today: horizontal monumentality, tuning 

with the water rhythms, intentionally conditioned 

fertile soils, biocultural corridors and celestial 

La comprensión paleoamazónica del territorio existe 

en diálogo la capacidad de clasificar y medir con 

la de escuchar y relacionar. Los puentes cognitivos 

derivan de este proceso permiten leer el sistema 

cultural del bosque como archivo, infraestructura y 

modelo de territorio sostenible. 

Asumir Paleoamazonia como foresta cultural de larga 

duración transforma la misma noción de conserva-

ción: no se trata de restaurar un vacío humano, sino 

de cuidar palimpsestos donde biodiversidad y diver-

sidad cultural coevolucionan desde hace milenios. 

Las huellas del pasado revelan principios que aún 

hoy resultan válidos: la monumentalidad horizontal, 

la sintonía con los ritmos del agua, los suelos fértiles 

construidos, los corredores bioculturales y las car-

tografías celestes. En este marco, las declinaciones 

El bosque cultural 
paleoamazónico trans-
forma la conservación 
en el cuidado de una 
coevolución multimile-
naria. Alta Amazonia, 
Tarapoto, Perú. / The 
Paleo-Amazonian cul-
tural forest transforms 
conservation into the 
care of a multi-mil-
lennial coevolution. 
Upper Amazonia, 
Tarapoto, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

322 323

entre el bosque cultural chachapoya y el orden inca 

describen un continuum de diversidad: del tejido 

policéntrico y distribuido al modelo axial y concen-

trado, ambos integrados al ritmo de los bosques nu-

blados y las cuencas amazónicas. Del mismo modo, 

el Delta enseña que insularidad y ribera equivalen a 

bisagras continentales abiertas al Atlántico, labora-

torios de intercambio y de planificación hídrica. La 

profundidad de Amazonia precolonial aparece como 

una constelación de innovaciones territoriales: for-

maciones lineales que ordenan la foresta, suelos que 

cultivan el tiempo, aguas que marcan el compás del 

diseño, caminos que hilan cuencas, iconografías que 

proyectan el cielo en la tierra. Reconocer esta cons-

telación activa una ética del territorio normado por 

sociedades productoras de una densidad organizada. 

El tratamiento paleoamazónico del territorio determi-

na una profundidad temporal que se dirige hacia el 

pasado como mira hacia su conservación futura. 

Su ordenamiento ancestral produce biocorredores 

interconectados, planificaciones regionales y 

conjuntos ceremoniales monumentales. Al justificar 

los orígenes de las grandes civilizaciones andino-

amazónicas en Paleoamazonia, se reconocen que 

esta región fue y sigue siendo un laboratorio de 

permanencia, donde la monumentalidad de la tierra, 

la fertilidad y la sacralidad del agua determinan 

formas de habitar el mundo.

Se trata de un contraste decisivo con el 

Antropoceno occidental, definido por extractivismo 

y fragmentaciones de hábitat. La Amazonia enseña 

que la transformación del bosque no equivale 

necesariamente a degradación: genera resiliencia 

ecológica, diversidad cultural y continuidad de 

sentido. Marajó, Moxos o Kuélap demuestran que 

planificar territorios para convivir con sus ritmos es 

todavía una opción. Por eso, Amazonia antigua no es 

un pasado remoto periférico sino una profundidad 

cultural y central. En su dimensión continental guarda 

la clave de otra relación con el mundo en la que los 

cartographies. In this context, the declinations 

between the Chachapoya cultural forest and the 

Inca order describe a continuum of diversity that 

goes from a polycentric and distributed fabric to an 

axial and concentrated model, both integrated into 

the cloud forest and the rhythms of the Amazonian 

basin. Similarly, the Delta teaches that insularity and 

riverbank are continental hinges that open to the 

Atlantic; they are laboratories of exchange and hydric 

planning. The depth of the precolonial Amazonia 

appears as constellation of territorial innovations: 

linear formations that order the forest, soils that 

cultivate time, waters that guide the design, roads 

that thread basins, iconographies that project the sky 

on earth. Recognizing this constellation activates the 

ethics of a territory that was formed by dense and 

organized producing societies. The Paleo-Amazonian 

treatment of the territory determines a temporal 

depth whose past inspires its future conservation.

Its ancestral ordering produces interconnected bio-

corridors, regional planning and monumental cere-

monial sets. In justifying the origins of the great An-

dean-Amazonian civilizations in the Paleoamazonia, 

it appears evident that this region was and continues 

to be a laboratory of permanence, where earth mon-

umentality, fertility and water sacredness determined 

forms of inhabiting the world.

There is a decisive contrast with the western 

Anthropocene, which is defined by extractivism and 

habitat fragmentations. The Amazonia teaches that 

forest transformation does not necessarily equal 

degradation: it generates ecological resilience, 

cultural diversity and continuity of meaning. Marajó, 

Moxos and Kuelap demonstrate that planning the 

territories to coexist with their rhythms is still an 

option. Therefore, the ancient Amazonia is not a 

remote peripheral past, but rather a central cultural 

depth. In its continental dimension, it holds the 

key to a different relationship with the world –one 

in which “the last ones” (who were invisible for 

centuries), become the first in finally showing the 

deep meaning of forest resilience. Their ability 

to defend the equilibrium of the biotic network 

turns these “last ones” I the world into the first 

ones in the planet. Paleo-Amazonian forms build a 

monumentality that rises in horizontal extension of 

the mounds and terraces; their soil activates with a 

memory capable of archiving millennary techniques. 

Water guides their design; and the immense circular 

cosmologies give back the power of rebirth to 

their time. In the history of the forest inhabits an 

urbanism that is diluted in subsoil humility and 

woven into a darkness that is always living and 

fertile. From diamonds nothing is born, from 

manure flowers are born.

«últimos», invisibles durante siglos, se convierten 

en los primeros en mostrar finalmente el significado 

profundo de la resiliencia del bosque. Su habilidad 

de defender el equilibrio de la red biótica hace de los 

últimos del mundo los primeros del planeta. Las formas 

paleoamazónicas construyen una monumentalidad que 

se levanta en la extensión horizontal de montículos 

y terrazas; su suelo se activa con una memoria capaz 

de archivar técnicas milenarias. El agua determina 

el compás de su diseño. Las inmensas cosmologías 

circulares devuelven a su tiempo el poder de renacer. 

En la historia del bosque habita un urbanismo diluido 

en la humildad del subsuelo y tejido en una oscuridad 

siempre viva y fertil. De los diamantes nada brota, del 

abono nacen las flores.

La planificación revela una constelación de innovaciones territoriales donde suelos, aguas y caminos reticulan un sistema 
integrado al ritmo evolutivo del bosque. Río Ucayali, Perú. / Planning reveals a constellation of territorial innovations where 
soils, waters, and roads articulate a system integrated with the evolutionary rhythm of the forest. Ucayali River, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia

324 325

El bosque paleoamozónico, habitado como archivo viviente, comprende 
las cinco regiones de su cuenca e integra nuevas lecturas a la luz de una 
comprensión relacional de su planificación. Mayantuyacu, Pucallpa, Perú. 
/ The Paleo-Amazonian forest, inhabited as a living archive, comprises 
the five regions of its basin and integrates new readings in light of a 
relational understanding of its planning. Mayantuyacu, Pucallpa, Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

326 327

El Complejo Bagua y el Sistema 
de Establecimientos durante el 
Formativo en el Perú1

The Bagua Complex and the 
Settlement System during the 
Formative Period in Peru1

RUTH SHADY / HERMILIO ROSAS Introducción y contexto geográfico

El estudio de Bagua como complejo cultural del For-

mativo en la sierra norte del Perú es clave para com-

prender las dinámicas de poblamiento y adaptación 

en los valles interandinos vinculados al Marañón. Las 

investigaciones de Ruth Shady y Hermilio Rosas en 

los años setenta identificaron patrones de asenta-

miento, técnicas productivas y redes de interacción 

que sitúan a Bagua como un nodo central entre An-

des y Amazonía.

Bagua Chica, punto de referencia del complejo, se 

ubica en el valle medio del río Utcubamba, afluente 

del Marañón, en un corredor natural que conecta la 

vertiente amazónica con los Andes y la costa norte. 

El relieve está formado por llanuras y quebradas 

atravesadas por el Marañón en el Pongo de Rente-

ma, un paso obligado de tránsito interregional.

El clima de Bagua, cálido y seco, se distingue de la 

selva húmeda circundante: las temperaturas superan 

los 30 °C mientras que las lluvias anuales son escasas 

(600–800 mm). Este régimen, sumado a la altitud 

intermedia (522 m.s.n.m.), genera un ecosistema 

1  Adaptación de Ñawpa Pacha: Journal of Andean Archae-
ology, No. 17 (1979), pp. 109-142 Published by: Taylor & 
Francis, Ltd.

Introduction and Geographic Context

The study of Bagua as a cultural complex of the 

Formative period in the northern highlands of Peru 

is key to understanding the dynamics of settlement 

and adaptation in the inter-Andean valleys linked to 

the Marañón. The research by Ruth Shady and Her-

milio Rosas in the 1970s identified settlement patter-

ns, productive techniques, and interaction networks 

that situate Bagua as a central node between the 

Andes and the Amazon.

Bagua Chica, the reference point of the complex, is 

located in the middle valley of the Utcubamba Ri-

ver, a tributary of the Marañón, in a natural corridor 

that connects the Amazonian slope with the An-

des and the northern coast. The terrain consists of 

plains and ravines traversed by the Marañón throu-

gh the Pongo de Rentema, a mandatory passage 

for interregional transit.

The climate of Bagua, warm and dry, is distingui-

shed from the surrounding humid jungle: tem-

peratures exceed 30°C while annual rainfall is 

1 Adapted from Ñawpa Pacha: Journal of Andean Archaeo-
logy, No. 17 (1979), pp. 109-142 Published by: Taylor & 
Francis, Ltd.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

328 329

descrito por Tosi (1960) y Pulgar Vidal (1946) 2  como 

bosque muy seco tropical, dominado por especies 

resistentes como algarrobo, huarango y cactus. El 

paisaje se asemeja a la costa norte, lo que refuerza 

su carácter de espacio híbrido entre mundo andino y 

amazónico.

Los suelos, sedimentarios y alcalinos, presentan baja 

fertilidad, aunque los ríos y quebradas permiten un 

aprovechamiento agrícola mediante riego. Las par-

tes altas ofrecen microambientes más fértiles que 

complementan las pampas áridas. Un factor deter-

minante del entorno son las inundaciones periódicas 

del Marañón y el Utcubamba: unas aguas turbias y 

fertilizantes, otras amarillentas y pobres. Para adap-

tarse, los pobladores ocuparon colinas naturales o 

montículos, desde donde podían aprovechar suelos 

enriquecidos por depósitos aluviales.

El emplazamiento de Bagua no responde solo a la 

ecología, sino también a su rol en la comunicación. 

El Marañón es un corredor longitudinal que unía 

Amazonía, Andes y costa norte. Tanto en épocas 

prehispánicas como coloniales, se utilizaron canoas, 

balsas y natación para navegar sus ríos turbulentos. 

Desde Bagua era posible conectarse con Ecuador, 

Cajamarca o la Amazonía baja, lo que la convirtió en 

un nodo estratégico de articulación.

Excavaciones y sitios arqueológicos principales

El conocimiento del Complejo Bagua proviene de 

las excavaciones realizadas entre 1969 y 1973 en dos 

sitios clave, Alenya y El Salado, junto con prospec-

ciones que identificaron más de veinte asentamien-

tos. Estos trabajos permitieron definir la fase Bagua 

dentro del Formativo andino y reconstruir un patrón 

2 Tosi, J. A. Jr. (1960). Zonas de vida natural en el Perú: 
Memoria explicativa sobre el mapa ecológico del Perú. 
Instituto Interamericano de Ciencias Agrícolas de la OEA, 
Zona Andina. Pulgar Vidal, J. (1946). Historia y geografía 
del Perú: Las ocho regiones naturales del Perú. Lima: UN-
MSM. Raimondi, A. (1876–1879). Historia de la geografía 
del Perú (El Perú, Tomos II–III). Lima: Imprenta del Estado.

scarce (600–800 mm). This regime, combined with 

intermediate altitude (522 m.a.s.l.), generates an 

ecosystem described by Tosi (1960) and Pulgar Vi-

dal (1946)2 as very dry tropical forest, dominated 

by resistant species such as algarrobo, huarango, 

and cactus. The landscape resembles the northern 

coast, which reinforces its character as a hybrid spa-

ce between the Andean and Amazonian worlds.

The soils, sedimentary and alkaline, have low fer-

tility, although rivers and ravines allow agricultural 

use through irrigation. The upper parts offer more 

fertile microenvironments that complement the 

arid plains. A determining factor of the environ-

ment is the periodic flooding of the Marañón and 

Utcubamba: some waters are turbid and fertilizing, 

others yellowish and poor. To adapt, the inhabitants 

occupied natural hills or mounds, from where they 

could take advantage of soils enriched by alluvial 

deposits.

The location of Bagua responds not only to ecology 

but also to its role in communication. The Marañón is 

a longitudinal corridor that connected the Amazon, 

Andes, and northern coast. In both pre-Hispanic and 

colonial times, canoes, rafts, and swimming were 

used to navigate its turbulent rivers. From Bagua it 

was possible to connect with Ecuador, Cajamarca, 

or the lower Amazon, making it a strategic node of 

articulation.

Excavations and Main Archaeological Sites

Knowledge of the Bagua Complex comes from ex-

cavations conducted between 1969 and 1973 at two 

key sites, Alenya and El Salado, along with surveys 

that identified more than twenty settlements. These 

2 Tosi, J. A. Jr. (1960). Natural life zones in Peru: Explana-
tory report on the ecological map of Peru. Inter-American 
Institute of Agricultural Sciences of the OAS, Andean Zone. 
Pulgar Vidal, J. (1946). History and geography of Peru: The 
eight natural regions of Peru. Lima: UNMSM. Raimondi, A. 
(1876–1879). History of the geography of Peru (Peru, Volu-
mes II–III). Lima: State Press.

Corredor natural tallado por el río Utcubamba conectando los Andes con 
la llanura amazónica. En sus valles se desarrolló la cultura Bagua (1300-
200 a.C.), cuyo sitio Las Juntas-Casual se ubica en la confluencia con la 
quebrada La Peca, articulando intercambios milenarios entre sierra, costa 
y Amazonía. / Natural corridor carved by the Utcubamba River connecting 
the Andes with the Amazon plain. In its valleys the Bagua culture (1300-200 
BC) developed, whose Las Juntas-Casual site is located at the confluence 
with La Peca ravine, articulating millennial exchanges between highlands, 
coast and Amazonia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

330 331

works made it possible to define the Bagua phase 

within the Andean Formative and reconstruct a dis-

persed occupation pattern in the Utcubamba basin3.

Alenya

Located 15 km from Bagua Chica, on a plain irriga-

ted by the Copallín stream, Alenya preserved strati-

fied deposits. The sequence revealed four strata, of 

which the third contained the first significant occu-

pation. There, bone remains of deer, camelids, frogs, 

lizards, and mollusks were recovered, as well as river 

stone polishers and abundant decorated pottery. 

This evidence established the base of the Bagua 

phase and confirms the agricultural and fishing voca-

tion of the settlement.

El Salado

Located 700 meters from the plaza of Bagua Chica, 

on rocky terrain, it presents a medium-sized mound 

with nearby water. The stratigraphy, more disturbed 

than at Alenya, showed three layers, also confirming 

the presence of formative occupations on a natural 

rocky mound. This settlement pattern on elevations 

reflects the strategy of adaptation to floods, while 

ensuring access to water sources.

Additional Surveys

In 1972–1973, about twenty more sites were recogni-

zed, confirming intense and dispersed settlement in 

the Formative. Most were located in elevated areas 

near watercourses, replicating the patterns of Alenya 

and El Salado. They were small villages of 5 to 25 

dwellings, built with perishable materials similar to 

current huts.

3 Shady, R. (1971). Bagua: A sequence of the formative pe-
riod in the lower Utcubamba basin. Bachelor’s thesis, UN-
MSM. Shady, R., & Rosas, H. (1979). The Bagua Complex 
and the settlement system during the Formative in the nor-
thern highlands of Peru. Ñawpa Pacha, 17, 1–88.

Cultural Materials

The most significant findings were ceramic frag-

ments, which show great technological diversity:

n	 Ordinary pottery, with sandy paste and sim-

ple forms.

n	 Sharp incised, with deep geometric designs.

n	 Incised-polychrome, combining incision and 

painting in red, white, and black.

n	 Polished, with bright red slip.

n	 Polychrome painted, with geometric motifs 

in contrasting colors.

The designs include stepped bands, volutes, hooks, 

and triangles, as well as figurative representations 

such as eyes and feline fangs, associated with 

pan-Andean symbolism. Stone polishers, reused ce-

ramic discs, and faunal remains were also found, evi-

dencing a diet based on agriculture, fishing, hunting, 

and gathering.

The excavations of Alenya and El Salado, together 

with the surveys, show that Bagua was inhabited by 

small villages, strategically located on elevations 

near water sources. The richness and diversity of the 

pottery confirm its role within a regional formative 

style, while the varied diet reflects a flexible econo-

mic system adapted to the environment.

Interpretation of Excavated Sites

The evidence from Alenya and El Salado reveals 

a small, dispersed settlement pattern adapted to 

local environmental conditions. The preference 

for elevations responds both to the need to avoid 

de ocupación disperso en la cuenca del Utcubamba  

(por Shady 1971 y Shady & Rosas 1979)3.

Alenya

Ubicado a 15 km de Bagua Chica, en una llanura 

irrigada por el riachuelo Copallín, Alenya conser-

vaba depósitos estratificados. La secuencia reveló 

cuatro estratos, de los cuales el tercero contenía la 

primera ocupación significativa. Allí se recuperaron 

restos óseos de venados, camélidos, ranas, lagartos 

y moluscos, además de pulidores de canto rodado y 

abundante cerámica decorada. Esta evidencia per-

mitió establecer la base de la fase Bagua y confirma 

la vocación agrícola y pesquera del asentamiento.

El Salado

Situado a 700 metros de la plaza de Bagua Chica, en 

un terreno pedregoso, presenta un montículo media-

no con agua cercana. La estratigrafía, más perturba-

da que en Alenya, mostró tres capas, confirmando 

también la presencia de ocupaciones formativas 

sobre un montículo rocoso natural. Este patrón de 

asentamiento en elevaciones refleja la estrategia de 

adaptación a las inundaciones, asegurando al mismo 

tiempo acceso a fuentes de agua.

Prospecciones adicionales

En 1972–1973 se reconocieron unos veinte sitios 

más, lo que confirmó un poblamiento intenso y dis-

perso en el Formativo. La mayoría se ubicaba en zo-

nas elevadas junto a cursos de agua, replicando los 

patrones de Alenya y El Salado. Eran aldeas peque-

ñas, de 5 a 25 viviendas, construidas con materiales 

perecederos semejantes a las chozas actuales.

3  Shady, R. (1971). Bagua: Una secuencia del período for-
mativo en la cuenca inferior del Utcubamba. Tesis de Bachi-
ller, UNMSM. Shady, R., & Rosas, H. (1979). El Complejo Ba-
gua y el sistema de establecimientos durante el Formativo 
en la sierra norte del Perú. Ñawpa Pacha, 17, 1–88.

Materiales culturales

Los hallazgos más significativos fueron los fragmen-

tos cerámicos, que muestran una gran diversidad 

tecnológica:

n	 Cerámica ordinaria, de pasta arenosa y for-

mas simples.

n	 Incisa cortante, con diseños geométricos 

profundos.

n	 Inciso-polícroma, que combina incisión y 

pintura en rojo, blanco y negro.

n	 Pulida, con engobe rojo brillante.

n	 Pintada polícroma, con motivos geométricos 

en colores contrastantes.

Los diseños incluyen bandas escalonadas, volutas, 

ganchos y triángulos, además de representaciones 

figurativas como ojos y colmillos felínicos, asociados 

al simbolismo panandino. También se hallaron puli-

dores líticos, discos de cerámica reutilizados y restos 

faunísticos que evidencian una dieta basada en agri-

cultura, pesca, caza y recolección.

Las excavaciones de Alenya y El Salado, junto con 

las prospecciones, muestran que Bagua estuvo habi-

tada por aldeas pequeñas, ubicadas estratégicamen-

te en elevaciones junto a fuentes de agua. La riqueza 

y diversidad de la cerámica confirman su rol dentro 

de un estilo regional formativo, mientras que la dieta 

variada refleja un sistema económico flexible y adap-

tado al entorno.

Interpretación de los sitios excavados

La evidencia de Alenya y El Salado revela un patrón 

de asentamiento pequeño, disperso y adaptado a las 

condiciones ambientales locales. La preferencia por 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

332 333

las elevaciones responde tanto a la necesidad de evi-

tar inundaciones como a la conveniencia de permane-

cer cerca de cursos de agua permanentes. Las aldeas 

habrían sido autosuficientes, con producción agrícola 

diversificada y complementada por recursos silvestres.

El hallazgo de cerámica de alta calidad, con diseños 

complejos y relaciones estilísticas con otros com-

plejos formativos, indica la existencia de redes de 

interacción más amplias. Bagua no fue un enclave 

aislado, sino parte de un sistema multirregional que 

vinculaba la sierra norte del Perú con la costa ecua-

toriana y la Amazonía.

En síntesis, las excavaciones de Alenya y El Salado 

constituyen la base empírica sobre la cual se definió 

la fase Bagua. Estos sitios confirman la presencia 

de comunidades formativas que, entre 1500 y 1200 

floods and to the convenience of remaining close 

to permanent watercourses. The villages would 

have been self-sufficient, with diversified agricultu-

ral production complemented by wild resources.

The finding of high-quality pottery, with complex de-

signs and stylistic relationships with other formative 

complexes, indicates the existence of broader inte-

raction networks. Bagua was not an isolated enclave 

but part of a multi-regional system that linked the 

northern highlands of Peru with the Ecuadorian coast 

and the Amazon.

In summary, the excavations at Alenya and El 

Salado constitute the empirical basis on which the 

Bagua phase was defined. These sites confirm the 

presence of formative communities that, between 

1500 and 1200 BC, managed to adapt to a complex 

a.C., supieron adaptarse a un entorno complejo, 

desarrollar una cerámica distintiva y establecer rela-

ciones con otras tradiciones culturales de la región 

andina y amazónica.

Definición de la Fase Bagua

La fase Bagua se define a partir de los hallazgos en 

Alenya, donde los estratos revelaron una ocupación 

formativa caracterizada por restos faunísticos, ins-

trumentos líticos simples y una cerámica de notable 

riqueza tecnológica y simbólica. Estos materiales 

permiten delinear los rasgos productivos y culturales 

de una tradición específica dentro del Formativo.

environment, develop distinctive pottery, and 

establish relationships with other cultural traditions 

of the Andean and Amazonian region.

Definition of the Bagua Phase

The Bagua phase is defined from the findings at 

Alenya, where the strata revealed a formative occu-

pation characterized by faunal remains, simple lithic 

instruments, and pottery of remarkable technological 

and symbolic richness. These materials allow us to 

outline the productive and cultural features of a spe-

cific tradition within the Formative.

Conjunto de arquitectura funeraria superpuesta, construida en la ladera montañosa del valle del Utcubamba. Estas 
estructuras testimonian la ocupación tardía de sociedades chachapoya que aprovecharon la geografía estratégica del 
corredor Andes-Amazonía, continuando tradiciones arquitectónicas milenarias en el nororiente peruano. / Superimpo-
sed funerary architecture complex built on the mountainside of the Utcubamba valley. These structures testify to the late 
occupation of Chachapoya societies that leveraged the strategic geography of the Andes-Amazonia corridor, continuing 
millennial architectural traditions in northeastern Peru.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

334 335

Faunal Remains

More than 200 bones and 36 shells were recovered, 

corresponding to a varied diet based on hunting, fi-

shing, and gathering. White-tailed deer and camelids 

stand out, as well as frogs, lizards, snails, and river 

crabs. The presence of camelids indicates contacts 

with the highlands of Cajamarca, which reinforces the 

idea of interregional interaction.

Lithic Objects

The lithic repertoire was limited: mainly small river 

stone polishers, used to smooth pottery or work 

fibers. The scarcity of stone tools suggests the 

use of perishable materials (wood, bone), while 

technological innovation was concentrated in 

pottery, the most distinctive cultural feature of the 

phase.

Ceramic Typology

The Bagua ceramic collection is broad and varied, 

with open and closed forms: plates of different 

profiles, jars with short or tall necks, pitchers, 

and stirrup-handle vessels. The bases were flat 

or rounded, and the lips, mostly flat, were often 

decorated.

Ordinary pottery, with sandy paste and irregular 

firing, constituted most of the sample (more than 

2,200 fragments) and was intended for domestic 

activities. The outstanding feature, however, was 

fine decorated pottery, which incorporated a 

diversity of techniques:

n	 Sharp incised: deep U or V incisions, with 

geometric bands, triangles, and volutes.

n	 Polychrome incised: combination of incision 

and painting in red, black, and white, with 

figurative motifs such as eyes and feline fangs.

n	 Surface incised: more delicate lines, applied 

under the lip of open vessels.

n	 Painted incised: mixture of incisions and 

painting in contrasting areas.

n	 Polychrome painted: contrasting colors on red 

or yellow slip.

n	 Polished: finely smoothed surfaces with bright red 

slip, the most abundant among the decorated.

Restos faunísticos

Se recuperaron más de 200 huesos y 36 conchas, co-

rrespondientes a una dieta variada basada en caza, 

pesca y recolección. Destacan venado de cola blan-

ca y camélidos, además de ranas, lagartos, caracoles 

y cangrejos de río. La presencia de camélidos indica 

contactos con las tierras altas de Cajamarca, lo que 

refuerza la idea de interacción interregional.

Objetos líticos

El repertorio lítico fue limitado: principalmente puli-

dores de canto rodado de pequeño tamaño, usados 

para alisar cerámica o trabajar fibras. La escasez de 

herramientas de piedra sugiere el empleo de mate-

riales perecederos (madera, hueso), mientras que la 

innovación tecnológica se concentró en la cerámica, 

rasgo cultural más distintivo de la fase.

Tipología cerámica

La colección cerámica de Bagua es amplia y variada, 

con formas abiertas y cerradas: platos de diferentes 

perfiles, ollas de cuello corto o alto, cántaros y va-

sijas de asa estribo. Las bases eran planas o redon-

deadas, y los labios, en su mayoría planos, muchas 

veces decorados.

La cerámica ordinaria, de pasta arenosa y cocción 

irregular, constituyó la mayor parte de la muestra 

(más de 2200 fragmentos) y se destinaba a activida-

des domésticas. El rasgo sobresaliente, sin embargo, 

fue la cerámica fina decorada, que incorporó una 

diversidad de técnicas:

n	 Inciso cortante: incisiones profundas en U o V, 

con bandas geométricas, triángulos y volutas.

n	 Inciso polícromo: combinación de incisión y 

pintura en rojo, negro y blanco, con motivos 

figurativos como ojos y colmillos felínicos.

n	 Inciso superficial: trazos más delicados, aplica-

dos bajo el labio de vasijas abiertas.

n	 Inciso pintado: mezcla de incisiones y pintura 

en áreas contrastantes.

n	 Pintado polícromo: colores en contraste sobre 

engobe rojo o amarillo.

n	 Pulido: superficies finamente alisadas con en-

gobe rojo brillante, la más abundante entre las 

decoradas.

Gran vasija de almacenamiento ritual con vertedor antropomorfo modelado. El rostro esquemático con ojos circulares y 
rasgos simplificados caracteriza el estilo Bagua del Formativo Medio. Estas vasijas de gran formato servían en ceremo-
nias comunitarias, reflejando la complejidad social alcanzada por las sociedades del nororiente peruano. Cultura bagua, 
Las Juntas-Casual. Foto: Guido Sánchez Santur. / Large ritual storage vessel with modeled anthropomorphic spout. 
The schematic face with circular eyes and simplified features characterizes the Middle Formative Bagua style. These 
large-format vessels served in communal ceremonies, reflecting the social complexity achieved by northeastern Peruvian 
societies. Bagua Culture, Las Juntas-Casual. Photo: Guido Sanchez Santur.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

336 337

Along with these categories, miscellaneous elements 

were found: excised lines, applied buttons, and even 

reused fragments as discs, possibly with ludic or 

utilitarian functions.

The variety and sophistication of the pottery reveal 

a standardized technological system and a shared 

symbolic language. The geometric motifs (bands, 

grids, volutes, triangles) express an aesthetic common 

to the Andean Formative, linked to notions of order 

and duality. The feline iconography reinforces Bagua’s 

integration into the pan-Andean religious worldview, 

which would later consolidate in Chavín.

The uniformity in pastes and firing techniques 

indicates organized, probably communal 

production. Likewise, parallels with Pacopampa, 

Kotosh, Huancabamba, and Cerro Narrío 

demonstrate that Bagua was not an isolated 

enclave but part of a multi-regional network where 

styles and ideas circulated4.

Conditions of Human Settlement

Understanding human settlement in Bagua 

during the Formative requires considering both 

archaeological remains and the environment and 

adaptation strategies. The valley, arid and subject to 

flooding, offered productive opportunities that were 

exploited through a diversified economy combining 

agriculture, hunting, fishing, and gathering.

The basis of subsistence was agriculture. The 

inhabitants cleared plots after clearing the thorny 

vegetation of the “pure forest” and, after a rest 

period, used the secondary vegetation (“damagua”) 

for new crops. The repertoire included tropical and 

semi-tropical species: cassava, maize, sweet potato, 

4 Shady, R. (1970). The archaeology of the lower Utcubam-
ba basin. Doctoral thesis, UNMSM. Izumi, S., & Terada, K. 
(1972). Andes 4: Excavations at Kotosh, Peru, 1963 and 1966. 
University of Tokyo Press. Lanning, E. P. (1963). A ceramic se-
quence for the Piura and Chira coast, north Peru. UC Press.

cacao, coffee, sugarcane, peanuts, banana, citrus, 

papaya, cotton, beans, pumpkin, and squash.

A fundamental feature was associated planting, 

which combined products such as maize, beans, 

cassava, papaya, and sweet potato in the 

same field. The mixture of plants with different 

requirements optimized fertility, reduced pests, 

and ensured staggered harvests. This technique, 

parallel to the Amazonian “terra firme,” also 

expresses an Andean cultural tradition based on 

the complementarity of products5.

The valley was organized into differentiated tiers:

1.	 Temple (low, riparian): tropical crops such as 

cassava, banana, cacao, and citrus.

2.	 Quichua (intermediate, up to 1,800 m): key 

contact zone, where maize, beans, potatoes, 

squash, and yacón were cultivated.

3.	 Jalea (high, >2,800 m): present in neighbo-

ring basins, dedicated to tubers and lives-

tock.

The quichua was fundamental for integrating pro-

ducts from low and high zones and for housing the 

main formative ceremonial centers.

Floods and Adaptation

The flooding of the Marañón, Utcubamba, and Chin-

chipe transformed the valley into temporary lagoons. 

There were two types of floods: some, loaded with 

organic matter, fertilized; others, yellowish, dragged 

sands without nutrients. Chronicles and local memo-

ries recall that wide areas were “floodable.”

5 Espinoza Soriano, W. (1973). Ethnic groups in the Chuqui-
mayo basin, 15th and 16th centuries. Bulletin of the IFEA, 
2(3), 19–79. Arriaga, P. J. de. (1621/1910). Extirpation of 
idolatry in Peru. Gerónimo de Contreras. Lizárraga, R. de. 
(1595–1605/1946). Description of the Indies. Lima.

Junto a estas categorías se hallaron elementos mis-

celáneos: rayas excisas, botones aplicados e incluso 

fragmentos reutilizados como discos, posiblemente 

con funciones lúdicas o utilitarias.

La variedad y sofisticación cerámica revelan un siste-

ma tecnológico estandarizado y un lenguaje simbó-

lico compartido. Los motivos geométricos (bandas, 

rejillas, volutas, triángulos) expresan una estética 

común al Formativo andino, vinculada a nociones 

de orden y dualidad. La iconografía felínica refuerza 

la integración de Bagua en la cosmovisión religiosa 

panandina, que más tarde se consolidará en Chavín.

La uniformidad en las pastas y técnicas de cocción 

indica producción organizada, probablemente comu-

nitaria. Asimismo, los paralelos con Pacopampa, Ko-

tosh, Huancabamba y Cerro Narrío demuestran que 

Bagua no fue un enclave aislado, sino parte de una 

red multirregional donde circulaban estilos e ideas 

(Izumi & Terada, 1972, Lanning 1963)4.

Condiciones de poblamiento humano

Comprender el poblamiento humano en Bagua du-

rante el Formativo exige considerar tanto los restos 

arqueológicos como el medio ambiente y las estrate-

gias de adaptación. El valle, árido y sujeto a inunda-

ciones, ofrecía oportunidades productivas que fueron 

aprovechadas mediante una economía diversificada 

que combinaba agricultura, caza, pesca y recolección.

La base de la subsistencia fue la agricultura. Los po-

bladores habilitaban parcelas tras rozar la vegetación 

espinosa del “monte puro” y, tras un descanso, uti-

lizaban la vegetación secundaria (“damagua”) para 

nuevos cultivos. El repertorio incluía especies tropi-

cales y semitropicales: yuca, maíz, camote, cacao, 

4 Shady, R. (1970). La arqueología de la cuenca inferior del 
Utcubamba. Tesis doctoral, UNMSM. Izumi, S., & Terada, K. 
(1972). Andes 4: Excavations at Kotosh, Peru, 1963 and 1966. 
University of Tokyo Press. Lanning, E. P. (1963). A ceramic se-
quence for the Piura and Chira coast, north Peru. UC Press.

café, caña de azúcar, maní, plátano, cítricos, papaya, 

algodón, frijol, calabaza y zapallo.

Un rasgo fundamental fue la siembra asociada, que 

combinaba en una misma chacra productos como 

maíz, frijol, yuca, papaya y camote. La mezcla de 

plantas con distintos requerimientos optimizaba la 

fertilidad, reducía plagas y aseguraba cosechas esca-

lonadas. Esta técnica, paralela a la “terra firme” ama-

zónica, expresa también una tradición cultural andina 

basada en la complementariedad de productos (Es-

pinoza Soriano,1973; Arriaga, 1621; Lizárraga,1595)5.

El valle se organizaba en pisos diferenciados:

1.	 Temple (bajo, ribereño): cultivos tropicales 

como yuca, plátano, cacao y cítricos.

2.	 Quichua (intermedio, hasta 1800 m): zona 

clave de contacto, donde se cultivaban maíz, 

frijol, papa, zapallo y yacón.

3.	 Jalea (alto, >2800 m): presente en cuencas 

vecinas, dedicada a tubérculos y ganadería.

La quichua resultaba fundamental por integrar pro-

ductos de zonas bajas y altas y por albergar los prin-

cipales centros ceremoniales formativos.

Inundaciones y adaptación

Las crecidas del Marañón, Utcubamba y Chinchipe 

transformaban el valle en lagunas temporales. Había 

dos tipos de avenidas: unas, cargadas de materia 

orgánica, fertilizaban; otras, amarillentas, arrastraban 

arenas sin nutrientes. Crónicas y memorias locales 

recuerdan que amplias zonas eran “anegadizas”.

5 Espinoza Soriano, W. (1973). Los grupos étnicos en la 
cuenca del Chuquimayo, siglos XV y XVI. Boletín del IFEA, 
2(3), 19–79. Arriaga, P. J. de. (1621/1910). Extirpación de la 
idolatría del Pirú. Gerónimo de Contreras. Lizárraga, R. de. 
(1595–1605/1946). Descripción de las Indias. Lima.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

338 339

Faced with this, the inhabitants chose to settle on 

natural or artificial elevations, guaranteeing safety 

and, at the same time, taking advantage of the fer-

tile soils left by the waters for short-cycle crops. This 

adaptation turned risk into opportunity.

The economy was also sustained by the exploitation 

of aquatic and terrestrial fauna:

n	 Fishing: rivers rich in fish such as bocachico, 

zúngaro, sábalo, tucunaré, and catfish, as 

well as shrimp, snails, caimans, and turtles.

n	 Hunting: deer and peccaries in dry forests 

and algarrobo groves, confirmed by bone 

remains found in excavations.

n	 Gathering: terrestrial mollusks such as 

“linguash” snails.

n	 Highland livestock: camelid remains suggest 

exchange with Andean regions.

This combination guaranteed animal proteins and 

vegetable carbohydrates, allowing sustainable se-

dentism in a fragile ecosystem.

A Pattern of Self-Sufficiency

The cultural continuity observed in the archaeolo-

gical strata indicates that Bagua did not suffer pro-

longed abandonments. The communities achieved 

stability through:

1.	 Mixed agriculture and staggered harvests.

2.	 Seasonal use of flooded lands.

3.	 Diversification through hunting and fishing.

4.	 Exchange with high zones to obtain tubers 

and camelids.

Human settlement in Bagua reveals a resilient sys-

tem, where associated agriculture, management 

of ecological tiers, adaptation to floods, and ex-

ploitation of local fauna and flora sustained stable 

communities. These villages not only survived in a 

challenging environment but transformed their envi-

ronmental conditions into opportunities, laying the 

foundations for exchange networks and ceremonial 

centers in strategic areas.

Settlements and Occupation Patterns

The analysis of Bagua phase settlements shows a 

pattern characterized by small, dispersed villages 

located in elevated places near watercourses. 

This scheme reflects both environmental 

adaptation strategies and specific forms of 

social and economic organization. Settlements 

were located near rivers, ravines, or springs, 

but not in flood-prone areas. They preferred 

hills, promontories, or mounds—natural or 

culturally accumulated—that ensured protection 

from floods, good drainage, less heat, and 

nearby access to water. This location combines 

functionality and conscious adaptation to the 

Frente a ello, los pobladores eligieron asentarse en 

elevaciones naturales o artificiales, garantizando segu-

ridad y, al mismo tiempo, aprovechando los suelos fér-

tiles dejados por las aguas para cultivos de ciclo corto. 

Esta adaptación convirtió el riesgo en oportunidad.

La economía se sustentaba también en la explota-

ción de fauna acuática y terrestre:

n	 Pesca: ríos ricos en peces como bocachico, 

zúngaro, sábalo, tucunaré y bagre, además 

de camarones, caracoles, caimanes y 

tortugas.

n	 Caza: venados y sajinos en bosques secos y 

algarrobales, confirmados por restos óseos 

hallados en excavaciones.

n	 Recolección: moluscos terrestres como los 

caracoles “linguash”.

n	 Ganado de altura: restos de camélidos 

sugieren intercambio con regiones andinas.

Esta combinación garantizaba proteínas animales y 

carbohidratos vegetales, permitiendo un sedentaris-

mo sostenible en un ecosistema frágil.

Un patrón de autosuficiencia

La continuidad cultural observada en los estratos ar-

queológicos indica que Bagua no sufrió abandonos 

prolongados. Las comunidades lograron estabilidad 

mediante:

1.	 Agricultura mixta y cosechas escalonadas.

2.	 Uso estacional de tierras inundadas.

3.	 Diversificación a través de caza y pesca.

4.	 Intercambio con zonas altas para obtener 

tubérculos y camélidos.

El poblamiento humano en Bagua revela un sistema 

resiliente, donde la agricultura asociada, la gestión de 

pisos ecológicos, la adaptación a las inundaciones y el 

aprovechamiento de fauna y flora locales sostuvieron 

comunidades estables. Estas aldeas no solo sobrevi-

vieron en un medio desafiante, sino que transforma-

ron sus condiciones ambientales en oportunidades, 

sentando las bases para redes de intercambio y cen-

tros ceremoniales en zonas estratégicas.

Asentamientos y patrones de ocupación

El análisis de los asentamientos de la fase Bagua 

muestra un patrón caracterizado por aldeas pe-

queñas y dispersas, situadas en lugares elevados 

próximos a cursos de agua. Este esquema refleja 

tanto estrategias de adaptación ambiental como 

formas específicas de organización social y econó-

mica. Los asentamientos se ubicaban junto a ríos, 

quebradas o manantiales, pero no en zonas inun-

dables. Preferían colinas, promontorios o montícu-

los —naturales o acumulados culturalmente— que 

aseguraban protección frente a inundaciones, 

buen drenaje, menor calor y acceso cercano a 

agua. Este emplazamiento combina funcionalidad 

y adaptación consciente al medio (Cobo, 1956; 

Acuarela documental de las formaciones geológicas en Morococha (4,750 msnm), Andes Centrales del Perú. Las expediciones 
científicas del naturalista italiano Antonio Raimondi durante el siglo XIX documentaron sistemáticamente la geografía, geología y 
recursos del territorio peruano, estableciendo las bases del conocimiento científico sobre los paisajes andino-amazónicos. / Docu-
mentary watercolor of geological formations in Morococha (4,750 masl), Central Andes of Peru. Italian naturalist Antonio Raimondi’s 
19th-century scientific expeditions systematically documented Peru’s geography, geology and resources, establishing the founda-
tions of scientific knowledge about Andean-Amazonian landscapes.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

340 341

environment6. The villages measured between 

50 × 100 m and 150 × 300 m, equivalent to 5–25 

domestic units. The dispersion in the Utcubamba 

basin indicates decentralized settlement, where 

each village functioned as a self-sufficient unit 

with access to farmland and local resources. The 

uniformity of pottery at different sites reveals, 

however, a strong cultural and technical bond 

between communities. No permanent remains are 

preserved, indicating that houses were built with 

perishable materials such as cane and branches, 

roofed with palm or straw. These structures were 

suited to the dry and warm climate and could be 

replaced after floods. Dwellings were arranged on 

top of mounds or on protected slopes, forming 

extended family groups, similar to incipient 

ayllus.

6 Cobo, B. (1956). Works of Father Bernabé Cobo of the So-
ciety of Jesus. Madrid: Atlas Editions. Vallée, L. (1972). Sub-
jective ecology as an essential element of verticality. In Proce-
edings of the XXXIX International Congress of Americanists.

Economy and Self-Sufficiency

The village economy combined diversified 

agriculture, fishing, and hunting, oriented to 

local consumption but with surplus production 

for exchange. Fragments of marine shells and 

camelid bones prove contacts with the coast and 

the highlands, situating Bagua in goods circulation 

networks despite the modesty of its villages. 

Although Bagua lacked monumental architecture, 

each village likely had local ritual spaces linked 

to minor huacas. The Andean tradition suggests 

that each community had its sanctuary, reinforcing 

collective identities. Pottery with feline and 

geometric symbols reflects shared religious 

practices, inscribed in the worldview of the 

Andean Formative. Rivers offered water, fishing, 

and fertile soils after floods; dry forests provided 

hunting, fruits, and firewood. Living in elevated 

places can be interpreted not only as a protection 

strategy but also as a symbolic act of proximity to 

natural forces considered sacred, consistent with 

the Andean conception of landscape.

Interaction Between Villages

Although self-sufficient, villages maintained constant 

ties. Their proximity, river mobility, and material 

similarity indicate kinship networks, alliances, 

and shared celebrations. These relationships 

strengthened a common cultural identity, expressed 

in the Bagua ceramic style.

The Bagua occupation pattern is defined by:

n	 Small, dispersed, and self-sufficient villages.

n	 Location on elevations near water.

n	 Perishable dwellings adapted to climate.

n	 Diversified economy with surpluses for exchange.

Vallée,1972)6. Las aldeas medían entre 50 × 100 m 

y 150 × 300 m, equivalentes a 5–25 unidades do-

mésticas. La dispersión en la cuenca del Utcubam-

ba indica un poblamiento descentralizado, donde 

cada aldea funcionaba como unidad autosuficiente 

con acceso a tierras de cultivo y recursos locales. 

La uniformidad de la cerámica en los distintos si-

tios revela, sin embargo, un fuerte vínculo cultural 

y técnico entre comunidades. No se conservan 

restos permanentes, lo que indica que las casas se 

construían con materiales perecederos como caña 

y ramas, techadas con palma o paja. Estas estruc-

turas eran adecuadas al clima seco y cálido, y po-

dían reemplazarse tras inundaciones. Las viviendas 

se disponían en la cima de montículos o en laderas 

protegidas, formando conjuntos familiares exten-

sos, semejantes a ayllus incipientes.

6 Cobo, B. (1956). Obras del P. Bernabé Cobo de la Com-
pañía de Jesús. Madrid: Ediciones Atlas. Vallée, L. (1972). La 
ecología subjetiva como elemento esencial de la verticalidad. 
En Actas del XXXIX Congreso Internacional de Americanistas.

Economía y autosuficiencia

La economía aldeana combinaba agricultura diversifica-

da, pesca y caza, orientada al consumo local pero con 

producción de excedentes para intercambio. Fragmen-

tos de conchas marinas y huesos de camélidos prueban 

contactos con la costa y la sierra, lo que sitúa a Bagua 

en redes de circulación de bienes pese a la modestia de 

sus aldeas. Aunque Bagua carecía de arquitectura mo-

numental, es probable que cada aldea contara con es-

pacios rituales locales vinculados a huacas menores. La 

tradición andina sugiere que cada comunidad tenía su 

santuario, reforzando identidades colectivas. La cerámi-

ca con símbolos felínicos y geométricos refleja prácticas 

religiosas compartidas, inscritas en la cosmovisión del 

Formativo andino. Los ríos ofrecían agua, pesca y suelos 

fértiles tras las crecidas; los bosques secos aportaban 

caza, frutos y leña. El habitar en lugares elevados puede 

interpretarse no solo como estrategia de protección, 

sino también como acto simbólico de cercanía con fuer-

zas naturales consideradas sagradas, en coherencia con 

la concepción andina del paisaje.

Interacción entre aldeas

Aunque autosuficientes, las aldeas mantenían vín-

culos constantes. Su proximidad, la movilidad fluvial 

y la similitud material indican redes de parentesco, 

alianzas y celebraciones compartidas. Estas relacio-

nes fortalecieron una identidad cultural común, ex-

presada en el estilo cerámico Bagua.

El patrón de ocupación bagüino se define por:

n	 Aldeas pequeñas, dispersas y autosuficientes.

n	 Emplazamiento en elevaciones cercanas al agua.

n	 Viviendas perecederas adaptadas al clima.

n	 Economía diversificada con excedentes para 

intercambio.

Vasija ceremonial con cuello antro-
pomorfo y decoración policroma. 

Cultura Bagua, Casual. Bagua operó 
como centro de convergencia entre 
Amazonía, Andes y costa durante el 

Formativo Medio, evidenciando tem-
pranas redes de integración paleoa-
mazónica. / Ceremonial vessel with 

anthropomorphic neck and polychro-
me decoration. Bagua Culture, Casual 

Bagua operated as a convergence 
center between Amazon, Andes and 
coast during the Middle Formative, 

demonstrating early Paleo-Amazonian 
integration networks.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

342 343

n	 Local ritual practices embedded in formative 

worldview.

Together, Bagua reflects a decentralized but cohe-

sive village society, sustained by adaptive strategies 

and interaction networks that integrated the Andes 

and Amazon.

Communication Networks and Interregional 
Contact

One of the most revealing aspects of the study of 

Bagua is its strategic position in the network of rou-

tes that articulated the Amazon, the Andes, and the 

northern coast of Peru. The Utcubamba valley and its 

confluence with the Marañón form a natural corridor 

that allowed the movement of people, goods, and 

cultural symbols during the Formative. Archaeolo-

gical evidence, together with ethnohistorical and 

ethnographic testimonies, allow us to reconstruct 

Bagua’s function as a port of interregional commu-

nication and as a point of interaction in far-reaching 

networks7.

The River Network as Articulating Axis

The Marañón, Utcubamba, and Chinchipe rivers 

constituted the main communication arteries. Far 

from being barriers, these currents were intensively 

used by local populations through canoes and rafts. 

Navigation was complemented by mastery of swim-

ming, described by Spanish chroniclers with astoni-

shment: men and women could cross torrential rivers 

carrying their belongings on their heads or in one 

hand, swimming several leagues without rest.

The use of waterways facilitated mobility in an 

environment characterized by dense vegetation 

7 Cieza de León, P. (1553/1965). Chronicle of Peru. Lima: 
PUCP. Vásquez de Espinoza, A. (1629/1948). Compendium 
and description of the West Indies. Smithsonian Institution. 
Collier, D., & Murra, J. V. (1943). Survey and excavations in 
southern Ecuador. Field Museum.

n	 Prácticas rituales locales insertas en la 

cosmovisión formativa.

En conjunto, Bagua refleja una sociedad aldeana 

descentralizada pero cohesionada, sostenida en 

estrategias adaptativas y redes de interacción que 

integraban Andes y Amazonía.

Redes de comunicación y contacto interregional

Uno de los aspectos más reveladores del estudio de 

Bagua es su posición estratégica en el entramado de 

rutas que articulaban la Amazonía, los Andes y la costa 

norte del Perú. El valle del Utcubamba y su confluencia 

con el Marañón conforman un corredor natural que 

permitió el movimiento de personas, bienes y símbolos 

culturales durante el Formativo. Las evidencias arqueo-

lógicas, junto con testimonios etnohistóricos y etnográ-

ficos, permiten reconstruir la función de Bagua como 

un puerto de comunicación interregional y como punto 

de interacción en redes de gran alcance (Vásquez de 

Espinoza,1629; Collier & Murra, 1943)7.

La red fluvial como eje articulador

Los ríos Marañón, Utcubamba y Chinchipe constitu-

yeron las principales arterias de comunicación. Lejos 

de ser barreras, estas corrientes fueron utilizadas 

intensamente por las poblaciones locales mediante 

canoas y balsas. La navegación era complementada 

por el dominio de la natación, descrito por cronistas 

españoles con asombro: hombres y mujeres podían 

cruzar ríos caudalosos cargando sus pertenencias so-

bre la cabeza o en una mano, nadando varias leguas 

sin descanso.

El uso de vías fluviales facilitaba la movilidad en un 

medio caracterizado por la densa vegetación y las 

7 Cieza de León, P. (1553/1965). Crónica del Perú. Lima: 
PUCP. Vásquez de Espinoza, A. (1629/1948). Compendio y 
descripción de las Indias Occidentales. Smithsonian Insti-
tution. Collier, D., & Murra, J. V. (1943). Survey and excava-
tions in southern Ecuador. Field Museum.

Arteria fluvial principal conectando Andes con la Amazonía. El 
Marañón recibe al Utcubamba cerca de Bagua, donde socieda-
des del Formativo Medio como Bagua establecieron nodos es-
tratégicos articulando las redes de intercambio paleoamazónico 
durante milenios. / Main fluvial artery connecting Andes with 
Amazonia. The Marañón receives the Utcubamba near Bagua, 
where Middle Formative societies like Bagua established strate-
gic nodes articulating Paleo-Amazonian exchange networks for 
millennia.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

344 345

and difficult terrain. Land routes were secondary 

to the efficiency of water transport, which allowed 

connecting dispersed villages and accessing distant 

regions.

The Marañón basin, in particular, functioned as a 

longitudinal corridor linking:

n	 To the north, with the inter-Andean valleys of 

southern Ecuador.

n	 To the east, with the Amazon rainforest and 

the Amazon basin.

n	 To the south, with Cajamarca and the 

northern Andes.

n	 To the west, with the northern coast, through 

passages such as Huancabamba and 

Ayabaca.

Bagua, located at the center of this system, became 

an articulating node of communication and contact.

Connections to Southern Ecuador

Numerous chroniclers and travelers recorded that 

routes from Bagua and Jaén departed toward Loja 

and the southern Ecuadorian highlands. These 

connections were made via the Chinchipe River or 

the Tabaconas, both tributaries of the Marañón. 

Documents from the 18th century mention that 

Brazilian travelers ascended the Marañón and reached 

Chachapoyas, precisely through these valleys.

In pre-Hispanic times, the ceramic complexes of 

Cerro Narrío and Monjashuaico, in the southern hi-

ghlands of Ecuador, show clear stylistic affinities with 

Bagua, confirming the existence of intense cultural 

exchanges. Geographic proximity and ecological 

similarity explain the continuity of shared traditions.

Connections to the Amazon

The lower course of the Marañón connected Bagua 

with the Amazon rainforest. In the 19th century, trave-

lers such as Raimondi described expeditions that des-

cended the Marañón to Iquitos. Even in the 20th cen-

tury, Bagua exported cattle on rafts to the Amazon, 

demonstrating the continuity of these river routes.

In the Formative, this route would have allowed 

access to Amazonian products such as feathers, pig-

ments, tropical fruits, and medicines. The presence 

of feline symbols in Bagua pottery suggests that, 

in addition to material goods, ideas and religious 

motifs of wide resonance in the Amazonian-Andean 

world also circulated.

Connections to the Andes

To the south, Bagua communicated with 

Cajamarca through the Chotano valley. Chronicles 

such as that of Cieza de León relate that Alonso 

de Alvarado, in his expedition to Chachapoyas, 

crossed this route, confronting populations 

that defended the passage of the Utcubamba. 

Currently, this route continues to be used for the 

movement of people and goods between Chota, 

Cutervo, and Bagua-Jaén.

These connections explain the presence of Bagua 

pottery at the ceremonial center of Pacopampa, 

located in the highlands of Cajamarca. Bagua, in 

this sense, provided lowland products (such as 

tropical fruits or Amazonian fauna) in exchange for 

highland goods (camelids, tubers, obsidian).

Connections to the Northern Coast

The populations of Bagua also maintained contact 

with the northern Peruvian coast. Two main routes 

are mentioned in the sources:

dificultades del terreno. Las rutas terrestres eran se-

cundarias frente a la eficiencia del transporte acuáti-

co, que permitía conectar aldeas dispersas y acceder 

a regiones distantes.

La cuenca del Marañón, en particular, funcionaba 

como un corredor longitudinal que enlazaba:

n	 Al norte, con los valles interandinos del sur 

de Ecuador.

n	 Al este, con la selva amazónica y la cuenca 

del Amazonas.

n	 Al sur, con Cajamarca y los Andes 

septentrionales.

n	 Al oeste, con la costa norte, a través de 

pasos como Huancabamba y Ayabaca.

Bagua, ubicada en el centro de este sistema, se convir-

tió en un nodo articulador de comunicación y contacto.

Conexiones hacia el sur del Ecuador

Numerosos cronistas y viajeros registraron que des-

de Bagua y Jaén partían rutas hacia Loja y la sierra 

sur ecuatoriana. Estas conexiones se realizaban por 

el río Chinchipe o por el Tabaconas, ambos afluentes 

del Marañón. Documentos del siglo XVIII mencionan 

que viajeros brasileños remontaron el Marañón y 

llegaron hasta Chachapoyas, atravesando precisa-

mente por estos valles.

En época prehispánica, los complejos cerámicos 

de Cerro Narrío y Monjashuaico, en la sierra sur del 

Ecuador, presentan claras afinidades estilísticas con 

Bagua, lo que confirma la existencia de intercambios 

culturales intensos. La proximidad geográfica y la 

similitud ecológica explican la continuidad de tradi-

ciones compartidas.

Conexiones hacia la Amazonía

El curso bajo del Marañón comunicaba a Bagua con 

la selva amazónica. En el siglo XIX, viajeros como 

Raimondi describieron expediciones que descen-

dían por el Marañón hasta Iquitos. Incluso en el 

siglo XX, Bagua exportaba ganado en balsas hacia 

la Amazonía, lo que demuestra la continuidad de 

estas rutas fluviales.

En el Formativo, esta vía habría permitido el acceso 

a productos amazónicos como plumas, pigmentos, 

frutos tropicales y medicinas. La presencia de sím-

bolos felínicos en la cerámica bagüina sugiere que, 

además de bienes materiales, circulaban también 

ideas y motivos religiosos de amplia resonancia en el 

mundo amazónico-andino.

Conexiones hacia los Andes

Hacia el sur, Bagua se comunicaba con Cajamarca 

a través del valle del Chotano. Crónicas como la de 

Cieza de León relatan que Alonso de Alvarado, en 

su expedición a Chachapoyas, cruzó por esta ruta, 

enfrentándose a poblaciones que defendían el paso 

del Utcubamba. En la actualidad, esta ruta sigue 

siendo utilizada para el movimiento de personas y 

bienes entre Chota, Cutervo y Bagua-Jaén.

Estas conexiones explican la presencia de cerámica 

Bagua en el centro ceremonial de Pacopampa, ubi-

cado en la sierra de Cajamarca. Bagua, en este senti-

do, aportaba productos de tierras bajas (como frutos 

tropicales o fauna amazónica) a cambio de bienes de 

altura (camélidos, tubérculos, obsidiana).

Conexiones hacia la costa norte

Las poblaciones de Bagua también mantenían con-

tacto con la costa norte peruana. Dos rutas principa-

les se mencionan en las fuentes:



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

346 347

1.	 Through Ayabaca, following the course of 

the Canchis River.

2.	 Through Huancabamba, which connected 

with the Piura and Chira valleys.

The exchange is evidenced by the finding of 

marine shells at formative sites in the Utcubamba 

valley, indicating sustained traffic with the coast. 

Shells, used as ornaments or ritual instruments, 

were highly valued goods in Andean contexts. 

Likewise, obtaining salt required trips to the Piura 

coast or to the “black salt town” on the banks of 

the Marañón.

The Strategic Position of Bagua

The location of Bagua allows us to understand its im-

portance in the interregional network. It functioned 

as a convergence point of four main directions:

1.	 North: populations of southern Ecuador, 

integrated by river and land routes.

2.	 East: access to the Amazonia, with tropical 

goods and routes to the Amazon.

3.	 South: connection with Cajamarca and the 

northern Andes, through Chotano.

4.	 West: link to the northern coast, through 

Huancabamba and Ayabaca.

This crossroads of routes made Bagua a space of 

permanent flow of goods and people, where pro-

ducts, artistic styles, and ritual practices from diffe-

rent regions met.

The Role of Communication Routes in the 
Formative

Interregional articulation was not limited to 

material exchange. The routes also functioned as 

channels for the transmission of ideas, symbols, 

and technologies. Bagua pottery shows affinities 

with styles from Ecuador, the Cajamarca highlands, 

and the northern coast, reflecting the circulation 

of artisans, decorative techniques, and religious 

concepts.

The importance of mobility is also appreciated 

in the stylistic uniformity of pottery within the 

Utcubamba valley. Constant contact between 

dispersed villages allowed the consolidation of a 

shared cultural identity, while exchange with distant 

regions enriched the symbolic repertoire.

Mobility and Territoriality

Ethnohistorical sources indicate that groups in the 

region, such as the Pacamuros of Zamora, had 

“well-delimited waters and hunting and gathering 

lands.” This suggests that, despite mobility, 

there was a sense of defined territoriality, where 

each community controlled certain resources. 

Interregional interaction was then carried out 

1.	 Por Ayabaca, siguiendo el curso del río Canchis.

2.	 Por Huancabamba, que conectaba con los valles 

de Piura y Chira.

El intercambio se evidencia en el hallazgo de con-

chas marinas en sitios formativos del valle del Ut-

cubamba, lo que indica un tráfico sostenido con la 

costa. Las conchas, utilizadas como adornos o ins-

trumentos rituales, eran bienes altamente valorados 

en contextos andinos. Asimismo, la obtención de 

sal requería viajes hacia la costa de Piura o hacia el 

“pueblo de la sal negra” en la ribera del Marañón.

La posición estratégica de Bagua

La ubicación de Bagua permite comprender su impor-

tancia en la red interregional. Funcionaba como un pun-

to de convergencia de cuatro direcciones principales:

1.	 Norte: poblaciones del sur de Ecuador, inte-

gradas por rutas fluviales y terrestres.

2.	 Este: acceso a la Amazonia, con bienes tropi-

cales y rutas hacia el Amazonas.

3.	 Sur: conexión con Cajamarca y los Andes 

septentrionales, a través del Chotano.

4.	 Oeste: vínculo con la costa norte, mediante 

Huancabamba y Ayabaca.

Este cruce de rutas convirtió a Bagua en un espacio 

de flujo permanente de bienes y personas, donde se 

encontraban productos, estilos artísticos y prácticas 

rituales de distintas regiones.

El papel de las vías de comunicación en el 
Formativo

La articulación interregional no se limitaba al inter-

cambio material. Las rutas funcionaban también 

como canales de transmisión de ideas, símbolos y 

tecnologías. La cerámica bagüina muestra afinidades 

con estilos de Ecuador, de la sierra cajamarquina y 

de la costa norte, lo que refleja la circulación de arte-

sanos, técnicas decorativas y conceptos religiosos.

La importancia de la movilidad se aprecia también 

en la uniformidad estilística de la cerámica dentro 

del valle del Utcubamba. El contacto constante entre 

aldeas dispersas permitió la consolidación de una 

identidad cultural compartida, mientras que el inter-

cambio con regiones lejanas enriqueció el repertorio 

simbólico.

Movilidad y territorialidad

Las fuentes etnohistóricas indican que grupos de 

la región, como los Pacamuros del Zamora, tenían 

“aguas y tierras de caza y recolección bien delimita-

das”. Esto sugiere que, pese a la movilidad, existía 

un sentido de territorialidad definida, donde cada 

comunidad controlaba ciertos recursos. La interac-

ción interregional se realizaba entonces a través de 

Cántaro con representación antropomorfa mo-
delada y pintura lineal. Esta pieza ejemplifica la 
tradición alfarera Bagua del nororiente pe-
ruano, donde el sitio de Casual constituyó un 
nodo clave en las conexiones interregionales 
del Formativo Medio, articulando intercambios 
entre ecosistemas amazónicos y andinos. Cul-
tura bagua, Casual. / Jar with modeled anthro-
pomorphic representation and linear paint. This 
piece exemplifies the Bagua pottery tradition 
of northeastern Peru, where the Casual site 
constituted a key node in Middle Formative in-
terregional connections, articulating exchanges 
between amazonian and andean ecosystems. 
Bagua Culture, Casual.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

348 349

through pacts and exchange networks, rather than 

through direct territorial expansion.

This model reinforces the idea of Bagua as a village 

society without state centralization, but deeply 

integrated into contact networks.

Socioeconomic Inferences and Ceremonial 
Centers

The study of Bagua allows us to infer aspects 

of social, economic, and religious organization 

beyond domestic life. These communities, although 

village-based and dispersed, were integrated 

into exchange networks and regional ceremonial 

circuits, revealing a notable degree of complexity8.

The villages, of 5 to 25 dwellings, functioned as 

self-sufficient units with access to land, water, and 

forest resources. Associated agriculture (maize, 

cassava, beans, sweet potato, papaya) guaranteed 

diversity and stability, complemented by fishing 

and hunting. However, self-sufficiency did not mean 

isolation: the presence of exotic goods such as 

marine shells, Amazonian pigments, and camelid 

bones evidences a system of regional exchange. 

Agricultural or fishing surpluses, along with pottery, 

would have circulated as currency.

Some products had special value and reinforced inci-

pient hierarchies:

n	 Marine shells, used in ornaments and rituals, 

from the coast.

n	 Amazonian feathers and pigments, of high 

ceremonial value.

8 Burger, R. L., & Asaro, F. (1977). Analysis of significant 
features in obsidian from the central Andes. Journal of the 
National Museum, 43, 281–325. Rowe, J. H. (1967). A report 
on the government of the Incas from 1551. Peruvian Journal 
of Culture, 9–10, 27–39.

pactos y redes de intercambio, más que por expan-

sión territorial directa.

Este modelo refuerza la idea de Bagua como una 

sociedad aldeana sin centralización estatal, pero pro-

fundamente integrada en redes de contacto.

Inferencias socioeconómicas y centros 
ceremoniales

El estudio de Bagua permite inferir aspectos de or-

ganización social, económica y religiosa más allá de 

la vida doméstica. Estas comunidades, aunque al-

deanas y dispersas, estaban integradas en redes de 

intercambio y en circuitos ceremoniales regionales, 

lo que revela un grado notable de complejidad (Bur-

ger & Asaro, 1977; Rowe;1967)8.

Las aldeas, de 5 a 25 viviendas, funcionaban como 

unidades autosuficientes con acceso a tierras, agua 

y recursos forestales. La agricultura asociada (maíz, 

yuca, frijol, camote, papaya) garantizaba diversidad 

y estabilidad, complementada por pesca y caza. Sin 

embargo, la autosuficiencia no significaba aislamien-

to: la presencia de bienes exóticos como conchas 

marinas, pigmentos amazónicos y huesos de camé-

lidos evidencia un sistema de intercambio regional. 

Excedentes agrícolas o pesqueros, junto con cerámi-

ca, habrían circulado como moneda de cambio.

Algunos productos tenían un valor especial y reforza-

ban jerarquías incipientes:

n	 Conchas marinas, utilizadas en adornos y 

rituales, procedentes de la costa.

n	 Plumas y pigmentos amazónicos, de alto 

valor ceremonial.

8  Burger, R. L., & Asaro, F. (1977). Análisis de rasgos sig-
nificativos en la obsidiana de los Andes centrales. Revista 
del Museo Nacional, 43, 281–325. Rowe, J. H. (1967). Un 
memorial del gobierno de los Incas del año 1551. Revista 
Peruana de Cultura, 9–10, 27–39.

n	 Camélidos y obsidiana, de zonas altas, 

usados como alimento, ornamentos y 

herramientas.

n	 Sal, obtenida en Piura o en el Marañón, 

esencial para la conservación.

La redistribución de estos bienes probablemente 

estaba en manos de líderes locales, quienes conso-

lidaban su prestigio mediante el control de recursos 

simbólicos.

Centros ceremoniales y redes regionales

Aunque Bagua carecía de arquitectura monumental, 

mantenía vínculos estrechos con centros mayores:

n	 Pacopampa, en Cajamarca, con plazas hun-

didas y templos, recibió cerámica Bagua en 

sus contextos, prueba de la participación en 

circuitos rituales.

n	 Kunturwasi, con arquitectura ceremonial y 

orfebrería temprana, habría intercambiado 

bienes e ideología con Bagua.

n	 Camelids and obsidian, from high zones, 

used as food, ornaments, and tools.

n	 Salt, obtained in Piura or on the Marañón, 

essential for preservation.

The redistribution of these goods was probably in 

the hands of local leaders, who consolidated their 

prestige through control of symbolic resources.

Ceremonial Centers and Regional Networks

Although Bagua lacked monumental architecture, it 

maintained close ties with major centers:

n	 Pacopampa, in Cajamarca, with sunken pla-

zas and temples, received Bagua pottery in 

its contexts, proof of participation in ritual 

circuits.

n	 Kunturwasi, with ceremonial architecture 

and early goldwork, would have exchanged 

goods and ideology with Bagua.

Objeto ceremonial de elite con base 
pedestal y decoración geométrica in-
cisa. Cerro Narrío operó como centro 
estratégico de intercambio Costa-Sie-

rra-Amazonía durante el Formativo, 
manteniendo vínculos con sociedades 
del nororiente peruano como Bagua, 
demostrando las tempranas redes de 

integración paleoamazónica. / Elite 
ceremonial object with pedestal base 

and incised geometric decoration. 
Cerro Narrío operated as a strategic 

exchange center linking Coast-Sie-
rra-Amazon during the Formative 

period, maintaining connections with 
northeastern Peruvian societies such 

as Bagua, demonstrating early Paleoa-
mazonian integration networks.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

350 351

Estos centros actuaban como polos de convergen-

cia, donde comunidades de distintos pisos ecológi-

cos se reunían en festividades colectivas, llevando 

productos locales y recibiendo ideología y bienes 

de prestigio. Bagua aportaba recursos tropicales a 

cambio de conocimientos, tecnologías y legitimidad 

ritual.

Religión y sociedad

La cerámica bagüina refleja la integración en una 

cosmovisión panandina. El felino, símbolo de fuerza 

y poder chamánico, aparece en incisiones y pinturas, 

junto con motivos geométricos que expresaban dua-

lidad y orden cósmico. Cada aldea, además de ser 

unidad productiva, era también unidad ritual, orga-

nizada en torno a huacas locales situadas en mon-

tículos y asociadas a fuerzas naturales consideradas 

sagradas. El patrón de asentamientos dispersos y 

pequeños sugiere una organización descentralizada 

basada en parentesco. Sin embargo, la integración 

en redes de intercambio y ceremonias regionales 

revela la existencia de líderes locales que combina-

ban funciones económicas y rituales. Su autoridad se 

sustentaba en:

1.	 El control de bienes de prestigio.

2.	 El conocimiento chamánico y ritual.

3.	 La capacidad de movilizar trabajo comunal.

Este modelo se asemeja a una jefatura incipiente, sin 

centralización estatal, pero con jerarquías visibles en 

el prestigio y la ritualidad.

La relación con centros como Pacopampa permitía la 

difusión de ideologías religiosas, estilos cerámicos y 

símbolos comunes. La asistencia a festividades regio-

nales consolidaba la identidad cultural y reforzaba la 

cohesión entre aldeas dispersas.

Conclusiones

El estudio del Complejo Bagua realizado por Ruth 

Shady y Hermilio Rosas constituye una aportación 

decisiva para comprender la dinámica cultural del 

Formativo en la sierra norte del Perú. Excavaciones, 

prospecciones y análisis tipológicos permitieron 

definir una fase caracterizada por la adaptación 

a un medio ambiente singular, la producción 

cerámica altamente desarrollada, la vida en 

aldeas autosuficientes y la integración en redes 

multirregionales. Bagua se ubica en un ecosistema 

de bosque seco tropical, más cercano a la costa 

norte que a la Amazonía húmeda. El clima cálido, 

los suelos pobres y las inundaciones periódicas 

condicionaron la vida, pero las comunidades 

desarrollaron estrategias adaptativas: asentamientos 

en lugares elevados, agricultura diversificada 

con cultivos asociados (maíz, yuca, frijol, camote, 

papaya), aprovechamiento de suelos fertilizados 

por crecidas y uso de pesca, caza y recolección. 

Este modelo resiliente explica la continuidad de 

la ocupación y la estabilidad de las aldeas. Los 

patrones muestran aldeas pequeñas y dispersas, 

de 5 a 25 viviendas, situadas junto a cursos de 

agua pero en zonas altas para evitar inundaciones. 

Construidas con materiales perecederos, estas 

viviendas reflejaban una organización flexible en 

torno a grupos de parentesco y huacas locales. 

Aunque autosuficientes, las aldeas mantenían 

interacción constante, evidenciada en la uniformidad 

cerámica y en la circulación de bienes exóticos 

(Meggers,1976)9.

La cerámica es el rasgo más distintivo: incluye for-

mas abiertas y cerradas, con técnicas como incisión 

cortante, polícroma, superficial, pintada y pulido. Los 

motivos geométricos (bandas, triángulos, volutas) y 

felínicos (ojos, colmillos) expresan una cosmovisión 

compartida, vinculada a conceptos de dualidad y 

9 Meggers, B. J. (1976). Amazonia: hombre y cultura en un 
paraíso ilusorio. Siglo XXI Editores. 

These centers acted as convergence poles, where 

communities from different ecological tiers gathered 

in collective festivities, bringing local products and 

receiving ideology and prestige goods. Bagua pro-

vided tropical resources in exchange for knowledge, 

technologies, and ritual legitimacy.

Religion and Society

Bagua pottery reflects integration into a pan-An-

dean worldview. The feline, symbol of strength and 

shamanic power, appears in incisions and paintings, 

along with geometric motifs that expressed duality 

and cosmic order. Each village, in addition to being 

a productive unit, was also a ritual unit, organized 

around local huacas located on mounds and associa-

ted with natural forces considered sacred. The pat-

tern of dispersed and small settlements suggests a 

decentralized organization based on kinship. Howe-

ver, integration into exchange networks and regional 

ceremonies reveals the existence of local leaders 

who combined economic and ritual functions. Their 

authority was based on:

1.	 Control of prestige goods.

2.	 Shamanic and ritual knowledge.

3.	 Ability to mobilize communal labor.

This model resembles an incipient chiefdom, without 

state centralization, but with hierarchies visible in 

prestige and rituality.

The relationship with centers like Pacopampa 

allowed the dissemination of religious ideologies, 

ceramic styles, and common symbols. Attendance at 

regional festivities consolidated cultural identity and 

reinforced cohesion among dispersed villages.

Conclusions

The study of the Bagua Complex carried out by Ruth 

Shady and Hermilio Rosas constitutes a decisive 

contribution to understanding the cultural dynamics 

of the Formative in the northern highlands of Peru. 

Excavations, surveys, and typological analyses made 

it possible to define a phase characterized by adap-

tation to a unique environment, highly developed 

ceramic production, life in self-sufficient villages, 

and integration into multi-regional networks. Bagua 

is located in a very dry tropical forest ecosystem, 

closer to the northern coast than to the humid Ama-

zon. The warm climate, poor soils, and periodic 

floods conditioned life, but communities developed 

adaptive strategies: settlements in elevated places, 

diversified agriculture with associated crops (maize, 

cassava, beans, sweet potato, papaya), exploitation 

of soils fertilized by floods, and use of fishing, hun-

ting, and gathering. This resilient model explains the 

continuity of occupation and the stability of villages. 

The patterns show small, dispersed villages of 5 to 

25 dwellings, located near watercourses but in high 

areas to avoid floods. Built with perishable mate-

rials, these dwellings reflected flexible organization 

around kinship groups and local huacas. Although 

self-sufficient, villages maintained constant interac-

tion, evidenced in ceramic uniformity and the circula-

tion of exotic goods9.

Pottery is the most distinctive feature: it includes 

open and closed forms, with techniques such as 

sharp incision, polychrome, surface, painted, and 

polished. Geometric motifs (bands, triangles, volutes) 

and feline (eyes, fangs) express a shared worldview, 

linked to concepts of duality and transformation. 

Technical uniformity suggests standardized, 

probably communal production, and its parallels 

with Pacopampa, Kotosh, Huancabamba, and Cerro 

Narrío reveal a northern Andean stylistic tradition. In 

9 Meggers, B. J. (1976). Amazonia: Man and culture in an 
illusory paradise. Siglo XXI Publishers.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

352 353

transformación. La uniformidad técnica sugiere pro-

ducción estandarizada, probablemente comunitaria, 

y sus paralelos con Pacopampa, Kotosh, Huanca-

bamba y Cerro Narrío revelan una tradición estilística 

norte andina. En contraste, la industria lítica fue re-

ducida, centrada en pulidores simples.

La ubicación de Bagua en la confluencia del 

Marañón, Utcubamba y Chinchipe la convirtió en un 

nodo estratégico. Sus conexiones se extendían: al 

norte, con el sur de Ecuador, compartiendo estilos 

y tradiciones; al este, con la Amazonía, de donde 

provenían plumas, pigmentos y frutos tropicales; 

al sur, con Cajamarca y centros ceremoniales como 

Pacopampa y Kunturwasi; al oeste, con la costa 

norte, de donde obtenía conchas marinas y sal. Estas 

rutas permitieron no solo el intercambio de bienes 

materiales, sino también la circulación de símbolos 

e ideologías. Bagua fue una sociedad aldeana 

compleja, descentralizada pero cohesionada. 

Aunque carente de monumentalidad propia, 

participaba en ceremonias regionales en centros 

mayores, donde aportaba productos tropicales y 

recibía ideología y bienes suntuosos. La religión 

actuaba como eje de cohesión, expresada en huacas 

locales y en la iconografía felínica y geométrica 

de la cerámica. Los líderes rituales o chamanes, 

mediadores con lo sagrado, reforzaban su autoridad 

mediante el control de bienes de prestigio.

contrast, the lithic industry was reduced, centered on 

simple polishers.

The location of Bagua at the confluence of the 

Marañón, Utcubamba, and Chinchipe made it a 

strategic node. Its connections extended: to the 

north, with southern Ecuador, sharing styles and 

traditions; to the east, with the Amazon, from where 

feathers, pigments, and tropical fruits came; to the 

south, with Cajamarca and ceremonial centers such 

as Pacopampa and Kunturwasi; to the west, with 

the northern coast, from where it obtained marine 

shells and salt. These routes allowed not only the 

exchange of material goods but also the circulation 

of symbols and ideologies. Bagua was a complex 

village society, decentralized but cohesive. Although 

lacking its own monumentality, it participated in 

regional ceremonies at major centers, where it 

provided tropical products and received ideology 

and sumptuous goods. Religion acted as an axis of 

cohesion, expressed in local huacas and in the feline 

and geometric iconography of pottery. Ritual leaders 

or shamans, mediators with the sacred, reinforced 

their authority through control of prestige goods.

El monolito en Kuntur Wasi en Cajamarca, es una plataforma ceremonial con iconografía felínica (1100-50 a.C.). Centro 
formativo de la sierra norte que mantuvo vínculos con sociedades contemporáneas del nororiente como Bagua, parti-
cipando en redes de intercambio entre costa, Andes y Amazonía. / Monolith at Kuntur Wasi in Cajamarca is a ceremo-
nial platform with feline iconography (1100-50 BC). Formative center of northern highlands that maintained links with 
contemporary northeastern societies like Bagua, participating in exchange networks among coast, Andes and Amazon.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

354 355

Amazonia, perspectivas sobre 
una selva «construida»
Amazonia, perspectives on a 
«constructed» forest
STÉPHEN ROSTAIN Amazonia es el reino de la flora, la tierra y el 

agua. No hay castillos de piedra tallada, ni tem-

plos o pirámides de roca pulida, ni plazas que alber-

guen estelas o estatuas de piedra. No, la Amazonia 

no tiene edificios antiguos «sólidos» puesto que los 

pueblos amazónicos fueron genios de la arquitectura 

monumental en tierra. Excavaban, esculpían y trans-

formaban inteligentemente el suelo para adaptarlo a 

sus necesidades. Además, su profundo conocimien-

to del entorno les permitió diseñar un nuevo paisaje 

organizado por innumerables estructuras de tierra 

con diversas funciones. Más que una selva domes-

ticada, los pueblos crearon una selva parcialmente 

antropizada.

Una visión diferente de la selva amazónica 

Durante mucho tiempo, la antropología y la arqueo-

logía estuvieron dominadas por la idea de que un 

entorno restrictivo había impedido el florecimiento 

de las sociedades de la Amazonia. Se creía que el 

nivel cultural dependía únicamente de la geografía. 

Ahora sabemos que no es así y que la extrema bio-

diversidad de la mayor selva tropical del mundo va 

acompañada de una diversidad cultural igualmente 

rica. Recientes descubrimientos arqueológicos en los 

cuatro puntos cardinales de la inmensa región con-

firman la complejidad de las primeras civilizaciones 

tropicales y de su papel pionero en la aparición de 

rasgos tecnológicos esenciales y en el surgimiento 

de fenómenos socioculturales en América (Rostain & 

Jaimes Betancourt, 2025) (Fig. 1). 

Amazonia is the kingdom of flora, earth and 

water. There are no carved stone castles, no 

temples or pyramids of polished rock, and no plazas 

that house steles or stone statues. No, Amazonia 

does not have “solid” ancient buildings, because 

the Amazonian peoples were geniuses of monumen-

tal earthen architecture. They excavated, sculpted 

and intelligently transformed the soil to adapt it to 

their needs. Moreover, their profound knowledge 

of the environment allowed them to design a new 

landscape organized on the basis of countless earth 

structures with diverse functions. More than a do-

mesticated forest, these peoples created a partially 

anthropized forest.

A different vision of the Amazon rainforest

For a long time, anthropology and archaeology were 

dominated by the idea that a restrictive environment 

had prevented the flourishing of amazonian soci-

eties. It was believed that cultural level depended 

solely on geography. Now we know this is not the 

case and that the extreme biodiversity of the world’s 

largest tropical forest is accompanied by an equally 

rich cultural diversity. Recent archaeological dis-

coveries in the four cardinal points of this immense 

region confirm the complexity of the first tropical 

civilizations, as well as their pioneering role in the 

emergence of essential technological features and 

sociocultural phenomena in the American continent 

(Rostain & Jaimes Betancourt, 2025) (Fig. 1).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

356 357

Its extraordinary biodiversity, which scientists have 

been revealing for the past thirty years, has long hid-

den an equally rich cultural diversity. Many research-

ers saw this great humid desert as nothing more 

than a uniform human settlement, characterized by 

the presence of small archaic semi-nomadic tribes 

(Steward, 1948; Meggers, 1954, 1971). This opinion, 

as contemptuous as it was false, clouded the archae-

ologists’ judgment at the time; they thought that the 

cultural, epidemiological and demographic shock 

of the European invasion had led the great Andean 

and Mexican empires down a fatal path, so no one 

thought of comparing the ancient maya and incas to 

their current descendants. On the contrary, almost 

everyone assumed that in Amazonia the current way 

of life had always dominated, an idea that denied 

the possible existence of other more complex 

indigenous societies and, above all, a demograph-

ic decline of almost 90% of the population due to 

microbial impact (Denevan, 2014) which gave rise 

to ethnic regroupings and mixtures, with the conse-

quent emergence of reconstructed hybrid commu-

nities. However, like other tropical zones, this region 

Su extraordinaria biodiversidad que los científicos 

vienen revelando desde hace treinta años, ha ocultado 

durante mucho tiempo una diversidad cultural igual-

mente rica. Para muchos, este gran desierto húmedo 

no era más que un asentamiento humano uniforme, 

caracterizado por pequeñas tribus arcaicas seminó-

madas (Steward, 1948; Meggers, 1954, 1971). Esta 

opinión, tan despectiva como falsa, nubló en su día el 

juicio de los arqueólogos. Se admitía fácilmente que el 

choque cultural, epidemiológico y demográfico de la 

invasión europea había llevado a los grandes imperios 

andino y mexicano por un camino fatal, por lo que 

nadie comparaba a los mayas e incas antiguos con sus 

descendientes actuales; al contrario, en la Amazonia, 

casi todo el mundo asumía que el modo de vida actual 

había dominado siempre, negando así cualquier posi-

bilidad de otras sociedades indígenas más complejas 

y, sobre todo, una caída demográfica de casi el 90% 

de la población debido al impacto microbiano (Dene-

van, 2014), dando esto lugar a agrupaciones y mesti-

zajes étnicos, con la consiguiente aparición de comu-

nidades híbridas reconstruidas. Sin embargo, al igual 

que otras zonas tropicales, esta región alberga una 

houses enormous cultural diversity. For example, 

more than 300 indigenous languages belonging to 

some sixty linguistic families are still spoken in Ama-

zonia today, and there were probably many more at 

the time of the arrival of the first Europeans.

The spectacular advances of Amazonian archaeol-

ogy, which have been achieved thanks above all to 

interdisciplinary research, have revealed unsuspect-

ed secrets. Many of the most important technical 

innovations, essential social phenomena and unique 

artistic creations did not originate —as was usually 

thought— in the Andes or on the Pacific coast (until 

recently considered the only cradles of great South 

American civilizations) but in the Amazonia lowlands. 

Recent archaeology has proven the primordial role 

that Amazonian lands played in human develop-

ment. Crucial events such as the appearance of 

ceramics (Fig. 2), the complete sedentarization of 

human groups and plant domestication took place in 

Amazonia.

enorme diversidad cultural. Por ejemplo, todavía hoy 

se hablan en la Amazonia más de 300 lenguas indíge-

nas, pertenecientes a unas sesenta familias lingüísticas. 

Fueron probablemente muchas más en la época de la 

llegada de los primeros europeos. 

Los espectaculares avances de la arqueología ama-

zónica, gracias sobre todo a la investigación interdis-

ciplinaria, han revelado secretos insospechados. Mu-

chas de las innovaciones técnicas más importantes, 

fenómenos sociales esenciales y creaciones artísticas 

únicas no se originaron, como se solía pensar, en los 

Andes o en la costa del Pacífico –hasta hace poco 

consideradas las únicas cunas de las grandes civili-

zaciones sudamericanas–, sino en las tierras bajas de 

Amazonia. La arqueología reciente ha demostrado 

el papel primordial que desempeñaron las tierras 

amazónicas en el desarrollo humano. Eventos crucia-

les tales como la aparición de la cerámica (Fig. 2), la 

sedentarización completa y la domesticación de las 

plantas tuvieron lugar en la Amazonia.

Fig. 2. Alfarera Kichwa del valle del 
Pastaza, Ecuador, pintura de un reci-
piente (foto: S. Rostain) / Kichwa po-
tter from the Pastaza valley, Ecuador, 
painting a vessel (photo: S. Rostain).

Fig. 1. Mapa simplificado de 
innovaciones antiguas en la 
Amazonia, localización de 
sitios paleolíticos, fogones 
de alfarería, sitios iniciales 
de cultivo de maíz y áreas de 
domesticación de plantas. El 
color gris representa la exten-
sión actual de la selva tropical 
y la sigla “aP” indica una 
edad antes de ahora (dibu-
jo: S. Rostain). / Simplified 
map of ancient innovations 
in Amazonia, with location 
of paleolithic sites, pottery 
hearths, initial corn cultivation 
sites and plant domestication 
areas. The gray color rep-
resents the current extension 
of tropical forest and the ab-
breviation “aP” indicates an 
age before present (drawing:  
S. Rostain).

Población paleolítica / 
Paleolithic population

Primeras cerámicas / Early ceramics

Primeros maíces / Early corn

Hogar de domesticación / 
Home of domestication



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

358 359

Hasta la década de 1980, los arqueólogos creían que 

la cerámica más antigua de América procedía de los 

yacimientos de la cultura valdivia, en la costa pacífica 

de Ecuador, datados en 3500 a.C. (Meggers, Evans 

& Estrada, 1965). Sin embargo, esta certeza quedó 

en entredicho cuando se descubrió que la cerámica 

ya existía en la baja Amazonia desde hacía casi dos 

milenios. En la región de Santarém, los ocupantes de 

la cueva de Pedra Pintada probaron la cerámica hace 

7600 años, tal vez impulsados por la necesidad de 

cocinar las plantas que empezaban a cultivar (Roose-

velt et al., 1991). Más tarde, la cerámica también fue 

utilizada por los pescadores que vivían en montícu-

los de conchas a lo largo de la costa atlántica. 

Por otro lado, más que ninguna otra región de Amé-

rica o del mundo, la Amazonia fue un importante 

centro de domesticación de plantas. No menos de 

83 plantas nativas fueron domesticadas en diver-

sos grados, entre ellas la yuca, la batata, la piña, el 

tabaco, el chile y el cacao (Clement et al., 2015). El 

cacao fue domesticado y consumido en el sur de 

Ecuador hace más de 5000 años, es decir, al menos 

1500 años antes que en México (Zarillo et al., 2018) 

(Fig. 3). La manipulación de las plantas durante más 

de 10 000 años por las poblaciones de las tierras 

bajas es asombrosa. ¿Cómo consiguieron basar su 

dieta en un tubérculo venenoso? A pesar de conte-

ner el devastador veneno cianuro, la mandioca es 

actualmente el alimento básico de muchos pueblos 

amazónicos. Para comerla sin peligro es necesario 

realizar toda una serie de operaciones: pelarla, ra-

llarla, escurrirla, tamizarla y cocinarla, para lo cual los 

indígenas inventaron herramientas muy sofisticadas 

de piedra, cerámica y cestería. 

Pero los primeros habitantes de la Amazonia hicieron 

mucho más que domesticar plantas. Todo el paisaje 

fue tocado, modificado y adaptado por el hombre. 

Los grupos nómadas de cazadores-recolectores, 

los pequeños agricultores móviles ocasionales 

o las grandes sociedades urbanas –todos ellos 

Until the 1980s, archaeologists believed that the 

oldest ceramics in America came from the valdivia 

culture sites on the Pacific coast of Ecuador, dated 

to 3500 BCE (Meggers, Evans & Estrada, 1965). 

However, this certainty was questioned after it was 

discovered that ceramics had already existed in the 

lower Amazonia for almost two millennia. In the 

Santarém region, the occupants of the Pedra Pintada 

cave began trying ceramics 7600 years ago, perhaps 

driven by the need to cook the plants they were 

beginning to cultivate (Roosevelt et al., 1991). Later, 

ceramics were also used by fishermen who lived on 

shell mounds along the Atlantic coast.

On the other hand, Amazonia was an important 

center of plant domestication, more than any other 

region of America or the world. No fewer than 83 

native plants were domesticated to various extents, 

including cassava, sweet potato, pineapple, tobacco, 

chili and cacao (Clement et al., 2015). Cacao was do-

mesticated and consumed in southern Ecuador more 

than 5000 years ago, which is at least 1500 years 

before than in Mexico (Zarillo et al., 2018) (Fig. 3). 

The manipulation of plants by lowland populations for 

more than 10 000 years is astonishing. How did they 

manage to base their diet on a poisonous tuber? 

Despite containing the devastating poison cyanide, 

cassava is currently the staple food of many ama-

zonian peoples. To eat it safely a series of different 

operations must be performed, i.e. peeling, grating, 

rinsing, sieving and cooking, and the indigenous 

people invented very sophisticated tools of stone, 

ceramics and basketry to this effect.

But the first inhabitants of Amazonia did much more 

than just domesticate plants. The entire landscape 

was altered and adapted by man. Nomadic groups 

of hunter-gatherers, small occasional mobile farmers 

or large urban societies —all of which have coexisted 

in the past— have contributed in shaping the land-

scape we see today, from the treetops to the depths 

of the soil. The tinkering of nomads with plants and 

han coexistido en el pasado– han contribuido a 

modelar el paisaje que vemos hoy, desde las copas 

de los árboles hasta las profundidades del suelo. 

El jugueteo de los nómadas con las plantas y las 

manipulaciones agrícolas de los agricultores han 

acabado por modificar la composición vegetal 

de una parte del bosque. Los efectos de esta 

antropización de la cubierta vegetal, a veces 

centenaria o incluso milenaria, perduran hasta 

nuestros días y aún pueden apreciarse, por ejemplo, 

en ciertas asociaciones de especies.

Los suelos también se han modificado, a veces hasta 

convertirse en terra preta (Fig. 4). Estas zonas de 

tierra negra, que se encuentran sobre todo a lo largo 

del río Amazonas y de los grandes ríos, son por su-

puesto el resultado de fenómenos bioquímicos natu-

rales, sin embargo; tienen su origen en las actividades 

the agricultural manipulations of farmers have ended 

up modifying the plant composition of part of the 

forest. The effects of this anthropization of the plant 

cover, sometimes centuries or even millennia old, 

persist to this day and can still be appreciated, for 

example, in some associations of species.

The soils have also been modified, sometimes to 

the point of becoming terra preta (Fig. 4). These 

black earth zones, found mainly along the Amazon 

River and other big rivers, are of course the result of 

natural biochemical phenomena; however, they have 

their origin in the activities of the indigenous people. 

The accumulation and pedogenesis of culinary resi-

dues, charcoal and other human micro-remains have 

formed a very special soil in this tropical environ-

ment. Like home compost, this soil is exceptionally 

Fig. 3. Fogón construido en espiral en un montículo de piedra en el sitio de Santa Ana-La Florida, en la 
pendiente oriental de los Andes de Ecuador, donde se encontró el cacao domesticado más antiguo de las 
Américas (foto: S. Rostain). / Spiral-built hearth on a stone mound at the Santa Ana-La Florida site, on the 
eastern slope of the Andes of Ecuador, where the oldest domesticated cacao of the Americas was found 
(photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

360

indígenas. En este entorno tropical, la acumulación y 

pedogénesis de residuos culinarios, carbón vegetal 

y otros micro-restos humanos han formado un suelo 

muy especial. Al igual que el compost casero, éste 

es excepcionalmente fértil, en notable contraste con 

los pobres suelos ácidos de los alrededores. Como 

consecuencia, abundantes parcelas de varias decenas 

de hectáreas se extienden a lo largo de los grandes 

ríos, cubriendo una superficie total de casi el 3% de la 

cuenca amazónica. Esta fertilidad inducida del suelo 

es mérito de los antiguos habitantes.

Los indígenas no sólo modificaron la calidad de la 

cubierta vegetal y del subsuelo, pero también la 

forma del suelo, excavaron y construyeron multitud 

de estructuras de tierra, a veces rediseñando por 

completo la morfología de su territorio. Se trata de 

complejos organizados de montículos de hábitat, 

extensiones infinitas de drenajes agrícolas, caminos 

elevados, etcétera. Además, algunas sabanas o 

valles aluviales han sido completamente ajardinados 

con estructuras domésticas, funerarias, ceremoniales 

o de otro tipo (Fig. 5).

fertile, in sharp contrast to the poor acidic soils of 

the surroundings. As a consequence, abundant agri-

cultural plots of several dozen hectares extend along 

the major rivers, covering a total surface of almost 

3% of the Amazon basin. This induced soil fertility is 

the merit of the ancient inhabitants.

The indigenous people not only modified the quality 

of the plant cover and subsoil, but also the shape of 

the soil. In fact, they excavated and built multitudes of 

earth structures, sometimes completely redesigning 

the morphology of their territory. These are organized 

complexes of habitable mounds, infinite extensions of 

agricultural drainage systems, elevated roads, etcet-

era. Moreover, some savannas or alluvial valleys have 

been completely integrated with domestic, funerary, 

ceremonial or other structures (Fig. 5).

Fig. 4. Tamizado de terra preta durante la excavación del 
sitio arqueológico de Santarém, Brasil (foto: S. Rostain). 
/ Sifting of terra preta during the excavation of the San-
tarém archaeological site, Brazil (photo: S. Rostain).

Fig. 5 (siguiente página / next page). Mapa de los sitios 
de campos elevados (montículos artificiales destinados a 
los cultivos amazónicos ) en América del Sur. (© S. Ros-
tain). / Map of raised field sites (Artificial mounds dedica-
ted to Amazonian crops) in South America. (© S. Rostain).



0 km 1

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

362 363

Montículos agrícolas: una perspectiva 
desde el cielo

En todo el continente sudamericano, y en especial 

en la Amazonia, las poblaciones precolombinas 

cavaron la tierra y edificaron obras a menudo 

destinadas al cultivo en tierras poco propicias para 

una agricultura directa sin acondicionamientos. A 

veces, era necesario irrigar pues faltaba agua, pero 

en la mayoría de los casos, se buscó un objetivo 

contrario, es decir controlar su exceso por medio 

del drenaje. La construcción de plataformas alar-

gadas –denominadas campos elevados o camello-

nes– es la más popular, son a menudo diferentes y 

la organización interna de los complejos muestra 

numerosas variaciones. La gran distinción entre es-

tos sistemas se basa en su asociación con el curso 

de agua o con el agua estancada, como por ejem-

plo un lago o un espacio periódicamente inun-

dado. Generalmente, su surgimiento data de los 

alrededores de 500-600 d.C. y habrían culminado 

a eso del año 1000 comenzando su declive hacia 

1200 d.C. para desaparecer en los alrededores de 

la invasión europea. En Amazonia, se han hallado 

campos elevados en tres regiones de Venezuela, 

Bolivia y las Guayanas.

Los Llanos de Venezuela

A fines de los años 1960, se detectaron campos 

elevados en los llanos de Apure, en Venezuela, 

donde poco después se estudió el complejo de 

Caño Ventosidad. En este complejo, los camello-

nes están repartidos por pares y divididos por un 

canal, perpendicularmente al río, en una superficie 

de cerca de 1550 hectáreas (Fig. 6). Casi todas 

las 500-525 estructuras sobrepasan los 1000 m de 

largo, algunas alcanzan incluso 2000 m, para un 

ancho promedio de 15.5 m y una altura conservada 

de 25 a 50 cm (Zucchi & Denevan, 1979). 

Agricultural mounds: a perspective 
from the sky

Throughout the South American continent, and 

especially in Amazonia, pre-Columbian populations 

often dug the earth and built works to prepare for 

cultivation lands that were unsuitable for direct 

agriculture without conditioning. Sometimes it was 

necessary to irrigate because water was lacking, but 

in most cases the opposite goal was sought, i.e. to 

control its excess through drainage. The construc-

tion of elongated platforms —called raised fields or 

ridged fields— is the most popular type; they are 

often different, and the internal organization of the 

complexes shows numerous variations. The main 

difference between these systems is their associ-

ation with the watercourse or with stagnant water, 

e.g. a lake or a periodically flooded area. They were 

built from around 500-600 CE to 1000 CE; their 

decline began towards the year 1000 CE, and they 

disappeared around the time of the European inva-

sion. In Amazonia, raised fields have been found in 

Venezuela, Bolivia and the Guianas.

The Llanos of Venezuela

At the end of the 1960s, raised fields were detect-

ed in the plains (“llanos”) of Apuré, in Venezue-

la, where shortly afterward the Caño Ventosidad 

complex was studied. In this complex, the ridged 

fields are distributed in pairs and divided by a canal 

which is perpendicular to the river, over a surface of 

about 1550 hectares (Fig. 6). Almost all of the 500 

to 525 structures exceed 1000 m in length (some 

even reach 2000 m), for an average width of 15.5 m 

and a height (preserved) of 25 to 50 cm (Zucchi & 

Denevan, 1979).

Las someras prospecciones realizadas no permitie-

ron descubrir ningún sitio de hábitat asociado. El 

sitio más cercano se localizaba en una isla fores-

tal a una decena de kilómetros del lugar. Se lo 

ha atribuido a la cultura El Choque, con fecha de 

1200-1400 d.C. A más de 100 km al oeste de Caño 

Ventositad, el complejo de Hato La Calzada es más 

modesto con una superficie de 10.3 h cubierta por 

camellones (Garson, 1980). En el sitio de La Tigra, 

una red de canales con un largo total de 3800 m 

organiza un sistema de 35 h de campos drenados 

(Spencer et al., 1994). Aunque para describir los 

conjuntos culturales ligados a diferentes comple-

jos se hayan definido diferentes culturas locales, 

las evidencias cerámicas muestran que todas ellas 

pertenecían aparentemente a la esfera de influencia 

arauquinoide. 

The surface surveys carried out did not reveal the 

presence of any human settlements. The nearest 

one, located on a forest island about ten kilome-

ters away, has been attributed to the El Choque 

culture (1200-1400 CE). More than a 100 km west 

of Caño Ventositad, the Hato La Calzada complex 

is more modest; it has a surface of 10.3 h, covered 

by ridged fields (Garson, 1980). At the La Tigra site, 

35 h of drained fields are served by a network of 

canals 3800 m long (Spencer et al., 1994). Although 

the cultural assemblages of the different complexes 

have been ascribed to different local cultures, the 

pottery evidence suggests that they all belonged to 

the Arauquinoide sphere of influence.

Fig. 6. Camellones del sitio de La Ventosidad, Venezue-
la (dibujo: S. Rostain a partir de A. Zucchi y W. Denevan 
1979) / Ridged fields of the La Ventosidad site, Venezuela 
(drawing: S. Rostain starting from A. Zucchi and W. Dene-
van 1979).

Bosque / Forest
Camino / Path
Curso de agua / Watercourse
Curso de agua temporal / 
Temporary watercourse
Pantano, marisma / 
Swamp, marsh
Par de camellones (o surcos 
elevados agrícolas) / Pair of 
ridges (or raised agricultural 
furrows)

Caño

Caño Ventosidad

Miguel
San



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

364 365

Los Llanos de Bolivia

Desde las primeras observaciones de Erland Norden-

kiöld (2009) a inicios del siglo 20, los campos eleva-

dos de los Llanos de Moxos en Bolivia han atraído 

mucho a los investigadores (Fig. 7). Las estructuras se 

encuentran en una inmensa sabana pantanosa de cer-

ca de 130 000 km2. Luego de observar en fotografías 

aéreas cerca de 35 000 estructuras y una docena de 

grandes complejos de pequeños camellones, William 

Denevan (2001) calcula que la totalidad ocupa una 

superficie mínima de 6000 hectáreas entre las cuales 

retiene 2600 de superficie cultivable. John Walker 

(2004), se basa en la mano de obra necesaria para 

la construcción y el mantenimiento de los campos 

elevados comparados con su capacidad de carga 

concluyendo que, en la mayor parte de los casos, una 

unidad social de 20 a 100 personas pudo construir en 

poco tiempo un complejo de campos elevados que 

satisficiera sus necesidades.

Los camellones no se encuentran en todas las latitu-

des de los Llanos de Moxos. Por ejemplo, son inexis-

tentes al sureste de los Llanos de Moxos, en el área 

donde se extienden centenares de montículos monu-

mentales (Prümers, 2004; Rodrigues et al., 2015). Este 

hecho ha permitido suponer que tales construcciones 

son útiles sólo bajo condiciones ambientales determi-

nadas que todavía requieren ser investigadas median-

te estudios paleo climáticos y paleo ecológicos.

The Llanos of Bolivia

The raised fields of the Llanos de Moxos (Plains of 

Moxos) in Bolivia have greatly attracted research-

ers, ever since Erland Nordenkiöld’s (2009) first 

observations at the beginning of the 20th century 

(Fig. 7). These structures are found in an immense 

swampy savanna of about 130 000 km2. After 

counting —in aerial photographs— about 35 000 

structures and a dozen large complexes of small 

ridged fields, William Denevan (2001) calculated 

that the total area measures at least 6000 hectares, 

among which 2600 were cultivated land. John 

Walker (2004) studied the labor necessary for the 

construction and maintenance of the raised fields 

compared to their carrying capacity, and conclud-

ed that in most cases a social unit of 20 to 100 

people could build, in a short time, a complex of 

raised fields that satisfied their needs.

The ridged fields are not found in all latitudes of 

the Moxos Plains. For example, they are not pres-

ent in the south, where hundreds of monumental 

mounds exist (Prümers, 2004; Rodrigues et al., 

2015). This fact suggests that such constructions are 

useful only under certain environmental conditions. 

This requires research through paleoclimatic and 

paleoecological studies.

Se distinguen cuatro tipos principales de estructuras 

agrícolas precolombinas localizados en áreas espe-

cíficas. Los diferentes tipos están rara vez asocia-

dos: camellones rectangulares y bajos, camellones 

estrechos, pequeños camellones y campos drenados 

(Denevan, 1966, 2001). Los camellones, ubicados al 

noroeste de los Llanos de Moxos, miden hasta 335 

m de largo por 5 a 20 m de ancho y 50 a 100 cm de 

alto (Denevan, 1966; Erickson, 2006; Walker, 2004; 

Lombardo et al., 2013). Las dataciones realizadas 

indican dos períodos de utilización de los campos 

elevados: las grandes estructuras del sitio de San 

Juan tienen fechas de 410-665 d.C. y las más peque-

ñas de El Cerro de 1281-1644 d.C. (Walker, 2004). 

Si bien Walker propone una continuidad de uso de 

1000 años, Lombardo (2010) cree que la diversidad 

de estas obras agrícolas es tan grande en el área de 

estudio que seguramente tiene implicaciones crono-

lógicas, funcionales y culturales.

Los camellones, ubicados al suroeste de los Llanos 

de Moxos, van de 6 a 300 m de largo, de 1.5 a 6 m 

de ancho y de 30 a 90 cm de alto. Por lo general, 

están asociados a una densa cantidad de monu-

mentos de tierra que atraviesan la pampa, a am-

plias plataformas habitacionales, y a los dos últimos 

tipos de campos Los camellones de Bermeo al 

noreste de la población de San Ignacio estuvieron 

en uso intermitentemente entre 570-770 d.C. hasta 

el siglo 14 cuando fueron abandonados (Rodrigues 

et al., 2015). Existen otros tipos de camellones que 

todavía no han sido investigados como las lomas 

pequeñas que miden de 1.2 a 1.5 m de largo, de 

0.6 a 0.9 m de ancho y de 0.3 a 1 m de alto, y 

campos drenados, que son parcelas rectangulares 

rodeadas en tres o cuatro costados por fosas de 60 

a 120 m de largo. Entre el 500 a 1400 d.C., socie-

dades estratificadas construyeron en diferentes 

latitudes de los Llanos de Moxos, grandes obras de 

tierra: montículos monumentales habitacionales, 

campos elevados, terraplenes, canales y reservorios 

artificiales. 

Four main types of pre-Columbian agricultural 

structures located in specific areas can be distin-

guished. These are rarely associated and include 

rectangular and low ridged fields, narrow ridged 

fields, small ridged fields and drained fields (De-

nevan, 1966, 2001). The ridged fields, located 

northwest of the Llanos de Moxos, measure up to 

335 m long by 5 to 20 m wide and 50 to 100 cm 

high (Denevan, 1966; Erickson, 2006; Walker, 2004; 

Lombardo et al., 2013). Their datings indicate two 

periods of raised field use: the large structures of 

the San Juan site date to 410-665 CE and the small-

er ones of El Cerro date to 1281-1644 CE (Walker, 

2004). While Walker proposes a continuity of use 

of 1000 years, Lombardo (2010) believes that the 

diversity of these agricultural works is so great, that 

it surely has chronological, functional and cultural 

implications.

The ridged fields located southwest of the Llanos 

de Moxos range from 6 to 300 m long, from 1.5 

to 6 m wide and from 30 to 90 cm high. Generally, 

they are associated with a dense quantity of earth 

monuments that cross the prairie, with wide habita-

tional platforms and the last two types of fields. The 

Bermeo ridged fields northeast of the town of San 

Ignacio were in use intermittently from between 

570-770 CE until the 14th century, when they were 

abandoned (Rodrigues et al., 2015). There are other 

types of ridged fields that have not been studied 

yet, such as some small hills that measure 1.2 to 

1.5 m long, 0.6 to 0.9 m wide and 0.3 to 1 m high, 

and also drained fields that are rectangular plots 

surrounded on three or four sides by ditches 60 to 

120 m long. Between 500 to 1400 CE, stratified 

societies built great earthworks in different latitudes 

of the Llanos de Moxos; these included monumen-

tal habitation mounds, raised fields, embankments, 

canals and artificial reservoirs.

Fig. 7. Grandes campos elevados en Bo-
livia (imagen Google-Earth) / Large raised 
fields in Bolivia (Google-Earth image)



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

366 367

Las sabanas inundables costeras de las 
Guayanas 

Los campos elevados de la costa occidental de 

Guyana francesa fueron descubiertos en 1989 por 

Stéphen Rostain (1991, 1994, 2008, 2912, 2015) 

(Fig. 8). Se extienden a lo largo de una superficie 

de cerca de 3000 h, pero es probable que muchas 

estructuras precolombinas hayan desaparecido hoy 

en día y por ende, no estén contabilizadas (Rostain, 

2012). Existen también campos elevados en las dos 

otras Guayanas vecinas: Surinam (Boomert, 1980) 

(Fig. 9) y Guyana (Plew, 2005; Whitehead et al., 

2010), pero muchas de éstas han desaparecido por 

causa de los pólderes coloniales (Rostain, 2012). 

En total, los campos elevados ocupan un territo-

rio de cerca de 600 k de largo yendo de oeste a 

este y algunos kilómetros de ancho, entre Guyana, 

Surinam y Guyana francesa, en el cual la técnica de 

agricultura monumental fue practicada de manera 

intensiva antes de la llegada de los europeos. 

Estos campos pueden subdividirse por su dimensión, 

forma y organización en cuatro tipos: elevaciones 

rectilíneas alargadas; grandes elevaciones redondas 

o más escasamente ovaladas, cuadradas o rectangu-

lares; elevaciones medianas; pequeñas elevaciones. 

Se observan claras variaciones regionales en la or-

ganización, lo que es síntoma de diferencias cultu-

rales, cronológicas o tecnológicas. Las variedades 

de forma y dimensión de las estructuras sugerirían 

una gestión diferenciada de las tierras en función 

del drenaje. En Guyana francesa y en Surinam, los 

campos elevados no están dispuestos a lo largo del 

río, como aquellos de Guyana y Venezuela, sino que 

están construidos en las sabanas inundables costeras 

(Fig. 10), organizados por grupos o en tablero de 

ajedrez y localizados entre los pantanos y las forma-

ciones de cordones arenosos. 

The coastal floodable savannas of the 
Guianas

The raised fields of the western coast of French 

Guiana were discovered in 1989 by Stéphen 

Rostain (1991, 1994, 2008, 2012, 2015) (Fig. 8). 

They extend over a surface of about 3000 h, but 

many pre-Columbian structures have probably 

disappeared in time and therefore are not counted 

(Rostain, 2012). There are also raised fields in 

the two other neighboring Guianas: Suriname 

(Boomert, 1980) (Fig. 9) and Guyana (Plew, 2005; 

Whitehead et al., 2010), but many of these have 

disappeared because of the polders built in colonial 

times (Rostain, 2012). In total, raised fields occupy 

a territory of about 600 km long going from west to 

east, and some kilometers wide between Guyana, 

Suriname and French Guiana. The technique of 

monumental agriculture was practiced intensively 

in these raised fields before the arrival of the 

Europeans.

These fields can be subdivided into the following 

four types according to their dimension, form and 

organization: elongated rectilinear elevations; 

large round (or more rarely oval, square or rect-

angular) elevations; medium elevations; and small 

elevations. Clear regional variations in their organi-

zation are observed, which is a symptom of cultur-

al, chronological or technological differences. The 

varieties of form and dimension of the structures 

suggest a differentiated land management accord-

ing to the drainage. In French Guiana and Surina-

me, raised fields are not arranged along the river 

like those of Guyana and Venezuela, but are built 

on coastal floodable savannas (Fig. 10); they are 

organized in groups or in checkerboard patterns, 

and located between swamps and sandy ridge 

formations.

Fig. 8. Campos elevados del si-
tio de Kourou, Guayana france-
sa (foto: S. Rostain). / Campos 
elevados del sitio de Kourou, 
Guayana francesa (photo: S. 
Rostain).

Fig. 9. Campos elevados de 
Galibi, Surinam (foto: S. Ros-
tain). / Raised fields of Galibi, 
Suriname (photo: S. Rostain).

Fig. 10. Campos elevados del 
sitio de Diamant, Guayana fran-
cesa (foto: S. Rostain) / Raised 
fields of the Diamant site, French 
Guiana (photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

368 369

Los primeros campos elevados fueron construidos en 

Surinam desde 300-650 d.C. por poblaciones llama-

das barrancoides (Fig. 11). Sin embargo, fue durante 

el período siguiente, de 650 hasta poco antes de 

la invasión europea, que la práctica de terraplenes 

agrícolas tuvo su auge. Estas comunidades, deno-

minadas arauquinoides (Fig. 12), están ligadas a un 

foco cultural localizado en el Orinoco medio, ocu-

pando progresivamente una porción de la estrecha 

planicie costera de Guyana (Fig. 13).

Tomando como punto de partida la alimentación actual 

de los grupos amazónicos, se ha considerado siempre 

que la dieta de las poblaciones precolombinas debía 

también tener como base la yuca. Sin embargo, esta 

«civilización de la yuca» fue en realidad en el pasado 

menos preponderante que hoy en día. En todo caso, 

las muestras de sedimentos y el análisis de fitolitos y 

polen en los campos elevados de Guyana francesa 

mostró el predominio del maíz (McKey et al., 2010). 

Por otra parte, un paralelo convincente pudo ser 

trazado entre las plantas cultivadas en los campos 

elevados y aquellas consumidas en los campos 

gracias al análisis acoplado de los fitolitos de los ca-

mellones y unos granos de almidón extraídos de las 

concavidades de utensilios de cocción de la comida 

(Iriarte et al., 2010). El cultivo de calabaza (Cucurbita) 

y de pimiento (Capsicum) fueron comprobados, así 

como también el de ñame (Dioscorea esculenta), 

batata (Ipomoea), col caribe (Xanthosoma). Además, 

se demostró el consumo de yuca (Manihot esculen-

ta), seguramente cultivada en los mismos campos 

elevados (Chacornac & Rostain, 2015).

Infatigables excavadores, estos agricultores no se 

contentaron con edificar estos magníficos tableros de 

ajedrez agrícolas. Si los campos elevados constituyen 

lo esencial de los acondicionamientos realizados 

por los indígenas, otras obras de transformación del 

medio fueron llevadas a cabo por estos modeladores 

del paisaje quienes, de igual manera, aplicaron 

The first raised fields were built in Suriname from 

300-650 CE by populations called barrancoid (Fig. 
11). However, it was during the following period, 

from 650 until shortly before the European invasion, 

that the practice of agricultural embankments had 

its peak. These communities of this period, called 

arauquinoid (Fig. 12), are linked to a cultural area 

centered in the middle Orinoco, which progressively 

extended to a portion of the narrow coastal plain of 

Guyana (Fig. 13).

Taking the current food habits of the Amazonian 

groups as a reference, it has always been thought 

that the diet of the pre-Columbian populations was 

also based on the cassava. However, this “cassava 

civilization” was actually less preponderant in the 

past than it is today. In any case, sediment samples 

and analysis of phytoliths and pollen in the raised 

fields of French Guiana showed a predominance of 

corn in the diet (McKey et al., 2010).

On the other hand, a convincing parallel was drawn 

between plants cultivated in raised fields and those 

consumed in the fields, thanks to coupled analysis of 

phytoliths from ridged fields and some starch grains 

extracted from the concavities of food cooking 

utensils (Iriarte et al., 2010). The cultivation of squash 

(Cucurbita), pepper (Capsicum), yam (Dioscorea es-

culenta), sweet potato (Ipomoea) and Caribbean kale 

(Xanthosoma) was proven, as was the consumption 

of cassava (Manihot esculenta) which, in all probabil-

ity, was cultivated in the same raised fields (Chacor-

nac & Rostain, 2015).

These farmers were tireless excavators that did not 

content themselves with building these magnificent 

agricultural checkerboards; if raised fields constitute 

the essential conditioning they carried out, these 

landscape modelers also carried out other works 

of environmental transformation, applying their 

knowledge also to the building of a multitude of 

earth monuments with different functions (e.g. 

Fig. 11. Adorno cerámico de dos ca-
bezas animales imbricadas, cultura ba-

rrancoide, Surinam (foto: S. Rostain). 
/ Ceramic ornament: two imbricated 

animal heads, barrancoid culture, 
Suriname (photo: S. Rostain).

Fig. 12. Adorno cerámico de un par 
de cabezas animales, cultura arau-

quinoide, Surinam (foto: S. Rostain). 
/ Ceramic ornament: a pair of animal 
heads, arauquinoid culture, Suriname 

(photo: S. Rostain).

Fig. 13. Mapa de los sitios de campos eleva-
dos de la costa de las Guayanas (dibujo: S. 
Rostain). / Map of the raised field sites on the 
Guianas coast (drawing: S. Rostain).

sus conocimientos para construir una multitud de 

monumentos de tierra con diferentes funciones 

como por ejemplo enormes lomas para sembrar, 

realizar ceremonias y enterrar a sus difuntos. Del 

mismo modo, hicieron caminos y diques elevados, 

sirviendo estos últimos a veces de represas para 

atrapar peces. Por otra parte, cavaron cuencas, 

reservorios, fosas periféricas, caminos, canales y 

desviaron cursos de agua con ayuda de derivaciones 

excavadas. Todo un sistema hidráulico venía entonces 

como complemento de un conjunto de terraplenes 

elevados por sobre las aguas.

enormous hills for planting), performing ceremonies 

and burying their dead. Similarly, they made 

roads and elevated dikes, the latter sometimes 

serving as dams to trap fish. On the other hand, 

they dug basins, reservoirs, peripheral ditches, 

roads, canals and diverted watercourses with the 

help of excavated diversions. An entire hydraulic 

system then came as a complement to a set of 

embankments built above the waters.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

370 371

Por ejemplo, para volver al caso de las Guayanas, 

al no existir cordones arenosos en la costa occiden-

tal de Surinam, los indígenas tuvieron primero que 

construir lomas artificiales para vivir encima de ellas. 

La mayor de éstas, –denominada Hertenrits (el «cor-

dón arenoso del ciervo» en holandés)– tiene forma 

redonda, de un diámetro que mide de 200 a 320 

m, con una altura máxima de 2.5 m. Está rodeada 

por una fosa de 20 a 100 m de ancho, de la cual se 

extrajeron ladrillos de arcilla cruda que sirvieron para 

construirla. Fosas poco profundas y regularmente 

inundadas, utilizadas como caminos y canales, irra-

dian desde la elevación hacia conjuntos de campos 

elevados (Fig. 14 y 15). 

En el resto del litoral guyanés, los pueblos arauqui-

noides que se asentaron en los cordones arenosos 

estaban compuestos por casas familiares separadas 

por plazas (Fig. 16). Los campos elevados estaban 

por lo general localizados al sur del cordón arenoso 

en el cual se hallaba el pueblo. Todo el territorio 

estaba cuidadosamente organizado.

For example, and returning to the case of the Gui-

anas because there were no sandy ridges on the 

western coast of Suriname, the indigenous people 

first had to build artificial hills on top of which they 

could live. The largest of these —called Hertenrits 

(the “deer sandy ridge” in Dutch)— has a round 

shape with a diameter of 200 to 320 m, and a 

maximum height of 2.5 m; it is surrounded by a 

moat 20 to 100 m wide, from which the clay for 

the bricks used in its construction was extracted. 

Shallow and regularly flooded ditches that were 

used as roads and canals radiate from the eleva-

tion towards sets of raised fields (Figs. 14 and 15).

In the rest of the Guyanese coast, the arauquinoid 

peoples who settled on the sandy ridges lived in 

family houses separated by plazas (Fig. 16). The 

raised fields were generally located south of the 

sandy ridge on which the town was found. The 

entire territory was carefully organized.
Fig. 14. Montículo artificial de Hertenrits, Surinam (foto: D. Geisjkes). / Artificial mound of Hertenrits, Suriname (photo: D. Geisjkes).

Fig. 15. Territorio acondicionado con canales/caminos, 
campos elevados y montículos residenciales de Hertenrits, 
Surinam (dibujo: S. Rostain). / Conditioned territory with 
canals, roads, raised fields and residential mounds in Hert-
enrits, Suriname (drawing: S. Rostain).

Fig. 16. Reconstitución artística de un pueblo de cultura arau-
quinoide y sus campos elevados a lo largo de una barra de área 
en las sabanas inundables de la costa de Guayana (acuarela: S. 

Rostain). / Artistic reconstruction of an arauquinoid culture village 
and its raised fields along a sandy ridge in the floodable savannas 

of the Guiana coast (watercolor: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

372 373

Montículos y ciudades jardín: una perspectiva 
desde el láser

En el otro extremo occidental de la Amazonia, al 

pie de los Andes, ciertos pueblos transformaron su 

entorno de forma aún más profunda. Una civilización 

avanzada floreció en la cuenca del Upano, y proba-

blemente también en la vertiente oriental de los An-

des, desde el inicio del primer milenio antes nuestra 

era hasta los primeros siglos de nuestra era.

Extendiéndose a lo largo de la ladera oriental de los 

Andes, al sur del Ecuador y encerrado por dos cordille-

ras, el valle del Upano constituye una región específica 

en la cual se encuentran dos ecosistemas (Fig. 17). El 

paisaje es típico de la alta selva húmeda amazónica, 

pero aparecen ya rasgos andinos de montaña. El río 

Upano nace a 3600 m de altura en la Laguna Negra de 

Mounds and garden cities: a perspective 
after using laser techniques

In the western side of Amazonia, at the foot of the 

Andes, some peoples transformed their environment 

even more profoundly. An advanced civilization flour-

ished in the Upano basin, and probably also on the 

eastern slope of the Andes, from the beginning of 

the first millennium BCE until the first centuries CE.

Extending along the eastern slope of the Andes, 

south of Ecuador and enclosed by two mountain 

ranges, the Upano valley is a region with two ecosys-

tems (Fig. 17). The landscape is typical of the high 

humid Amazonian forest, but Andean mountain fea-

tures also appear. The Upano River is born at 3600 

m of altitude in the Laguna Negra de los Andes, and 

flows eastward. After bordering the Sangay volca-

no, it abruptly changes direction to head south for 

almost 80 km, following a relatively straight course 

along a valley 10 to 20 km wide, which is limited to 

the west by the Andes and to the east by the Old 

Cutucú Cordillera (it reaches 2305 m high). The Upa-

no River, which transports countless pebbles, forms 

a bed 0.5 to 2 km wide, bordered on both sides by 

high and steep cliffs 70 to 100 m high (Fig. 18). The 

force of its current and the unpredictability of its 

floods make this river unsuitable for navigation. In 

the Upano valley numerous small and medium sized 

rivers flow in all directions. The disorganization of the 

hydrographic network, the clear change of course of 

the upper route of the Upano and the presence of 

high cliffs that border the river are the result of nota-

ble seismic action. The proximity of the 5320 m high 

Sangay volcano to the north —which is permanently 

active— is a danger that cannot be neglected (Fig. 
19); its eruptions can reach more than 50 km and 

reach the archaeological sites in the Upano valley.

los Andes y fluye hacia el este. Tras bordear el volcán 

Sangay, cambia bruscamente de dirección y se dirige 

hacia el sur. A lo largo de casi 80 km, sigue un curso 

relativamente recto a lo largo de un valle de 10 a 20 

km de ancho, limitado al oeste por los Andes y al este 

por el macizo de la Vieja Cordillera de Cutucú (2305 m 

de altura). El río Upano, que transporta innumerables 

guijarros, forma un lecho de 0.5 a 2 km de ancho, bor-

deado a ambos lados por altos y escarpados acantila-

dos de 70 a 100 m de altura (Fig. 18). La fuerza de su 

corriente y la imprevisibilidad de sus crecidas lo hacen 

inadecuado para la navegación. En el valle del Upano 

fluyen numerosos ríos pequeños y medianos en todas 

direcciones. La desorganización de la red hidrográfica, 

el claro cambio de curso del recorrido superior del 

Upano y la presencia de altos acantilados que bordean 

el río son el resultado de una notable acción sísmica. La 

cercanía del volcán Sangay (5320 m de altura) al norte, 

en permanente actividad, constituye un peligro que no 

se puede descuidar (Fig. 19). Sus erupciones pueden 

alcanzar más de 50 km y llegar hasta sitios arqueológi-

cos del valle del Upano.

Fig. 17. Mapa de la cuenca del Upano con los sitios ar-
queológicos de montículos artificiales (imagen: A. Dori-
son). / Map of the Upano basin with archaeological sites 
of artificial mounds (image: A. Dorison).

Fig. 18. Río Upano, Ecuador (foto: S. Rostain). / Upano 
River, Ecuador (photo: S. Rostain).

Fig. 19. Volcán Sangay, valle del Upano, Ecuador (foto: 
S. Rostain). / Sangay volcano, Upano valley, Ecuador 
(photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

374 375

Investigación sobre los montículos artificiales

A finales de los años setenta, el misionero salesiano 

Giovanni Botasso observó montículos geométricos de 

tierra en el valle del Upano. Se lo comunicó a su com-

pañero Josefino Pedro Porras (1987), quien organizó 

excavaciones arqueológicas en el lugar antes de que 

el yacimiento cayera en el olvido. En 1995 se creó un 

programa de investigación franco-ecuatoriano dirigi-

do por Stéphen Rostain y Ernesto Salazar, este último 

sustituido posteriormente por Maritza Freire. 

Dada la inusual escala del asentamiento y el gran 

número de montículos, se puso en práctica un 

método de excavación adaptado, que implicaba el 

desmonte de grandes áreas. Esta técnica arqueo-

lógica, conocida como “excavación horizontal”, no 

se había aplicado nunca antes a un yacimiento de la 

Amazonia ecuatoriana constituyendo así en una in-

novación notable y fructífera para las excavaciones 

que organicé entre 1996 y 2001 (Fig. 20). Tras unos 

pocos pozos de prueba estratigráficos preliminares, 

Research on artificial mounds

At the end of the 1970s, the Salesian mission-

ary Giovanni Botasso observed geometric earth 

mounds in the Upano valley. He told this to his 

companion Josefino Pedro Porras (1987), who orga-

nized archaeological excavations at the site before 

it fell into oblivion. In 1995, a Franco-Ecuadorian 

research program was created; it was directed by 

Stéphen Rostain and Ernesto Salazar, the latter 

being later replaced by Maritza Freire.

Given the unusual scale of the settlement and its 

large number of mounds, an adapted excavation 

method was implemented, which involved clearing 

large areas. This archaeological technique, known 

as “horizontal excavation”, had never been applied 

before to a site in the Ecuadorian Amazonia, so 

it constituted a notable and fruitful innovation for 

the excavations I organized between 1996 and 

2001 (Fig. 20). After excavating a few preliminary 

stratigraphic test pits, a wide area of each 

cada capa de ocupación se raspó con palas en una 

amplia zona, dejando los restos y vestigios en el 

lugar para su posterior estudio planimétrico detalla-

do. El decapado a gran escala de dos plataformas 

del valle del Upano permitió un estudio sistemático 

de todos los vestigios del mismo periodo. Estas 

excavaciones han arrojado luz sobre los métodos 

de construcción de los montículos, el hábitat y la 

cultura material, las plantas cultivadas y consumi-

das, la datación de los niveles y la definición de los 

distintos pueblos que se sucedieron en el curso de 

una compleja historia cultural (Fig. 21). 

occupation layer was scraped with shovels, leaving 

remains and vestiges in place for subsequent 

detailed planimetric study. The large-scale stripping 

of two platforms in the Upano valley allowed for 

a systematic study of all vestiges from the same 

period. These excavations have shed light on 

mound construction methods, habitat and material 

culture, plants cultivated and consumed, dating of 

levels, and the identification of the different peoples 

who succeeded each other in the course of a 

complex cultural history (Fig. 21).

Fig. 20. Ex-
cavación por 
decapado de 
la cima de una 
plataforma del 
sitio de Kilamope 
(foto: S. Rostain). 
/ Excavation by 
stripping of the 
top of a platform 
at the Kilamope 
site (photo: S. 
Rostain).

Fig. 21. Suelo de cocina con fogones, metates y manos de piedra, ollas y cuencos de cerámica en una plataforma 
artificial de tierra (foto: S. Rostain). / Kitchen floor with hearths, metates and stone hands, ceramic pots and bowls on 
an artificial earth platform (photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

376 377

La otra gran innovación, más reciente, en el estu-

dio arqueológico del valle de Upano es el uso de 

lidar (Laser imaging detection and ranging). Esta 

tecnología de teledetección se basa en millones de 

rayos láser que van en un rápido ir y venir desde un 

aparato volador al suelo; muchos de ellos rebotan 

en el dosel, pero algunos se filtran a través de las 

hojas de la vegetación. Los datos analizados se uti-

lizan para reproducir digitalmente la forma del do-

sel, pero también para eliminar la cubierta vegetal 

y revelar la forma exacta de la superficie del suelo. 

Gracias a esta tecnología, podemos obtener una 

The other great innovation in the archaeological 

study of the Upano valley, more recent, is the use 

of lidar (Laser Imaging Detection and Ranging). 

This remote sensing technology is based on 

millions of laser beams that go back and forth 

rapidly from a flying apparatus to the ground; 

many of them bounce off the canopy, but some 

filter through the vegetation leaves. The analyzed 

data is used to digitally reproduce the shape of 

the canopy, but also to remove plant cover and 

reveal the exact shape of the ground surface. 

This technology allows us to obtain a very 

representación muy precisa de las construcciones 

humanas en piedra o tierra. La teledetección lidar 

lo ha cambiado todo en lo que se refiere a nuestro 

conocimiento de las construcciones humanas bajo la 

selva o la vegetación densa, lo que es especialmente 

valioso en la Amazonia (Fig. 22). 

En 2015, el Instituto Ecuatoriano de Patrimonio 

Cultural obtuvo una cobertura de imágenes lidar de 

600 km2 de la cuenca del Upano, que pude analizar 

con el arqueólogo francés de teledetección Antoi-

ne Dorison (Rostain et al., 2024). Donde antes sólo 

podíamos distinguir algunos montículos artificiales y 

caminos excavados, las imágenes digitales han reve-

lado una multitud de estructuras artificiales, sigilosas 

o no, construidas por los primeros pueblos del valle 

del Upano (Fig. 23).

Espectaculares terraplenes

Lo primero que se ve sobre el terreno o en las 

imágenes lidar son los montículos artificiales de tierra. 

La teledetección nos ha permitido contabilizar más 

de 6400 hasta la fecha. La mayoría son plataformas 

rectangulares de 10 a 100 m de longitud, de 3 a 

20 m de ancho y de 2 a 8 m de altura (Fig. 24). Su 

disposición sigue un patrón bastante estandarizado, 

con una plaza baja delimitada por montículos 

precise representation of the constructions made 

by humans in stone or earth. lidar remote sensing 

has changed everything regarding our knowledge 

of constructions made by humans under forest or 

dense vegetation, which is especially valuable in 

Amazonia (Fig. 22).

In 2015, the Ecuadorian Institute of Cultural 

Heritage obtained lidar image coverage of 600 km2 

of the Upano basin, which I was able to analyze 

with French remote sensing archaeologist Antoine 

Dorison (Rostain et al., 2024). Where before we 

could only distinguish some artificial mounds and 

excavated roads, the new digital images have 

revealed a multitude of artificial structures, evident 

or not so much, that were built by the first peoples 

of the Upano valley (Fig. 23).

Spectacular embankments

The artificial earth mounds are the first thing that 

calls the attention on the ground or in the lidar 

images. To date, remote sensing has allowed us to 

count more than 6400 of them. Most are rectangu-

lar platforms 10 to 100 m long, 3 to 20 m wide and 

2 to 8 m high (Fig. 24). Their arrangement follows a 

fairly standardized pattern, with a low plaza delim-

ited by peripheral mounds, possibly with a central 

Fig. 22. Imagen lidar del sitio de plataformas artificia-
les de Copueno, valle del Upano, Ecuador (imagen: A. 
Dorison y S. Rostain). / Lidar image of the artificial pla-
tforms site of Copueno, Upano valley, Ecuador (image: 
A. Dorison and S. Rostain).

Fig. 23. Vista lidar diagonal del sitio de Sangay a los 
largo del barranco del Upano (imagen: A. Dorison y S. 
Rostain. / Diagonal lidar view of the Sangay site along 
the Upano ravine (image: A. Dorison and S. Rostain).

Fig. 24. Complejo de platafor-
mas artificiales de Nijamanch, 

valle del Upano, Ecuador (foto: 
S. Rostain). / Complex of arti-
ficial platforms of Nijamanch, 

Upano valley, Ecuador (photo: 
S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

378 379

periféricos, posiblemente con una plataforma central. 

Los complejos de montículos no tienen todos la 

misma función. Podemos distinguir entre los más 

comunes, modestas plataformas que forman un 

complejo con una longitud lateral máxima de 40 m, y 

los más monumentales, con estructuras muy grandes 

(Fig. 25). Los primeros tenían claramente una función 

residencial en torno a una plaza cuadrangular baja. 

Los complejos muy grandes, situados generalmente 

en los extremos de las avenidas principales del 

yacimiento, estaban probablemente dedicados a 

actividades rituales en las que participaban más 

habitantes. Allí, los montículos son mucho más 

imponentes y se extienden por una superficie de 

hasta diez h. Si bien la densidad media es de 17 

plataformas por km2, esta cifra puede ascender a más 

de 100 por km2 en algunas zonas. 

Estos complejos residenciales y cívicos forman una 

zona edificada estructurada por una cuadrícula irregu-

lar de calles excavadas, organizadas en torno a una o 

dos avenidas principales (Fig. 26). Las más modestas 

son caminos cortos, ligeramente excavados, que 

descienden desde la plataforma de viviendas hasta un 

pequeño arroyo en el fondo de un barranco. Algunos 

incluso descienden hasta el lecho del Upano 70-100 

m más abajo, siguiendo crestas que bajan suavemen-

te desde las terrazas. También suele haber aveni-

das anchas, profundas y perfectamente rectas que 

atraviesan los pueblos (Fig. 27). Este tipo de calles 

forman un eje, a veces de más de 2 km de longitud, 

a lo largo del cual se organizan los complejos de 

plataformas. Calles y avenidas forman un entramado 

urbano entre las elevaciones artificiales de las ciuda-

des. Sin embargo, la característica más sorprendente 

es sin duda la red regional de carreteras que conecta 

sistemáticamente los asentamientos. Las grandes 

carreteras excavadas que unen las ciudades discurren 

en línea muy recta a lo largo de 10, 15 e incluso más 

de 25 km, sin desviarse a pesar de las irregularidades 

naturales del terreno. Atraviesan la menor eleva-

ción del terreno, cruzan valles y suben colinas. Estas 

platform. The mound complexes do not all have 

the same function. We can distinguish between the 

most common, modest platforms that form a com-

plex with a maximum lateral length of 40 m, and 

the most monumental mounds that have very large 

structures (Fig. 25). While the former clearly had a 

residential function around a low quadrangular pla-

za, the latter (the very large complexes), are gener-

ally located at the ends of the main avenues of the 

site, and were probably dedicated to ritual activities 

in which a bigger number of people participated. 

There, the mounds are much more imposing and 

extend over a surface of up to ten h. While the 

average density is 17 platforms per km2, this figure 

can rise to more than 100 per km2 in some areas.

These residential and civic complexes form a 

built-up area which is structured in an irregular 

grid of excavated streets that include two main 

avenues (Fig. 26). The most modest ones are 

slightly excavated short roads that descend from 

the housing platform to a small stream at the 

bottom of a ravine. Some even descend to the 

Upano riverbed 70-100 m below, following ridges 

that gently descend from the terraces. There are 

also usually wide, deep and perfectly straight 

avenues that cross the towns (Fig. 27). This type 

of street forms an axis, sometimes more than 2 

km long, along which the platform complexes 

are organized. Streets and avenues form an 

urban fabric between the artificial elevations of 

the cities. However, the most surprising feature 

is undoubtedly the regional road network that 

systematically connects the settlements. The 

great excavated roads that link the cities run in 

very straight lines along 10, 15 or even more 

than 25 km, without deviating despite the natural 

irregularities of the terrain. They run across the 

lowest elevation of the terrain and across valleys, 

and climb hills. Despite the fact that the cost of 

its construction was high, this infrastructure of 

excavated roads did not respond to any essential 

Fig. 25. Grandes montículos rituales 
del sitio de Sangay, valle del Upano, 

Ecuador (foto: S. Rostain). / Large 
ritual mounds of the Sangay site, Upa-
no valley, Ecuador (photo: S. Rostain).

Fig. 26. Sitio de Kunguints con com-
plejos de plataformas distribuidos a 

lo largo de su avenida recta y cavada 
(imagen: A. Dorison y S. Rostain). / 

Kunguints site with platform comple-
xes distributed along its straight and 

excavated avenue (image: A. Dorison 
and S. Rostain).

Fig. 27. Avenida central cavada en 
Sangay, valle del Upano, Ecuador 

(foto: S. Rostain). / Central excavated 
avenue in Sangay, Upano valley, Ecua-

dor (photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

380 381

carreteras excavadas no responden a ninguna nece-

sidad utilitaria esencial, ya que los habitantes de la 

región podrían perfectamente desplazarse sin utilizar 

estas infraestructuras, cuya construcción es costosa. 

Más bien pueden interpretarse como el resultado de 

un deseo de conectar estructuralmente los pueblos 

dentro de toda una red. Los upano diseñaron así un 

paisaje cultural de alto valor social y simbólico, con el 

fin de hacer visibles las conexiones entre las distintas 

comunidades.

Por último, más discretas pero omnipresentes son 

las estructuras agrícolas que se encuentran dentro 

de estos asentamientos (Fig. 28). Una de las inte-

rrogantes que plantea la excepcional densidad de 

túmulos residenciales en el estrecho valle es el ori-

gen del suministro de alimentos para una población 

numerosa, estimada en varias decenas de miles de 

personas. La elevada densidad de población facilitó 

el cultivo de todos los espacios abiertos entre las 

zonas habitadas y probablemente el colapso de la 

sociedad en 600 d.C. 

Para controlar la humedad durante la estación 

lluviosa –cuando el suelo está lleno de agua–, 

pequeños desagües excavados a intervalos regu-

lares atraviesan las zonas interurbanas. Canalizada 

por estos sumideros, el agua de lluvia escurre por 

los caminos excavados o directamente a los sumi-

deros. Estos campos drenados se extienden por 

cientos de hectáreas, formando una red de parcelas 

continuas y ortogonales. Los upano también ocu-

paron las cordilleras vecinas, construyendo terrazas 

agrícolas perpendiculares a las laderas cóncavas y 

largos camellones en los bordes de los acantilados. 

Evidentemente, aprovechaban todas las variaciones 

geomorfológicas de su entorno para producir las 

plantas deseadas y alimentar a sus poblaciones. 

utilitarian need, since the inhabitants of the region 

could perfectly move around without using it. 

Rather they can be interpreted as the result of a 

desire to structurally connect the towns within an 

entire network. The upano people thus designed 

a cultural landscape of high social and symbolic 

value, in order for the connections between the 

different communities to become visible.

Finally, the agricultural structures found within these 

settlements are more discrete but omnipresent (Fig. 
28). One of the questions posed by the exceptional 

density of residential tumuli in the narrow valley is 

the origin of the food supply that was necessary for 

a big population (it has been estimated at several 

tens of thousands of people). The high population 

density facilitated the cultivation of all open spaces 

between the inhabited areas and probably also the 

collapse of society that took place in 600 CE.

Small drains excavated at regular intervals cross 

the inter-urban areas. Their purpose was to control 

humidity during the rainy season —when the soil is 

full of water. Channeled by these drains, rainwater 

flows through the excavated roads or directly to the 

drains. These drained fields extend over hundreds 

of hectares, forming a network of continuous and or-

thogonal plots. The upano people also occupied the 

neighboring mountain ranges, building agricultural 

terraces perpendicular to concave slopes, and long 

ridged fields on the edges of cliffs. Evidently, they 

took advantage of all the geomorphological varia-

tions of their environment to produce the desired 

plants and feed their populations.

A millennial culture

The occupation of the valley began more than 

3000 years ago. After the first small dispersed 

settlements, people began to build earth mounds, 

streets and fields. This was a unique type of urban-

ism whose scale is unparalleled in prehistoric South 

America. The sites are formed by dozens or hun-

dreds of large rectangular mounds and platforms, 

low square plazas, and straight hollowed streets 

that link the mound complexes; drained fields are 

integrated into a urban fabric that is surrounded 

by cultivated terraces. Over the centuries, the 

indigenous people occupied the entire valley and 

multiplied the number of platforms connected by 

causeways. This happened until they suddenly 

disappeared around the year 600 CE. Six periods 

of human occupation in the Upano basin can be 

distinguished (Rostain, 2023):

1.	 Around 1000 BCE. The sangay culture appeared, 

but it left few traces, with little or no earthworks 

and rather coarse grayish pottery.

Una cultura milenaria

La ocupación del valle comenzó hace más de 3000 

años. Tras pequeños asentamientos dispersos, 

la gente construyó montículos de tierra, calles y 

campos, produciendo un urbanismo original a una 

escala nunca vista en Sudamérica. Los yacimientos 

están formados por decenas o centenares de gran-

des montículos y plataformas rectangulares, plazas 

cuadradas bajas, calles rectas ahuecadas que unen 

los complejos de montículos, todo ello integrando 

campos drenados en un tejido urbano rodeado de 

terrazas cultivadas. A lo largo de los siglos, los indí-

genas ocuparon todo el valle, multiplicando el nú-

mero de plataformas conectadas por calzadas, hasta 

su repentina desaparición en 600 d.C. Se pueden 

distinguir seis periodos de ocupación humana en la 

cuenca del Upano (Rostain, 2023):

1.	 Hacia el año 1000 d.C., la cultura sangay apa-

reció pero dejó pocas huellas, con escasos o 

ningún movimiento de tierras y una cerámica 

grisácea más bien tosca.

Fig. 28. Damero de campos drenados en el sitio de Kilamope (imagen: A. Dorison y S. Rostain). / Checkerboard of 
drained fields at the Kilamope site (image: A. Dorison and S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

382 383

2.	 De 1000 a 400-100 d.C., la cultura kilamope 

empezó a construir montículos, produciendo 

cerámicas de color beige con decoración incisa 

curvilínea, un engobe rojizo y finas impresiones e 

incisiones (Fig. 29). 

3.	 Entre 400-100 a.C. y 600 d.C. apareció la cultura 

upano, cercana a la anterior. Probablemente fue-

ron los principales contribuyentes en la construc-

ción del paisaje antropizado revelado por el lidar. 

Su cerámica se caracteriza por incisiones lineales 

y decoraciones geométricas pintadas en rojo 

sobre fondo beige (Fig. 30).

4.	 Entre 800 y 1500 d.C., la cultura huapula surgió 

tras más de dos siglos de interrupción, reutili-

zando los montículos abandonados. La cerámica 

presenta decoración corrugada, que tal vez mar-

ca la aparición de un estilo de vida netamente 

amazónico en la región (Fig. 31).

5.	 Desde 1500 d.C., los shuar han sido las principa-

les comunidades indígenas que viven en la orilla 

oriental del upano. Su patrón de asentamiento 

es muy disperso y móvil, con poco impacto so-

bre el relieve. Su cerámica es corrugada y tiene 

un gran parecido con la cerámica huapula.

6.	 A partir de 1700-1950, los grupos mestizos 

penetraron de forma muy gradual en el valle, y la 

colonización sólo se aceleró a partir de la década 

de 1950 (Rudel & Horowitz, 1996). 

Las excavaciones arqueológicas y la teledetección 

atestiguan la íntima interacción de los pueblos 

indígenas con su entorno y sus vecinos lejanos. 

Los upano han revestido su entorno de intensidad, 

desarrollando un urbanismo «verde» omnipresente. 

La íntima integración de estas construcciones en el 

paisaje las ha hecho casi imperceptibles, a pesar 

de que han sobrevivido más de dos milenios hasta 

nuestros días (Fig. 32).

2.	 From 1000 to 400-100 BCE. The kilamope 

culture began to build mounds, producing 

beige-colored pottery with curvilinear incised 

decorations, a reddish slip and fine impressions 

and incisions (Fig. 29).

3.	 Between 400-100 BCE and 600 CE. The upano 

culture appeared, located near the previous one. 

They were probably the main contributors in the 

construction of the anthropized landscape revealed 

by the lidar images. Their pottery is characterized 

by linear incisions and geometric decorations paint-

ed in red on beige background (Fig. 30).

4.	 Between 800 and 1500 CE. The huapula culture 

emerged after more than two centuries of inter-

ruption, reusing abandoned mounds. Their pot-

tery has corrugated decoration, which perhaps 

marks the appearance of a clearly amazonian 

regional lifestyle (Fig. 31).

5.	 Since 1500 CE. The shuar have been the main 

indigenous communities living on the eastern 

shore of the upano. Their settlement pattern is 

very dispersed and mobile, with little impact on 

the terrain. Their pottery is corrugated and bears 

great resemblance to the huapula pottery.

6.	 From 1700-1950, mestizo groups penetrated 

very gradually into the valley. The rhythm of 

colonization accelerated from the 1950s (Rudel & 

Horowitz, 1996).

Archaeological excavations and remote sensing 

attest to the intimate interaction of the indigenous 

peoples with their environment and their distant 

neighbors. The upano have embedded intensity 

into their environment, developing an omnipresent 

“green” urbanism. The intimate integration of these 

constructions into the landscape made them almost 

imperceptible, and it still happens today, more than 

two millennia later (Fig. 32).

Fig. 31. Olla corrugada de cultura huapula, valle del 
Upano, Ecuador (foto: S. Rostain). / Corrugated pot of the 
huapula culture, Upano valley, Ecuador (photo: S. Rostain).

Fig. 30. Cuenco pintado de cultura upano, valle del 
Upano, Ecuador (acuarela: S. Rostain). / Painted bowl 
of the upano culture, Upano valley, Ecuador (waterco-
lor: S. Rostain).

Fig. 29. Olla incisa de cultura kilamope, valle del Upano, 
Ecuador (foto: S. Rostain). / Incised pot of the kilamope 
culture, Upano valley, Ecuador (photo: S. Rostain).

Fig. 32. Antiguo sistema de rutas cavadas del valle del 
Upano, Ecuador (imagen: A. Dorison y S. Rostain). / An-
cient system of excavated routes of the Upano valley, 
Ecuador (image: A. Dorison and S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

384 385

La realización de estas grandes obras de ingeniería 

elaborada a escala de todo un valle es difícil de 

imaginar para sociedades generalmente igualitarias 

y sin líderes, como las actuales sociedades indíge-

nas de la región. Por lo tanto, hay que admitir que 

algunas de las antiguas sociedades amazónicas 

estaban muy jerarquizadas, por lo que eran capaces 

de emprender y completar obras públicas monu-

mentales. Éstas debían ser llevadas a cabo por éli-

tes y supervisadas por especialistas, sobre todo en 

topografía. La propia existencia de un urbanismo 

agrario de esta dimensión, que combinaba vivien-

da, actividades ceremoniales, relaciones ritualiza-

das, intercambio y agricultura en un único espacio 

estructurado, nos lleva a replantearnos la organi-

zación sociopolítica y económica de los primeros 

habitantes de la Amazonia. Este descubrimiento 

está obligando a una reconsideración fundamental 

del pasado humano de la Alta Amazonia.

Discretas huellas del pasado: una perspectiva 
indígena

Queda un aspecto esencial y en rápido crecimiento de 

la arqueología amazónica, pero que se ha descuidado 

durante mucho tiempo. Se trata de la percepción y 

el conocimiento histórico de los propios indígenas. 

Los descendientes de los primeros habitantes de la 

Amazonia tienen un propio discurso sobre su pasado, 

construido a lo largo de su historia. Transmitido por 

tradición oral, éste no ha sido retenido por los histo-

riadores oficiales occidentales, que lo han tachado de 

folclore o leyenda. Nada más lejos de la realidad pues 

los mitos narrados son a menudo origen de aconteci-

mientos históricos cruciales (Fig. 33).

La tradición oral indígena tiene un efecto duradero 

en nuestra memoria gracias a su incansable repeti-

ción. En efecto, la principal característica de ella es 

que es transmitida por diferentes personas a lo largo 

del tiempo, cada una de las cuales difunde versiones 

que se transforman constantemente. Con el tiempo, 

el relato histórico inicial tiende a hacerse cada vez 

más críptico y difícil de interpretar. Así, de genera-

ción en generación, este discurso adquiere progre-

sivamente el valor de mito, aunque a veces perma-

nece anclado de manera firme en hechos históricos 

precisos. Esta transmisión flexible de la historia de 

un pueblo hace que la información permanezca a 

lo largo de varios siglos. A diferencia de la histo-

ria occidental, que está asentada en los libros, la 

indígena se mantiene viva, perpetuamente repetida 

y escuchada y aunque carece de marco cronológico, 

esta ciencia de la oralidad es legítima para propor-

cionar información sobre la historia de los habitantes 

originarios de la Amazonia (Fig. 34). 

The construction of these great works of elabo-

rate engineering on the scale of an entire valley is 

difficult to imagine for generally egalitarian soci-

eties without leaders, just like the current indig-

enous societies in the region. Therefore, it must 

be admitted that some of the ancient amazonian 

societies were highly hierarchical, as that gave 

them the capability of undertaking and completing 

monumental public works. These works had to be 

carried out by elites and supervised by specialists, 

especially in the field of topography. The very ex-

istence of an agrarian urbanism of this size, which 

combined housing, ceremonial activities, ritualized 

relations, exchange of goods and agriculture in a 

single structured space, leads us to rethink the so-

ciopolitical and economic organization of the first 

inhabitants of Amazonia. This discovery is forcing a 

fundamental reconsideration of the human past of 

the Alta Amazonia.

Discrete traces of the past: an indigenous 
perspective

There remains an essential and rapidly growing 

aspect of Amazonian archaeology that has been 

neglected for a long time: the perception and his-

torical knowledge of the indigenous people them-

selves. The descendants of the first inhabitants of 

Amazonia have their own narrative about their past. 

Developed throughout their history and transmitted 

by oral tradition, this narrative has not been taken 

into account by official Western historians, who 

have dismissed it as folklore or legend. This is a 

big mistake, because narrated myths are often the 

origin of crucial historical events (Fig. 33).

Indigenous oral tradition has a lasting effect on our 

memory thanks to its tireless repetition. Indeed, its 

main characteristic is that it is transmitted by different 

people over time, each of whom spreads versions 

that are constantly evolving. Over time, the initial 

historical account tends to become increasingly 

cryptic and difficult to interpret. Thus, from 

generation to generation, this discourse progressively 

acquires the value of myth, although sometimes it 

remains firmly anchored in precise historical facts. 

This flexible transmission of a people’s history 

makes information survive for several centuries. 

Unlike Western history, which is settled in books, 

indigenous history remains alive, perpetually heard 

and repeated, and although it lacks a chronological 

framework, this science of orality is legitimate as a 

source of information about the history of the original 

inhabitants of Amazonia (Fig. 34). 

Fig. 33. Banco de madera pintada en forma de ave de 
un chaman palikur de las Guayanas (foto: S. Rostain). / 
Bird-shaped painted wooden bench of a palikur sha-
man from the Guianas (photo: S. Rostain).

Fig. 34. Alfarera kichwa de Ecuador, explicación del 
mito ligado a una figurina de barro (foto: S. Rostain). / 
kichwa potter from Ecuador, explanation of myth linked 
to a clay figurine (photo: S. Rostain).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

386 387

Constituye así una fuente de conocimiento diferen-

te que puede ser interesante comparar con otras 

disciplinas como la historia escrita, la etnohistoria, la 

antropología, la arqueología, etc.

La otra contribución decisiva de los indígenas es su 

aporte a la construcción del conocimiento arqueoló-

gico, aspecto ha adquirido una importancia crecien-

te en los últimos años y es llamado a ser esencial en 

el futuro.

A partir de las últimas décadas del siglo XX, las 

voces indígenas empezaron a oírse por todas partes, 

denunciando la invisibilidad institucional de sus 

pueblos y exigiendo un trato más justo. Las primeras 

reivindicaciones fueron políticas, reclamaban el 

respeto a sus tierras y a sus derechos humanos. Los 

responsables de los países amazónicos descubrieron 

entonces que los oradores autóctonos podían 

convertirse en auténticas tribunas, capaces de 

convencer a muchas audiencias. A medida que 

From the last decades of the 20th century, indige-

nous voices began to be heard everywhere, de-

nouncing that their peoples were ignored by the 

institutions and demanding fairer treatment. The 

first claims were political and demanded respect for 

their lands and human rights. The leaders of Ama-

zonian countries then discovered that indigenous 

speakers could become authentic representatives, 

capable of convincing many audiences. As their 

speeches progressed, their arguments convinced 

It thus constitutes a different source of knowledge, 

and it can be interesting to compare it to other 

disciplines such as written history, ethnohistory, 

anthropology, archaeology, etc.

The other decisive contribution of the indigenous 

people is their build up of archaeological knowl-

edge, an aspect that has acquired growing impor-

tance in recent years and is called to be essential in 

the future.

Retrato de los kali’na exhibidos en el Jardín de Aclimatación de París en 1892. Foto: Roland Napoléon Bonaparte, Museo 
del Hombre, París. / Portrait of the kali’na exhibited at the Jardin d’Acclimatation in Paris in 1892. Photo: Roland Napo-
léon Bonaparte, Musée de l’Homme, Paris.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

388 389

avanzaban sus discursos, sus argumentos convencían 

a personalidades influyentes y famosas. En 1987, 

por ejemplo, el cantante británico Sting apoyó al 

jefe kayapó brasileño Raoni Metuktire, dándole una 

plataforma internacional y notoriedad.

Sin embargo, es a partir del nuevo milenio cuando 

la palabra de algunos activistas indígenas tiene 

el privilegio de ser impresa. Algunos de ellos se 

asociaron con antropólogos, periodistas y escrito-

res para producir libros que explican a un amplio 

público su concepción del mundo y su necesidad 

de justicia. Un ejemplo es el libro francés «Na’na 

kali’na. Una historia de los Indígenas Kali’na de Gu-

yana francesa», publicado en 2000 por el antropó-

logo Gérard Collomb y el activista Félix Tiouka. Más 

tarde, en 2010, el libro publicado originalmente en 

francés, «La caída del cielo: palabras de un chamán 

yanomami» del chamán Davi Kopenawa y el antro-

pólogo Bruce Albert fue un gran éxito de público, 

e incluso se ha traducido a varios idiomas. Más 

recientemente, el activista Ailton Krenak emprende 

su propia aventura literaria en 2019 con su libro en 

portugués «Ideas para retrasar el fin del mundo». 

Además, en 2024 se convirtió en el primer indígena 

nombrado miembro de la Academia Brasileña de 

Letras, en Río de Janeiro.

Algunos indígenas también están invirtiendo en 

arqueología. El arqueólogo norteamericano Mi-

chael Heckenberger fue uno de los iniciadores de 

este movimiento cuando, junto con los indígenas 

Afukaka Kuikuro y Urissapá Tabata Kuikuro, firmó 

en 2003 el notable artículo en inglés «Amazonia 

1492: ¿Bosque prístino o parque cultural?» en la 

prestigiosa revista Science. En 2024, el antropólo-

go François Renoux, el historiador oral Benjamin 

Iaparra Batista y yo publicamos el libro francés «La 

flecha y la pala. Una historia redefinida en la Gua-

yana Francesa», en el que combinamos nuestros 

conocimientos mutuos para ofrecer un relato más 

preciso del pasado de la región.

influential and famous personalities. In 1987, for 

example, British singer Sting supported Brazilian 

kayapó chief Raoni Metuktire, giving him an inter-

national platform and notoriety.

However, it was only since the beginning of the new 

millennium the word of some indigenous activists 

gained the privilege of being printed. Some of 

them associated with anthropologists, journalists 

and writers to produce books that explain their 

conception of the world and their need for justice 

to the general public. An example is the French 

book “Na’na kali’na. A history of the Kali’na Indians 

of French Guiana,” which was written by anthropol-

ogist Gérard Collomb and activist Félix Tiouka, and 

published in 2000. Later, a book originally pub-

lished in French called “The Falling Sky: Words of 

a Yanomami Shaman” was written by shaman Davi 

Kopenawa and anthropologist Bruce Albert; it was 

published in 2010 and was a great success, with 

translations into several languages. More recently, 

activist Ailton Krenak undertook his own literary ad-

venture in 2019 with a book written in Portuguese 

called “Ideas to delay the end of the world;” in 

2024 he became the first indigenous person named 

member of the Brazilian Academy of Letters, in Rio 

de Janeiro.

Some indigenous people are also participating 

in archaeology. American archaeologist Michael 

Heckenberger was one of the initiators of this 

movement when in 2003 he authored a remarkable 

article, written in English, together with indigenous 

Afukaka Kuikuro and Urissapá Tabata Kuikuro; the 

article was called “Amazonia 1492: Pristine forest or 

cultural park?” and was published in the prestigious 

journal Science. In 2024, anthropologist François 

Renoux, oral historian Benjamin Iaparra Batista and 

I published a book in French called “The arrow and 

the Spade. A Reconstructed History of French Gui-

ana,” in which we combine our shared knowledge 

to offer a more precise account of the region’s past.

The Universidad Federal de Pará Occidental, in 

Santarém, in the lower Amazon, also deserves 

credit for working on the integration of the indige-

nous people into the archaeological research. Like 

many others in Brazil, this university is a model of 

modernity and openness in South America. But the 

real dynamism undoubtedly comes from the young 

indigenous people themselves. More and more of 

them are enrolling in the university to take human-

ities courses. To cite just a few, Hudson Romário 

Melo de Jesus Tupinambá, Jair Munduruku, Eldis-

sandra Parintintin, Cooni Wai Wai and Jaime Xamen 

Wai Wai have already graduated and are publishing 

their studies. In 2024, indigenous archaeologist Jai-

me Xamen Wai Wai published an article in English 

called “A history of how the waiwai of Amazonia 

have been building and now telling their archae-

ologies;” he also contributed to a collective book 

on Amazonian archaeology that includes a chapter, 

also written in English, called “Indigenous archae-

ology in the Brazilian Amazonia: contributions and 

perspectives.” Little by little, a new generation of 

indigenous people takes the reins of their history 

and no longer intends to leave it solely in the hands 

of scholars from other places.

However, the indigenous people are still surprised by 

some aspects of the Western archaeological prac-

tice. For example, Jaime Xamen Wai Wai, doctor 

in archaeology, thinks that studying fragments of 

pottery or any other material found in the soil only 

gives a truncated image of the past. Like all the 

elders of his ethnicity, he knows that much more is 

learned by looking at the trees. In fact, plant species 

and compositions are the true living memories of the 

indigenous’ history, which is why he wonders why 

look down if the archives of the past are preserved in 

the treetops: “the obvious thing is then to look up.”

La Universidad Federal de Pará Occidental, en 

Santarém, en el bajo Amazonas, también merece 

crédito por desarrollar la integración de los indíge-

nas en el proceso de investigación arqueológica. 

Como muchas otras de Brasil, esta universidad es 

un modelo de modernidad y apertura en Suda-

mérica. Pero el verdadero dinamismo procede sin 

duda de los propios jóvenes indígenas. Cada vez 

son más los que se matriculan en la universidad 

para seguir cursos de humanidades. Por citar sólo 

algunos, Hudson Romário Melo de Jesus Tupi-

nambá, Jair Munduruku, Eldissandra Parintintin, 

Cooni Wai Wai y Jaime Xamen Wai Wai ya se han 

graduado en la universidad y están publicando sus 

estudios. En 2024, el arqueólogo indígena Jaime 

Xamen Wai Wai publicó el artículo en inglés «Una 

historia de cómo los waiwai de la Amazonia han ido 

construyendo y ahora contando sus arqueologías» 

y contribuyó en un libro colectivo sobre arqueolo-

gía amazónica con el capítulo, también en inglés, 

«Arqueología indígena en la Amazonia brasileña: 

aportaciones y perspectivas». Poco a poco, una 

nueva generación de indígenas toma las riendas de 

su historia y ya no pretende dejarla únicamente en 

manos de estudiosos de otros lugares. 

Sin embargo, a los indígenas les sorprenden toda-

vía algunos aspectos de la práctica arqueológica 

occidental. A manera de ejemplo, Jaime Xamen 

Wai Wai, doctor en arqueología, piensa que buscar 

en el suelo fragmentos de cerámica o cualquier otro 

resto material sólo proporciona una imagen trun-

cada del pasado. Él sabe, como todos los ancianos 

de su etnia que se aprende mucho más mirando los 

árboles. De hecho, las especies y composiciones 

vegetales son los verdaderos recuerdos vivos de la 

historia indígena, motivo por el cual se pregunta 

por qué mirar hacia abajo si los archivos del pasa-

do se conservan en las copas de los árboles, «lo 

evidente es entonces mirar hacia arriba».



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

390 391

Puente colgante del dosel arbóreo en el Parque Natural Amazonas, río 
Marañón, Nauta, Perú. Foto: Cinar12345. / Canopy walkway at Parque 

Natural Amazonas, Marañón River, Nauta, Peru. Photo: Cinar12345.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

392 393

Arquitectura circular y paisaje 
en la Alta Amazonia del norte 
del Perú
Circular Architecture and 
Landscape in the Alta 
Amazonia of Northern Peru
ALFREDO NARVÁEZ

Los Andes amazónicos en el nororiente del Perú, 

conservan una gran cantidad de asentamientos 

caracterizados por edificaciones de planta circular, 

que corresponde con lo que la arqueología peruana 

conoce como cultura chachapoyas, cuyo desarrollo 

abarca los primeros siglos de la era cristiana y culmi-

na con la llegada de los incas en el siglo XV. Desta-

ca, de modo particular, la cuenca del río Utcubamba, 

tributario del Marañón, que, en su recorrido hacia el 

oriente, terminará aportando sus aguas al Amazonas. 

Una sección poco conocida aun, en el ámbito de la 

cordillera de Colán, limítrofe con el actual territorio 

de Ecuador, muestra evidencias de estructuras circu-

lares en el estilo chachapoyas. Este es el espacio que 

llamamos chachapoyas del norte, con asentamientos 

alrededor de los 3000 m de altitud. 

Esta tradición continúa hacia los chachapoyas del 

sur, con numerosos sitios a lo largo de la cuenca del 

Marañón, y el territorio hacia el oriente, cruzando la 

cordillera, que permite acceder al Alto Montecristo 

en el actual Parque Nacional del Río Abiseo. Aquí se 

encuentra un extraordinario y complejo asentamien-

to de estructuras circulares, con elementos decora-

tivos distintos al área norteña, pero en un espacio 

geográfico muy semejante. Finalmente, los chacha-

poyas del oriente, se ubican en las cabeceras del río 

Guabayacu y sus afluentes, que culminan en el Alto 

Huallaga, formando un inmenso valle en un am-

biente bastante caluroso y de altas precipitaciones. 

En esta área se debe incluir el actual territorio de 

Moyobamba, que desarrolló fuertes contactos con el 

Alto Utcubamba (Schjellerup et al., 2009).

In northeastern Peru, the Amazonian Andes have 

preserved a big quantity of ancient settlements 

characterized by their buildings with circular floor 

plans, which belong to what Peruvian archaeolo-

gy has defined as the chachapoyas culture. The 

development of this culture began during the first 

centuries of the Christian and ended with the arrival 

of the Incas in the 15th century. The Utcubamba 

River is a main tributary of the Marañón whose 

eastward course also contributes its waters to the 

Amazon River, and its basin stands out particularly. 

A still little-known section, in the area of the Colán 

mountain range at the Ecuadorian border, shows 

evidence of circular structures in the chachapoyas 

style. We call this area Northern chachapoyas, with 

settlements at around 3000 m altitude.

This tradition continues southward with numerous 

sites along the Marañón basin and the territory 

toward the east across the mountain range; it gives 

access to Alto Montecristo, located in the Parque 

Nacional del Río Abiseo. Here is found an extraor-

dinary and complex settlement of circular structures 

whose decorative elements are different from those 

in the northern area, even though both are in a very 

similar geographic space. Finally, Eastern chachapoy-

as are located further east, at the headwaters of the 

Guabayacu River which, together with its tributaries, 

culminates in the Alto Huallaga and forms an im-

mense valley located in a quite hot environment with 

high precipitation. This area should be considered 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

394 395

Mucho de este territorio dominado por el 

bosque nublado, aún es desconocido, guar-

dando los secretos de una civilización que, 

al establecerse en las laderas de las monta-

ñas o sus partes más elevadas, generó un 

paisaje característico de recintos circulares 

y techos cónicos de paja, rodeados de am-

plias zonas agrícolas dedicadas fundamen-

talmente al cultivo de maíz, leguminosas, 

tubérculos y calabazas, razón para pensar 

que debieron afectar el ambiente boscoso, 

para adaptarlo a la agricultura, manteniendo 

áreas importantes de bosque prístino.

Actualmente, este territorio, que abarca las 

actuales regiones de Amazonas y San Martín 

y tangencialmente, la región de La Libertad, 

está caracterizado por valles profundos y 

escarpas pronunciadas de roca caliza. Estos 

grandes farallones muestran interminables 

capas de roca sedimentaria en estratos 

homogéneos, en los cuales abundan restos 

fósiles de invertebrados, atestiguando los 

tiempos geológicos en que el mar cubría 

estos suelos. Paulatinamente, estas enormes 

capas sedimentarias fueron solidificándose, 

levantándose, fracturándose y exponiéndo-

se a la erosión ambiental, cubriéndose de 

vegetación, capas de suelo húmico y una 

fauna muy particular. 

Estos bosques de neblina sobre las mon-

tañas, están delimitados por los pajonales 

del páramo, sobre los 3500 m de altitud y 

formaciones de bosque seco hacia el fondo 

de valle, especialmente en torno al Alto 

Utcubamba y el río Marañón. Así, el frío y 

la humedad permanente, tiene su opuesto 

y contraste con la calidez y sequedad del 

fondo de valle, alrededor de los 1700 m de 

altitud. Entre ambos extremos, el bosque, 

alto amazónico se desarrolla entre los 2000 

part of the territory of Moyobamba, which 

developed strong relationships with the Alto 

Utcubamba (Schjellerup et al., 2009).

Much of this territory is dominated by misty 

forests and is still unknown: it guards the 

secrets of a civilization that established itself 

on the slopes of mountains or their high-

est parts, and generated a characteristic 

landscape of circular precincts and conical 

thatched roofs that were surrounded by ex-

tensive agricultural zones dedicated funda-

mentally to the cultivation of corn, legumes, 

tubers and gourds. They must have altered 

the forest environment to adapt it to agri-

culture, while at the same time maintaining 

important areas of pristine forest.

Nowadays this territory, which encompasses 

the current regions of Amazonas and San 

Martin and, tangentially, also part of La Lib-

erated, has characteristic deep valleys and 

pronounced limestone rock escarpments. 

These great cliffs show endless layers of 

sedimentary rock in homogeneous strata, 

in which fossil remains of invertebrates 

abound, attesting to the geological times 

when the sea covered these soils. Gradually 

these enormous sedimentary layers solid-

ified, rose, fractured and were exposed to 

environmental erosion, becoming covered 

with vegetation, layers of humus-rich soil 

and a very particular fauna.

These misty forests on the mountains are 

delimited by the moors at above 3500 m 

altitude, and dry forest formations towards 

the valleys’ bottom, especially around Alto 

Utcubamba and the Marañón River. Thus the 

cold and permanent humidity is contrasted 

by the warmth and dryness of the valleys’ 

bottom, at around 1700 m altitude. 

El centro ceremonial chachapoya de Kuelap, en el Alto Utcubamba, configura una secuencia de arquitecturas circulares 
que emergen en el paisaje sagrado de un panóptico. / The Chachapoya ceremonial center of Kuelap, in Upper Utcu-
bamba, configures a sequence of circular architectures that emerge in the sacred landscape of a panopticon.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

396 397

y 3000 m de altitud. Este escenario geográfico se 

puede resumir como formaciones de bosque que 

albergan una fauna y flora muy significativas, alimen-

tados por un sistema de ríos, manantiales, quebra-

das, cataratas y lagunas que nacen en las frías alturas 

del páramo. Estos ecosistemas forman parte de un 

escenario geológico que luce enormes farallones de 

roca con frentes inaccesibles o de difícil acceso. Las 

colinas de menor pendiente, permitieron superficies 

con potencial agrícola, o grandes extensiones de 

terrazas, que utilizaron suelos húmicos a consecuen-

cia de la descomposición vegetal del bosque. Estas 

formaciones, han permitido pisos ecológicos y eco-

sistemas con una gran diversidad de flora y fauna, 

que fueron hábilmente utilizados por el hombre a lo 

largo de algunos miles de años. Este territorio alber-

ga a gran variedad de aves, siendo los mamíferos 

más representativos, el oso de anteojos, el puma, y 

el mono choro de cola amarilla y el armadillo.

Este paisaje genera un diálogo permanente entre el 

frio, gélido y húmedo páramo, los bosques de nebli-

na, que se conoce como zona quichua, y la calidez 

de los ríos y el fondo de los valles o zona del temple. 

En cada uno de estos espacios, el territorio muestra 

hitos geológicos y proporciona, además, una red de 

lagunas, puquiales, saltos de agua excepcionales, 

miradores naturales, profundas cavernas, con ríos 

subterráneos e interiores impresionantes, realmente 

monumentales. En todos estos espacios, aparecen 

testimonios de la presencia humana, en la forma de 

asentamientos, centros ceremoniales, sitios fune-

rarios, caminos, arte rupestre y lugares sagrados. 

La Alta Amazonia peruana nos enfrenta a una gran 

diversidad de lugares subyugantes, que convocan 

a la contemplación y la meditación, modelando una 

particular forma de entender el mundo.

Aunque la característica de estos asentamientos es 

la concentración de estructuras de planta circular 

entre los 2000 y 3000 m de altitud, por su asociación 

con los mejores suelos para la agricultura, también 

requirieron establecer algunas pequeñas aldeas en 

el fondo de valle. Esto se explica por la presencia 

de recursos de importancia, como fibra de algodón 

para la actividad textil, diversas especies de caña 

para la construcción y trabajos artesanales, peces 

nativos de los ríos, frutales y plantas medicinales. 

Esta zona permite además al cultivo de la coca, an-

tigua planta sagrada andina. Sin embargo, el fondo 

de valle presenta el riesgo permanente de contraer 

enfermedades propias de estos ecosistemas, como 

la uta, la malaria y el dengue.

El páramo, en este contexto, constituye un recurso de 

primera importancia, pues está poblado especialmente 

de paja (Calamagrostis tarmensis), plantas tintóreas, 

líquenes, musgos y plantas medicinales, alrededor de 

lagunas y bofedales, que las comunidades demandan 

hasta hoy. Este es el escenario de cérvidos, como el ve-

nado de cola blanca (Odocoileus virginianus), la taruca 

(Hippocamellus antisensis) o el Pudu (Pudela carlae), el 

cérvido más pequeño del mundo. Aquí reside también 

la viscacha (Lagidium peruvianum) y diversas aves, 

The High Amazonian forest develops between both 

of these extremes, at an altitude of between 2000-

3000 m. This geographical scenario environment can 

be summarized as forest formations that are home 

to important flora and fauna and are fed by a system 

of rivers, springs, ravines, waterfalls and lagoons 

that are born in the cold height of the moors. The 

geological configuration to which these ecosys-

tems belong includes enormous rock cliffs whose 

fronts are impossible or very difficult to access. The 

hills with lesser slopes had terrain with agricultural 

potential or very long terraces with humus-rich soils; 

the humus being formed by the decomposition of 

the forest’s plants. These formations have produced 

ecological floors and ecosystems with great diversity 

of flora and fauna, both of which were skillfully used 

by man over a few thousand years. The territory is 

home to a great variety of birds and several species 

of mammals, with the spectacled bear, the puma, the 

yellow-tailed woolly monkey and the armadillo being 

the most noteworthy among them.

This landscape generates a permanent dialogue 

between the quichua zone (the mist forests and the 

cold, frigid and humid moors) and the warmth of 

the temple zone (the rivers and the bottoms of the 

valleys). These places have impressive geological 

landmarks such as networks of lagoons, springs, 

waterfalls, natural viewpoints and deep caverns with 

underground rivers, which are truly monumental. 

Moreover, they all show evidence of human presence 

in the form of settlements, ceremonial centers, 

funerary sites, roads, rock art and sacred places. The 

peruvian Alta Amazonia offers us a great diversity of 

captivating places, which call for contemplation and 

meditation that shape a particular way of under-

standing the world.

Even though these settlements are characterized by 

the concentration of structures with circular floor plans 

at an altitude of between 2000 and 3000 m (because 

of their closeness to the best soils for agriculture), 

they also required establishing some small villages 

at the bottom of the valley. This is explained by the 

presence, in those areas, of important resources such 

as cotton fiber for textiles, various species of cane for 

construction and craft work, native river fish, fruit trees 

and medicinal plants. This zone also allows for the 

cultivation of coca, an ancient Andean sacred plant. 

However, the valleys’ bottom also pose a permanent 

risk of contracting cutaneous leishmaniasis, malaria, 

dengue and other diseases that are typical of these 

ecosystems.

In this context, the moors constitute a primary 

resource, especially as their lagoons and wetlands 

are populated by grass (Calamagrostis tarmensis), 

dye plants, lichens, mosses and medicinal plants 

that the local communities still use. The same is true 

for the cervid animals such as the white-tailed deer 

(Odocoileus virginianus), the taruca (Hippocamellus 

antisensis) or the Pudu (Pudela cardae) —which is 

the world’s smallest cervid. Here also resides the 

viscacha (Lagidium peruvianum) as well as various 

Gracias a la red biótica de los páramos, en la laguna de Manachaqui los bofedales recogen las aguas, configurando los 
primeros hitos sagrados del paisaje andino-amazónico. / Thanks to the biotic network of the páramos, in the Manacha-
qui lagoon the wetlands collect the waters, configuring the first sacred landmarks of the Andean-Amazonian landscape.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

398 399

como los patos de las lagunas. En la cultura andina, 

el páramo es un espacio concebido como el lugar de 

contacto con el mundo celeste nocturno, pues es una 

ventana abierta a la lectura de los astros, las estrellas y 

la vía láctea. Generalmente, el páramo ha sido surcado 

por los grandes sistemas de caminos intercuencas, que 

comunican los asentamientos. Nuestras exploraciones 

en el páramo del Alto Utcubamba en la región Amazo-

nas, nos permitieron identificar grandes extensiones de 

campos de cultivo, aldeas de diverso tamaño y sitios 

que hemos considerado como campamentos rela-

cionados al servicio ceremonial de centros sagrados, 

como la laguna Cuchacuella, una pakarina de origen 

de la población chachapoya en el valle del Alto Utcu-

bamba, cuya existencia fue mencionada por algunos 

cronistas españoles (Narváez, 2013).

Esta vinculación con aspectos mágico religiosos, se 

expresa en los hitos geográficos más notables del 

paisaje, a veces relacionado con formaciones pétreas 

muy particulares, que podrían considerarse sitios sa-

grados bajo el concepto andino de huaca. Estamos 

hablando de sitios como Shubet y sus enigmáticos 

petroglifos en la cuenca del Alto Utcubamba.

En este escenario general, podría decirse, se tiene 

dos grandes momentos climáticos en el año. La 

primera mitad está caracterizada por intensas lluvias 

y tormentas eléctricas, seguidas por una segunda 

mitad, por un clima benigno, muy soleado, con tem-

poradas de fuertes vientos, heladas y ausencia de 

lluvias. Por esta razón se mantiene aún hoy, a pesar 

de las restricciones legales, la quema de los pajona-

les del páramo, favorecidos por la fuerza del viento. 

Esto permite nuevos brotes para favorecer el alimen-

to del ganado, proporciona minerales para el suelo, 

mediante la ceniza y evita que el frio extremo de las 

heladas afecte la vida de las plantas, dando calor al 

suelo. Del mismo modo, he escuchado a campesi-

nos del Alto Utcubamba, hacer ver que el fuego y el 

humo que genera, servirán para llamar a la lluvia y 

acabar con el calor y la estación seca. 

Arquitectura circular en el tiempo

Las investigaciones realizadas en Jucusbamba, 

en el Alto Utcubamba (Koschmieder, 2012) hacen 

notar que las construcciones circulares, adscritas a 

la cultura chachapoya, corresponden al Intermedio 

Tardío, entre el 900 y el 1400 d.C. En la misma zona, 

la secuencia ocupacional va hasta el periodo formati-

vo, alrededor de 1200 a.C. en Pueblo Viejo; y Tosán, 

en el Horizonte Temprano, entre los 500 a 200 a.C. 

Estas fueron buenas noticias, pues se confirmó la 

presencia de ocupaciones previas a la tardía apari-

ción de la arquitectura chachapoya de planta circular.

En torno a las nacientes del río Utcubamba, los 

asentamientos con casas circulares, surgen alrede-

dor del siglo XIII, en el distrito de Chuquibamba, 

aunque las excavaciones en Huepón demostraron 

que previamente el lugar estuvo ocupado desde los 

inicios de nuestra era, con fuerte influencia desde la 

sierra vecina de Cajamarca (Schejellerup, 2005). Este 

patrón de viviendas circulares, continuó su desarrollo 

ininterrumpidamente hasta la llegada de los con-

quistadores inca y españoles. Los incas sobreponen 

construcciones de planta rectangular, y con el esta-

blecimiento de patrones europeos, terminará por 

imponerse, desapareciendo para siempre la cons-

trucción de casas circulares. En tiempos recientes, 

la presencia de construcciones circulares obedece 

únicamente a propósitos turísticos.

El Bajo Utcubamba ofrece condiciones para una 

etapa inicial de los asentamientos más antiguos, que 

corresponden con el periodo arcaico y formativo de 

la cultura peruana, entre los 1200 a 200 años a. C. 

Estos primeros asentamientos formativos (Shady & 

Rosas, 1979), sin embargo, utilizaron estructuras rec-

tangulares. Recientemente, los hallazgos de Quirino 

Olivera revelan asentamientos más antiguos que 

han sido fechados alrededor de los 5300 años antes 

de nuestra era y son contemporáneos con los más 

antiguos complejos urbanos en la costa central del 

birds, including lagoon ducks. In the Andean culture, 

the moor is conceived as a place of contact with the 

nocturnal celestial world, a place that offers an open 

window to the reading of the stars and the Milky way. 

Frequently large inter-basin road systems that join 

the human settlements have been built across the 

moors. In our explorations of the moors in Alto Utcu-

bamba (Amazonas region) we have identified great 

extensions of crop fields, villages of different sizes 

and sites that we think were encampments related 

to ceremonial services performed at sacred centers. 

An example of the latter is the lagoon Cuchacuella, 

a pakarina (sacred place of origin) of the chachapoya 

people in the Alto Utcubamba valley, whose exis-

tence was mentioned by some Spanish chroniclers 

(Narváez, 2013).

This connection with magical-religious aspect is sug-

gested by notable geographical landmarks, includ-

ing some very particular stone formations that could 

have been considered sacred sites under the Andean 

concept of huaca. One such site is Shubet and its 

enigmatic petroglyphs, located in the basin of the 

Alto Utcubamba.

From the point of view of the weather, the year in 

this area can be divided into two distinct halves. The 

first one is characterized by intense rains and electri-

cal storms, while the second half brings in a benign 

climate, very sunny, with periods of strong wind, 

frosts and no rains. During this season the burning 

of the moors scrublands is practiced still today, 

despite the current legal restrictions and favored by 

the force of the wind, the reason being that it favors 

the growth of new shoots that serve as cattle food; 

moreover, the ashes provide minerals and heat up 

the soil, thus preventing the extreme cold of the 

frosts from affecting plant life. Similarly, I have heard 

local farmers from the Alto Utcubamba valley say 

that the fire and smoke call the rain and thus help in 

ending the dry season.

Circular architecture in time

Research conducted at Jucusbamba, in the Alto 

Utcubamba valley (Koschmieder, 2012), reveals that 

the circular buildings, ascribed to the Chachapoyas 

culture, correspond to the Late Intermediate peri-

od, between 900 and 1400 CE. The occupational 

sequence for the same area belongs to the Forma-

tive period (around 1200 BCE) for Pueblo Viejo and 

to the Early Horizon (between 500 to 200 BCE) for 

Tosán. This was good news because it confirmed the 

presence of occupations prior to the appearance of 

the chachapoyas’ circular floor plan architecture.

In the district of Chuquibamba, around the sources 

of the Utcubamba River, settlements with circular 

houses emerged around the 13th century, even 

though the area had been occupied since the 

beginning of our era and received strong influence 

from the neighboring sierra of Cajamarca, as demon-

strated by the excavations at Huepón (Schejellerup, 

2005). The pattern of circular dwellings continued to 

be used uninterruptedly until the arrival of the Inca 

and Spanish conquerors. The Incas superimposed 

constructions with rectangular floor plans on the 

circular dwellings, and later the arrival of the Europe-

an patterns put a definite end to the construction of 

circular houses. Nowadays, the presence of circular 

constructions in the area obeys solely to touristic 

purposes.

The Lower Utcubamba valley offered suitable con-

ditions for the initial stage of the oldest settlements, 

which correspond to the archaic and formative pe-

riods of the Peruvian culture (1200-200 BCE). These 

first formative settlements (Shady & Rosas, 1979), 

however, used rectangular structures. Recently, Quiri-

no Olivera has found older settlements from around 

5300 years before our era, which are contemporary 

with the oldest urban complexes in the central coast 

of Peru, at Caral. During this time (the archaic and 

formative periods), the monumental architecture of 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

400 401

Perú en Caral. Durante este tiempo, la arquitectura 

monumental de Monte Grande, presenta una planta 

circular que usa adobe y cantos rodados, mostrando 

un desarrollo interno en forma de espiral en cuyo 

centro se ubica un fogón ceremonial y probablemen-

te el entierro de un personaje importante. Del mis-

mo modo, aparecen las primeras muestras notables 

de pintura mural polícroma en el sitio de Las Juntas 

(Olivera, 1998, 2008, 2014). Es necesario destacar las 

relaciones geográficas con la cuenca del río Chinchi-

pe, que permite establecer eslabones importantes 

con asentamientos como los de Palanda - La Florida, 

en territorio ecuatoriano, en donde la presencia de 

un asentamiento con estructuras de planta circular 

demostró una antigüedad semejante a los de Mon-

tegrande, con fechados de 2500 a.C. en asociación 

con una tumba de extraordinario valor: cerámica de 

alta calidad, turquesa, malaquita, conchas marinas, 

morteros de piedra, entre otros (Valdez, 2007, 2014). 

Sin duda, esta es la mas temprana evidencia de un 

asentamiento con estructuras de planta circular en la 

Alta Amazonia (cuenca Mayo - Chinchipe).

En el territorio chachapoya del sur, ocurre algo 

diferente. Los numerosos asentamientos con arqui-

tectura de planta circular, en torno a la cuenca del 

Marañón y el Parque Nacional del Rio Abiseo, son 

mucho más recientes, pues aparecen muy tardía-

mente a fines del siglo XIV, poco tiempo antes de la 

presencia incaica alrededor de 1470. Sin embargo, 

existe evidencia inicial de culturas más antiguas, 

que van hasta el periodo formativo y el intermedio 

temprano, con grandes vacíos de tiempo previo a la 

llegada de las edificaciones circulares chachapoya 

(Church, 2018).

Los asentamientos de viviendas circulares van desa-

rrollándose en un largo proceso que culmina durante 

la época inca, y tienen en Kuelap un hito notable, 

dada su complejidad y características constructivas. 

Nuestras investigaciones en el lugar, demostraron 

con claridad que se trata de un asentamiento com-

plejo, de elite, que consideramos el mayor centro 

de poder en la cuenca del Alto Utcubamba, con 

evidencias de una tecnología que hizo posible la 

organización comunitaria para la construcción de un 

inmenso relleno que soporta una plataforma elevada 

y sus grandes murallas. Este crucial asunto y sus aso-

ciaciones, nos impulsaron a proponer la hipótesis de 

la tardía formación de un estado incipiente, que hizo 

de Kuelap el centro de poder (Narváez, 2013). El 

sitio muestra estructuras para propósitos religiosos, 

ceremoniales, espacios públicos y especialmente 

estructuras circulares que funcionaron como vivien-

das de elite, con evidencias contundentes de las 

actividades domésticas que allí se realizaron, acom-

pañadas de basurales, espacios de cocina y muy 

diversos objetos que así lo acreditan. Son edificacio-

nes chachapoya, que atestiguaron el impacto de la 

ocupación inca, y los primeros años de la presencia 

española, tiempo en que se abandona el sitio. Si 

bien tenemos fechados radiocarbónicos que llegan 

Monte Grande has a circular floor plan that uses ado-

be bricks and river stones, an internal spiral form, a 

ceremonial hearth at the center of the building, and 

probably the burial of an important personage. Like-

wise, the first notable samples of polychrome mural 

painting appear at the Las Juntas site (Olivera, 1998, 

2008, 2014). A remarkable geographical link with the 

Chinchipe River basin allowed for the establishment 

of important relationships with farther settlements 

such as those at Palanda - La Florida in the territory 

of present-day Ecuador. One of the settlements in 

this Ecuadorian site has buildings with circular floor 

plans that date to 2500 BCE (an antiquity similar to 

that of Montegrande) and hosts a tomb of extraor-

dinary value that includes high-quality ceramics, 

turquoise, malachite, marine shells and stone mor-

tars, among others (Valdez, 2007, 2014). Undoubt-

edly, this is the earliest evidence of a settlement with 

circular floor plan structures in the Alta Amazonia 

(Mayo - Chinchipe basin).

The situation is different in the southern part 

of Chachapoyas. Here, around the basin of the 

Marañón river and the Parque Nacional del Río Abis-

eo, there are numerous settlements with circular floor 

plan architecture that are much more recent. In fact, 

they only appeared during the second half of the 

14th century, shortly before the arrival of the Incas 

(around 1470). However, there is initial evidence of 

older cultures, going back to the Formative period 

and Early Intermediate, with great time gaps before 

the appearance of the Chachapoyas circular build-

ings (Church, 2018).

The development of the settlements with circular 

dwellings was a long process that culminated during 

the Inca period. Among these settlements, Kuelap 

is a notable example because of its complexity and 

constructive characteristics. Our research at the 

site clearly showed that this was a complex and 

elite settlement, which in our view was the greatest 

center of power in the basin of the Alto Utcubamba; 

the construction techniques employed reveal that 

the settlement’s great walls and enormous fill 

(which supports an elevated platform) were built 

by the organized community. After analyzing this 

crucial matter and its implications, we proposed 

the hypothesis of the late formation of an incipient 

state, with Kuelap as its center of power (Narváe, 

2013). The site shows structures for religious, and 

ceremonial purposes, public spaces, and especially 

circular buildings that were used as dwellings for the 

members of the ruling classes; this interpretation is 

supported by different kinds of evidence, including 

domestic activities, refuse areas, kitchen spaces and 

different household objects. These chachapoyas 

buildings witnessed the impact of the Inca occupation 

and the first years of the Spanish presence, before 

the site was abandoned. Some radiocarbon datings 

for this site go as far back as the 7th century, before 

the period of the circular constructions, and because 

some remains of buildings with straight walls and 

circular floor plans have in fact been found below 

La tipología arquitectónica de las estructuras circulares chachapoyas define un modelo adaptable al contexto natural del 
tejido urbano. / The architectural typology of chachapoya circular structures defines a model adaptable to the natural 
context of the urban fabric.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

402 403

hasta el siglo VII, no corresponden precisamente con 

las construcciones circulares. En algunos casos, bajo 

el nivel de las estructuras circulares hemos registrado 

restos de edificaciones con muros rectos y cierta-

mente, algunas otras de planta circular. Este es un 

asunto que requerirá de mayores estudios.

Como hemos mencionado, los estratos más antiguos 

en el conjunto de Kuelap, se relacionan con cerámi-

ca huari, fechada en el siglo VII, asociada además 

con cerámica moche transicional de asa estribo, lo 

que propone una época de fuertes contactos con la 

sierra sur y la costa norte. Como sabemos, los huari 

no fueron ajenos al patrón de estructuras de planta 

circular, que en algunos casos adquieren la forma de 

D, como el caso de la estructura ceremonial de Ve-

gachayuc moqo en el corazón de la capital huari. En 

una escala menor, en Kuelap encontramos una única 

estructura en forma de D, que se ubica en el ingreso 

al sector norte del Pueblo Alto y algunas otras regis-

tradas en el distrito de Chuquibamba (Schjellerup, 

2005). Este hecho coincide con la presencia de 

una estructura de planta cuadrangular en el sector 

central del Pueblo Alto de Kuelap, que conserva un 

basamento sólido, que remata en un alero sobre el 

cual aún se conservan pequeñas secciones de lo que 

fuera un recinto de planta rectangular. Este edificio 

hace recordar a las edificaciones de planta rectangu-

lar sobre plataformas elevadas de estilo huari, como 

las de Huariwillka en Ancash. En otras palabras, la 

presencia huari podría explicarse, más allá de la 

cerámica, con edificios que la rememoran y que se 

mantuvieron a lo largo del tiempo, hasta la llegada 

de los incas y españoles.

En resumen, hasta no disponer de información en 

contrario, las construcciones de planta circular cha-

chapoyas, surgen en este ámbito andino nororiental, 

en los inicios del Intermedio Temprano, y aun se dis-

cute si son consecuencia de un desarrollo local o son 

testimonio de procesos migratorios colonizadores. 

Los inicios de esta arquitectura hacia los 2500 a.C. 

en Palanda – La Florida y Montegrande, es un hito 

fundamental, pero tiene aún numerosos vacíos en el 

tiempo para pensar en una continuidad consistente.

Gráfica de la arquitectura circular 

La cultura chachapoyas, ornamentó sus edificios, si-

guiendo un conjunto de pautas que las hacen únicas 

en la arqueología peruana. Decoraban sus viviendas, 

utilizando una técnica que puede ser definida como 

un mosaico estructural, puesto que cada una de las 

piezas que conforman los motivos iconográficos, se 

insertan dentro de la estructura de los muros que 

las soportan. El espacio decorado está claramente 

the level corresponding to the circular structures, this 

matter requires further research.

The oldest stratum in the Kuelap complex relates to 

the huari ceramics (7th century BCE) and the transi-

tional moche stirrup-handle ceramics. This implies 

that there was a period of solid contacts with the 

southern sierra and northern coast. The huari peo-

ple were not alien to the use of the circular floor 

plan pattern, which in some cases changed into a D 

shape, e.g. the ceremonial structure of Vegachayuc 

Moqo in the heart of the huari capital. On the other 

hand, there is only one D-shaped structure at Kuelap 

(it is located at the entrance to the northern sector 

of Pueblo Alto) and a few others recorded in the 

district of Chuquibamba (Schjellerup, 2005). This 

fact coincides with the presence of a quadrangular 

floor plan structure in the central sector of Pueblo 

Alto of Kuelap. It preserves a solid basement that 

ends in an eave over which small sections of what 

was once an enclosure with a rectangular floor plan 

is still preserved. This structure recalls the Huari-style 

buildings with rectangular floor plans on elevated 

platforms, buildings such as those found at the Hua-

riwillka site in Ancash. Beyond ceramics, the Huari 

presence can be explained through buildings that, 

well maintained, survived until the arrival of incas 

and Spaniards.

In sum, we can establish that the chachapoyas build-

ings with circular floor plans emerged in the area of 

the northeastern Andes at the beginning of the Late 

Intermediate period, at least until proof to the con-

trary is put forward. On the other hand, it is not yet 

clear whether this type of construction was a local 

development or the result of foreign colonization after 

some migration, and while the first instances of this 

type of architecture around 2500 BCE at Palanda - La 

Florida and Montegrande are a fundamental turning 

point, some gaps in the timeline prevent us from pro-

posing that there was continuity of development.

Graphics in the circular architecture

The chachapoyas culture ornamented its buildings 

following a set of guidelines that make these build-

ings unique in Peruvian archaeology. The technique 

they used to decorate their dwellings can be de-

scribed as a structural mosaic, since the iconographic 

motifs are made up of pieces that are inserted in the 

structure of the walls that support them. The deco-

rated space is clearly demarcated and delimited, so 

that the relief does not protrude beyond its frame, 

forming a “flat relief.” In some cases the motifs were 

used inside the circular buildings; the walls were 

covered with a thick layer of mud and straw, and the 

Los elementos tipológicos de las arquitecturas funerarias chachapoyas ancladas en farallones expresan un lenguaje codi-
ficado. / The typological elements of Chachapoya funerary architectures anchored on cliffs express a codified language.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

404 405

demarcado y delimitado, de modo que el relieve 

no sobresale al marco que lo delimita, mostrándose 

como un «plano relieve». A veces, estos motivos se 

incluían al interior de las edificaciones circulares. El 

muro de las viviendas, fue revestido con una gruesa 

capa de barro y paja, sobre la cual el enlucido final 

incluyó pintura. Esto mismo se puede observar en 

los paramentos de las estructuras funerarias, en las 

que el color se relaciona con los mosaicos en relieve 

que las decoran. 

Los motivos geométricos más comunes son los de 

secuencias continuas de rombos (simples, biconcén-

tricos o triconcéntricos), rombos en espiral, la cruz 

andina y escalonados con volutas rectas. Edificios 

con basamentos decorados con doble hilera de rom-

bos concéntricos, también han sido registrados. Otro 

motivo muy común es una línea quebrada continua, 

que se usa de manera independiente, como único 

motivo, o en otros casos, delimita el borde superior 

e inferior de rombos concéntricos, como elemento 

central. Un motivo importante, es el de hileras de 

«nichos» de forma cuadrada, que se alternan. A ve-

ces se muestran en hileras superpuestas. Al parecer, 

estos tipos de decoración geométrica podrían iden-

tificar grupos poblacionales, que los adoptan como 

una expresión propia y para marcar territorio.

En los chachapoyas del norte, no han sido registra-

dos relieves con motivos antropomorfos o zoormor-

fos, tampoco el uso de cabezas clava. Sin embargo, 

las cabezas humanas se representan en los sarcófa-

gos antropomorfos. De modo que no sería extraño 

encontrar cabezas humanas asociadas a la decora-

ción de las construcciones. De hecho, relieves talla-

dos en piedra, representan cabezas antropomorfas 

en las murallas de Kuelap. Se han dado a conocer 

pintura mural al interior de recintos circulares, con 

representaciones de personajes que parecen tener 

cuernos de venado como tocado (Kauffmann, 2009, 

2017). Cornamentas de cérvido fueron colocadas 

en muros de mausoleos en Laguna de los Cóndores 

y de viviendas circulares, en el caso de Kuelap, en 

donde las encontramos como parte de los escom-

bros. Más allá del fin práctico de servir como un col-

gador, sin duda, debió tener una connotación mági-

ca y religiosa, pues el venado andino fue uno de los 

protagonistas del bestiario mitológico andino-ama-

zónico. Del mismo modo, el paisaje se reproduce en 

la arquitectura, mediante representaciones de felinos 

en sitios funerarios como los mausoleos de Revash, o 

la pintura rupestre de Laguna de los Cóndores, que 

los incorpora en un sistema de creencias del mundo 

más allá de la muerte.

Los motivos antropomorfos y zoomorfos, de las 

estructuras circulares entre los chachapoyas del sur, 

aparecen solos o vinculados con motivos geomé-

tricos y se complementan con cabezas clava. En la 

cuenca del Guabayacu, entre los chachapoyas del 

lado oriental, también se han registrado cabezas 

clava como parte de los motivos decorativos y or-

namentación geométrica especialmente en recintos 

funerarios (Bueno & Cornejo, 2009, 2013). La relati-

va cercanía territorial con la sierra de Huamachuco 

y Ancash, en donde existe una larga tradición de 

cabezas clavas, podría explicarlo.

Debemos mencionar, paralelamente, relieves talla-

dos en bloques de roca caliza, que forman parte de 

los muros que decoraban la entrada principal, la se-

gunda entrada y el Templo Mayor en Kuelap. En este 

caso, son representaciones simbólicas, como círculos 

con punto central, serpientes, cuadrúpedos, anima-

les míticos, rostros y seres antropomorfos que deben 

representar a deidades o ancestros míticos. Estos 

bloques tallados, también se han registrado en la 

Estructura 2 de Gran Pajatén, que muestran motivos 

vinculados con el factor religioso y la cosmovisión.

En el área sur, los motivos más representativos apare-

cen en basamentos y muros decorados con relieves 

en Gran Pajatén y Cerro Central, que muestran repre-

sentaciones de aves, personajes antropomorfos con 

final plaster was painted over. The same thing hap-

pened in the case of the paraments of the funerary 

structures, whose colors were similar to those of the 

ornamental relief mosaics.

The most common geometric motifs are continuous 

sequences of rhombuses (simple, biconcentric or 

triconcentric), spiral-shaped rhombuses, the An-

dean cross and stepped rhombuses with straight 

volutes. There are also buildings decorated with 

double rows of concentric rhombuses. Another very 

common motif is a continuous broken line; it can be 

used independently as a single motif, or as a central 

element that delimits the top and bottom sides of 

concentric rhombuses. An important motif comprises 

rows of alternating square “niches” that are some-

times shown in superimposing rows. It appears like 

these geometric decorations were used by different 

population groups to identify themselves and mark 

their respective territories.

Even though no Tendon heads or relief’s with an-

thropomorphic or zoomorphic motifs have been 

found in the northern chachapoyas, human heads 

are represented in anthropomorphic sarcophaguses, 

so finding human heads associated with the decora-

tions of the buildings would not come as a surprise, 

and in fact some stone reliefs represent anthropo-

morphic heads in the walls of Kuelap. The northern 

chachapoyas has also yielded mural paintings inside 

circular enclosures, which include anthropomorphic 

figures that appear to wear antler bones as head-

dresses (Kauffmann, 2009, 2017). Antler bones have 

been found attached to mausoleum walls at Laguna 

de los Cóndores, and on the ruins of circular dwell-

ings at Kuelap. Because the deer is included in the 

Andean-Amazonian mythological bestiary, there is 

no doubt that, beyond their practical use as hangers, 

these antler bones had magical and religious signif-

icance. The landscape is likewise represented in the 

architecture, especially through the representation of 

felines in funerary contexts, e.g. the mausoleums in 

Revash or the rock paintings in Laguna de los Cón-

dores (where they are part of a belief system about 

the afterlife world).

In the circular structures of southern chachapoy-

as the anthropomorphic and zoomorphic motifs 

appear alone or linked with geometric motifs, and 

are complemented with tenon heads. Tenon heads 

have also been found in the basin of the Guaba-

yacu river, in the area occupied by the eastern 

chachapoyas. They are part of the geometric or-

naments and decorative motifs found especially in 

funerary precincts (Bueno & Cornejo, 2009, 2013). 

The presence of tenon heads in this territory could 

be explained by its relative proximity to the sierra 

of Huamachuco and Ancash, where there is a long 

tradition of tenon heads.

On the other hand, at Kuelap the main entrance, 

the second entrance and the Major Temple have 

walls have limestone blocks that are decorated 

with carved reliefs. These figures (which include 

circles with a central dot, serpents, quadrupeds, 

mythical animals, faces and anthropomorphic be-

ings) were most probably symbolic representations 

of deities or mythical ancestors. Similar carved 

blocks have been found in Structure 2 of Gran 

Pajatén, though in this case the motifs are related 

to religion and worldview.

In the southern area, the most representative motifs 

appear in basements and walls decorated with 

reliefs in Gran Pajatén and Cerro Central. These 

motifs include representations of birds, anthropo-

morphic characters with great headdresses and 

Tenon heads, and geometric motifs in the form of 

continuous broken lines or volutes and stepped 

symbols (Bonavía, 1968; Pimentel, 2018). The bird 

figures in Building 2 of Gran Pajatén and one of the 

precincts at Cerro Central have been interpreted as 

representations of condors (Pimentel, 2018; Church, 

2018); their spread wings and tail have a special 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

406 407

La cabeza desnuda, la 
ausencia de cresta, el collar 

y el pico alargado en las 
representaciones de aves en 

Gran Pajatén, Río Abiseo, 
son asociables a los atribu-
tos del gallinazo de cabeza 

negra. /  The bare head, 
absence of crest, collar, 

and elongated beak in bird 
representations at Gran 

Pajatén, Río Abiseo, are as-
sociable with the attributes 

of the black-headed vulture.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

408 409

grandes tocados y cabezas clava, y motivos geomé-

tricos: líneas quebradas continuas o volutas y sím-

bolos escalonados (Bonavía, 1968; Pimentel, 2018). 

Las representaciones de aves del edificio 2 de Gran 

Pajatén, y uno de los recintos de Cerro Central, han 

sido considerados como cóndores (Pimentel, 2018; 

Church, 2018), mostrando alas y cola desplegadas, lo 

que tiene un especial significado. Sin embargo, la ca-

beza desnuda, la ausencia de cresta y el collar, y más 

aún, el pico alargado, cuestionan esta identificación. 

Una alternativa coherente con el paisaje, la ofrece 

también el gallinazo de cabeza negra (Coragyps 

atratus foetens), que precisamente luce una cabeza 

desnuda y pico más alargado. Esta ave, como sus 

congéneres, aprovecha la radiación solar y desplie-

ga sus alas estando de pie, tal como se muestra el 

motivo de Gran Pajatén. Tiene también reconocida 

importancia en la gráfica andina por su relación con 

espacios sagrados y ceremonias de gran importancia 

meaning. However, their bald head, the absence of 

a crest and a collar, and even more, their elongated 

beak, question this identification. An alternative 

interpretation, more coherent with the landscape, is 

that they represent the black-headed vulture (Cor-

agyps atratus foetens), a bird that does have a bald 

head and a longer beak; moreover, the black-head-

ed vulture also profits from the sunlight by spread-

ing out its wings while it’s on foot, just as shown by 

the motif at Gran Pajatén. This bird is very import-

ant in the Andean iconography because it is related 

to sacred spaces and ceremonies of great religious 

importance. If the buildings with representations 

of the black-headed vulture also had a relationship 

with the dead, similar to the Amazonian malocas 

(Von Hildebrand, 1983), then the presence of a vul-

ture symbol in them would make much sense. The 

repeated use of an ornitomorphic image sacralizes 

it and turns it into an element of special significance 

and power that expresses a clear relationship be-

tween the architecture and the landscape.

In the case of the ornitomorphic motif at Cerro 

Central, two additional elements must be taken 

into account: the first one is that there is a rhom-

bus beside the bird, and this rhombus has simple, 

opposing volutes that project outward from its 

center in four directions; a seating anthropomorphic 

figure wearing a big semicircular headdress (such 

as the one in structure 2 of Gran Pajatén) might be 

expected on the other side of the bird. The second 

element refers to the association of these motifs 

with the continuous broken line (at their bottom), 

which could also have been present on top of them. 

The use of broken lines that frame one or several 

central iconographic motifs appears repeatedly at 

Gran Pajatén. The ornitomorphic motifs are placed 

on the walls of the circular structures, above the 

eaves that technically delimit their basements. As in 

the case of the heads of anthropomorphic char-

acters in building 1 of Gran Pajatén, here the bird 

heads are also tenon heads; they appear “bald” as 

they have no headdresses, feathers or crests.

The more conspicuous anthropomorphic characters 

in Gran Pajatén are those of building 1, the largest 

circular building at the site. This building is linked to 

yard that hosts has a yanca which is aligned to the 

axis of a stairway and the entrance to building. The 

yanca is a symbol of the utmost religious importance, 

and indicates a space in which to perform rites and 

ceremonies that are related to the corresponding 

building (this is probably why the exterior of the 

building was profusely decorated). While the 

basement hosts the anthropomorphic personages, 

the circular wall itself has a geometric decoration 

that includes a sequence of descending steps that 

give way to straight-line volutes, all with a continuous 

sequence of broken lines at the top and the bottom. 

We can propose a strictly formal interpretation of this 

religiosa. De hecho, si estas edificaciones tuvieran 

relación con los muertos, como sucede con la maloca 

amazónica (Von Hildebrand, 1983), la presencia de 

un vultúrido, tendría simbólicamente mucho sentido. 

El uso de una imagen ornitomorfa, de modo reite-

rado, la sacraliza, convirtiéndola en un elemento de 

especial significación y poder, expresando una clara 

relación entre la arquitectura y el paisaje.

Para el caso del motivo ornitomorfo de Cerro Cen-

tral, dos elementos adicionales deben considerarse: 

el primero es que el ave está acompañada lateral-

mente por un rombo desde cuyo centro se pro-

yectan volutas simples, opuestas y hacia afuera, en 

cuatro direcciones; y podría esperarse hacia el otro 

lado, una figura antropomorfa, sentada, con gran 

tocado semicircular, como se aprecia en la estructura 

2 de Gran Pajatén. El segundo elemento se refiere a 

la asociación de estos motivos, con una hilera de la 

línea quebrada continua, que podría haberse repeti-

do en la parte superior. 

En Gran Pajatén, se reitera la presencia de líneas 

quebradas que enmarcan uno o varios motivos ico-

nográficos centrales. Una observación adicional es 

que los motivos ornitomorfos se ubican en el muro 

de la estructura circular, por encima del alero, que 

técnicamente delimita el basamento. Al igual que 

las cabezas de los personajes antropomorfos del 

edificio 1 de Pajatén, la cabeza del ave, también es 

una cabeza clava, que se muestra «desnuda», pues 

no tiene tocado, plumas o una cresta. 

Los personajes antropomorfos del edificio 1 de Gran 

Pajatén, son los más conspicuos, y coinciden con 

el recinto circular más grande del sitio, vinculado 

además con un patio en el que se conserva una 

huanca, alineada con el eje de la escalera y el 

vano de acceso al interior del recinto. Este es 

un símbolo de la mayor importancia religiosa, 

marcando además un escenario propicio para 

ritos y ceremonias relacionadas con el edificio. No 

Entre las figuras de Cerro Central en Río Abiseo el ave aparece acompañado lateralmente por un elemento romboidal 
que proyecta volutas en cuatro direcciones. / Among the figures of Cerro Central in Río Abiseo, the bird appears accom-
panied laterally by a rhomboidal element that projects volutes in four directions.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

410 411

por otra razón, parece ser estuvo profusamente 

decorado, por lo menos hacia el exterior. Mientras 

el basamento luce los personajes antropomorfos, el 

muro del recinto circular propiamente dicho, luce 

decoración geométrica, mostrando una secuencia 

de escalonados descendentes que continúan 

en volutas de líneas rectas, enmarcados por una 

secuencia continua de líneas quebradas en la parte 

superior e inferior. Las líneas quebradas ofrecen 

el rol de «contenedor» o de «continente» y las 

volutas con el símbolo escalonado como elemento 

«contenido». Bajo esta consideración estrictamente 

formal, podemos dar un paso adicional respecto del 

texto que configura este conjunto iconográfico. En 

contraste, el recinto funerario más importante en 

Los Pinchudos, propone una lógica opuesta, pues 

los personajes antropomorfos se encuentran en la 

parte superior del recinto, en la forma de esculturas 

de madera, apareciendo por debajo, los motivos 

geométricos. Pareciera que, en el mundo de la 

muerte, la gráfica se ordena de manera opuesta.

Tradicionalmente, los relieves geométricos han sido 

referidos atendiendo estrictamente a su forma; sin 

embargo, los motivos antropomorfos han sido inter-

pretados como representaciones de la Pachamama 

(Kauffmann Doig, 2013) sugiriéndose con ello un 

mito y su connotación de fertilidad. Otra forma de 

ver estas representaciones, ha sido la de conside-

rarlas como «ancestros» (Church, 2018), sugiriéndo-

se tal vez, una correlación de tipo étnico. 

Casas circulares, microcosmos y paisaje

Desde nuestra óptica, la comprensión de los moti-

vos iconográficos asociados a los edificios circulares, 

debe considerar como criterio básico, el factor con-

textual, que incorpora el concepto del «paisaje», para 

contribuir a una mejor lectura. Este es un intento de 

incorporar la arquitectura como una forma expresiva 

del paisaje, acercándose a ciertos aspectos básicos 

de la cosmovisión andina amazónica. 

Para ello partimos de nuestra propuesta teórica que 

concibe la estructura circular como expresión de un mi-

crocosmos, incorporando argumentos desde materiales 

y contextos procedentes de las excavaciones arqueoló-

gicas (Narváez, 2013, 2018). Efectivamente, el hallazgo 

de entierros humanos primarios o secundarios deposi-

tados bajo el piso de las viviendas, en número variable, 

que pueden ser sujetos de ofrendas, identifica con 

claridad una sección inferior que contiene a los difuntos. 

Justamente, el relleno bajo el piso está soportado por el 

muro de contención del basamento de la estructura. Es 

decir, arquitectónicamente, el relleno sirve de base para 

la elaboración del piso o superficie de uso dentro de la 

casa. Este piso muestra las evidencias de diversas activi-

dades propias de la vivienda, incluyendo algunas insta-

laciones, fogones, batanes, cerámica, morteros y manos 

de moler. A partir de esta información, el basamento y 

el relleno bajo el piso, corresponden simbólicamente 

a un espacio subterráneo, ctónico, oscuro, en donde 

se colocan a los difuntos, el uku pacha. Estos entierros, 

como sabemos, adquieren un poder germinal que les 

es inherente. Están literalmente sembrados dentro de la 

casa, esperando que la llene de fertilidad.

Es posible argumentar, que, al incluirse dentro de la 

vivienda, respondan por la prole de la familia que 

allí reside. En este sentido, los muertos dentro de 

una vivienda, adquieren un sentido distinto frente a 

aquellos que son inhumados en una montaña o una 

caverna, adquiriendo un sentido más colectivo. En la 

lengua quechua, el término mallqui, por estas razo-

nes, tiene un significado binario, que emparenta a los 

muertos y árboles o las plantas en general. En el que-

chua de Ayacucho, mallqui hace referencia inclusive 

al concepto de almácigo, en Ecuador, al concepto de 

momia, pero además de retoño o almácigo o «planta 

tierna para sembrar» como traduce Gonzáles Holguín 

([1608], 1989). Gráficamente, la asociación de árbol 

y hombre, incluye a las tradiciones de la costa norte 

del Perú, en donde está explícitamente referida en un 

extraordinario mito de creación vinculado a la cultura 

Lambayeque (entre los siglos X y XV), en donde un 

iconographic set by saying that the broken lines play 

the role of “container” or “containing”, while the 

volutes and stepped symbols are the “contained” 

element. The more important funerary precinct at 

Los Pinchudos, on the other hand, offers an opposite 

logic: the anthropomorphic personages, are placed 

at the top of the precinct (in the shape of wooden 

sculptures) while the geometric motifs are at the 

bottom. It appears hat the iconography in inverted 

when it refers to the world of the dead.

Traditionally, geometric reliefs have been referred 

to strictly in terms of their shape, and the anthropo-

morphic motifs have been interpreted as represen-

tations of the Pachamama (Kauffmann Doig 2013), 

thus implying a myth related to fertility. A different 

view of these representations considers them to be 

“ancestors” (Church, 2018), with a probable ethnic 

correlation.

Circular houses, microcosm and landscape

In or view, the main criterion in the study of the 

iconographic motifs of the circular buildings must be 

the context, including the concept of “landscape”. 

This implies considering the architecture as an ex-

pression of the landscape —a point of view which is 

closer to certain basic aspects of the Andean-Amazo-

nian worldview.

Thus we theoretically propose that circular structure 

is an expression of a microcosm. This view takes 

objects and contexts revealed by the archaeological 

excavations into account (Narváez, 2013, 2018). For 

example, the finding of a variable number of human 

burials of primary and secondary importance —with 

or without offerings— under the floor of the hous-

es clearly proves that there was a bottom section 

dedicated to the dead. In this architecture the filling 

under the floor is supported by the basement’s re-

taining wall, and becomes the basis for the house’s 

floor or upper surface. The floors show evidence of 

multiple activities performed inside the dwellings, 

including several pieces of household elements 

such as hearths and other dedicated installations, 

grinding stones, ceramics, mortars and grinding 

hands. This suggests that the basement and the 

filling under the floor symbolically correspond to an 

underground, chthonic and dark space where the 

deceased are kept: the uku pacha. These burials 

acquire an inherent germinal power; they are liter-

ally planted inside the house in the hope that they 

bring fertility. 

It can be argued that, by living inside the house, 

the dead ancestors are in charge of the family’s 

offspring, and in this sense they acquire a more 

collective nature with respect to the dead that 

are buried elsewhere (e.g. in a mountain or a 

cave). This is why the Qechua word mallqui has a 

double meaning that puts the dead at the same 

level with trees or plants in general. Moreover, in 

the Quechua of Ayacucho the word mallqui also 

relates to the concept of seedbed, while in the 

Quechua of Ecuador to those of mummy and 

“sprout“ or “tender plant to sow“ —as translated 

by Gonzáles Holguín ([1608], 1989). The 

association of tree and man is part of the graphic 

traditions of the northern coast of Peru. In fact, 

it is mentioned explicitly in an extraordinary 

creation myth of the Lambayeque culture (10th-

15th centuries), in which a “tree-man“ is one of 

the protagonists (Narváez, 2014). Furthermore, 

there is the metaphoric figure of the tunsho, a 

tree form the Amazonia and the equatorial dry 

forest that was used in funerary ceremonies 

during prehispanic times, probably at least since 

the Late Intermediate period (Olivera, 2014). This 

way of seeing the world is an Andean concept 

that is clearly not limited to the northeastern part 

of Amazonian Andes. All these arguments give us 

a better understanding of the basements of the 

circular dwellings in the Alto Utcubamba Valley, 

including their meanings and the motif of the 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

412 413

“hombre-árbol” es uno de los protagonistas (Nar-

váez, 2014). En este razonamiento, usamos además 

la figura metafórica del tunsho un árbol amazónico y 

del bosque seco ecuatorial, utilizado para prácticas 

funerarias, quizás desde tiempos prehispánicos, por 

lo menos desde el intermedio Tardío (Olivera, 2014). 

Por tanto, esta forma del ver el mundo, va más allá de 

los Andes nororientales amazónicos y se inserta bajo 

un concepto claramente andino. Considerando todos 

estos argumentos, comprendemos mejor la relación 

entre los basamentos de las casas circulares en el valle 

del Alto Utcubamba, decorados preferentemente con 

el motivo del rombo, que refuerza el concepto de 

fertilidad, como discutiremos más adelante. 

Entre los chachapoyas del sur, los edificios más cons-

picuos de Gran Pajatén, lucen relieves antropomorfos 

en los basamentos, identificados como representa-

ciones de la Pachamama (Kauffmann, 2013) o alter-

nativamente, representaciones de ancestros (Church, 

2018). Aunque aún no se han identificado aun en-

tierros humanos bajo el piso de la estructura circular, 

el modelo es altamente probable y requerirá de una 

propuesta metodológica de las excavaciones, que 

sea más coherente con los aspectos funcionales del 

edificio. El concepto de ancestros, para identificar los 

relieves antropomorfos, en un espacio arquitectónico 

vinculado con el uku pacha, tiene mucho sentido. 

En esta lógica, el kay pacha, el mundo de aquí, 

donde vivimos, está determinado por el piso y sus 

asociaciones al interior del recinto. Este es nuestro 

mundo, en el que nacemos, trabajamos para alimen-

tarnos, cobijarnos y vestirnos. Aquí crecemos, nos 

reproducimos y envejecemos. Este mundo de lucha 

constante, nos conecta con la naturaleza, nuestros 

vecinos y nuestros ancestros. Este es el espacio 

desde el cual buscamos conectarnos con lo inma-

nente del mundo celeste, que dentro de la casa lo 

tenemos sobre nosotros, en el techo. Este vínculo se 

establece siendo conscientes de los ancestros, que 

nos dan raíces en la tierra y nos permite un vínculo 

permanente con la naturaleza, pues ellos también 

son plantas, árboles, almácigos para la vida.

El hanan pacha, o mundo superior, celeste, debió es-

tar expresado simbólicamente en el techo, del cual 

disponemos de evidencias secundarias, como restos 

de paja, caña y sogas carbonizadas. Estuvieron 

estructurados por vigas apoyadas sobre la cabecera 

del muro, conformando un haz que culmina en una 

cúspide central. Estas vigas debieron disponer de 

varios niveles de viguetas horizontales, dándole es-

tabilidad y solidez para soportar el peso de la gruesa 

cubierta de paja. Estos techos cónicos tenían una 

pendiente cercana a los 45º, para poder hacer frente 

a las intensas lluvias.

Las fuentes etnográficas nos hacen saber de la impor-

tancia simbólica del techo para las culturas tradiciona-

les, quienes realizan diversos ritos, utilizando símbolos 

sagrados durante su construcción. Finalmente, es un 

asunto inherente a la arquitectura universal desde 

siempre. Los techos apuntan al cielo, dan la cara al 

mundo celeste y se vinculan con los dioses. En estas 

rhombus that decorates them, which, as we will 

discuss further ahead, reinforces the concept of 

fertility.

Among the southern chachapoyas, the most 

conspicuous buildings of Gran Pajatén have 

anthropomorphic reliefs in their basements. These 

have been identified as representations of the 

Pachamama (Kauffmann, 2013), or alternatively, 

representations of ancestors (Church, 2018). 

Here human burials below the floors of the 

circular dwellings have not yet been identified, 

but because such scenario is highly probable, 

the methodology of the excavations should 

be adapted to become more coherent with 

the functional aspects of the buildings. The 

identification of the anthropomorphic reliefs in the 

architectural spaces related to the uku pacha as 

ancestors appears quite reasonable.

Under this logic, the kay pacha, the world of here 

where the people live, is defined by the floor and 

its associations with other parts of the house. And 

this world is the people’s world, the one where 

they are born and where they work to find food, 

shelter and clothes; here is where they grow, re-

produce and age; it is a world of constant struggle 

that links them to nature, their neighbors and their 

ancestors. This is the space from where they try to 

get in touch with immanent of the celestial world 

—which is represented by the roof of the house—. 

And this link with the celestial world is achieved by 

being conscious of the ancestors who, now having 

become themselves plants, trees, and seedbeds 

for life, root the people to their land and allow 

them to become a permanently linked to nature.

The hanan pacha, or upper, celestial world, must 

have been symbolically represented by the roof. 

Even though we only have secondary archaeolog-

ical evidence of roofs —mainly remains of straw, 

cane and carbonized ropes—, we know that they 

were conical, with beams that rested on top of the 

walls and formed a structure that culminated in a 

central higher cusp. The beams joined at the top 

must have had several levels of horizontal joists that 

gave the new structure the stability and solidity re-

quired to support the weight of its thick straw cover. 

These conical roofs had a slope of about 45º, which 

allowed them to resist the effects of intense rain.

The ethnographic sources reveal the symbolic 

importance that the roofs have for the people of 

traditional cultures: they perform different rites 

using various sacred and religious symbols during 

their construction. In fact, roofs have always been 

very important in all architecture around the world 

because they point to the sky, face the celestial 

world and link the people to the gods; they are like 

a fabric that shelters and protects us, but also oblig-

es us to be reciprocal with the animated nature that 

provides us with the goods we need.

Elementos cuatripartidos radiantes en los basamentos, 
uku pacha, en Kuelap. / Radiant quadripartite elements 
in the bases, uku pacha, at Kuelap.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

414 415

condiciones son un tejido, nos cobijan, nos protegen, 

pero además nos comprometen a ser recíprocos con la 

naturaleza animada que nos provee de lo necesario.

Acorde con este modelo y las fuentes etnográficas, 

la obtención de la madera, fibras de amarre, cañas y 

paja exigen un conjunto de rituales para pedir permi-

so a la madre tierra y obtener las señales necesarias. 

Paralelamente, se requiere hacer uso del calendario 

lunar, a fin de garantizar la conservación y resistencia 

de los materiales, que finalmente son bendecidos por 

los intermediarios. De otro lado, el proceso construc-

tivo fue consecuencia de una actividad comunitaria, 

recíproca y festiva, con celebraciones que implicaron 

ofrendas, música, danza, comida y bebida. En algunas 

poblaciones ancestrales, cada una de las vigas se iden-

tifican con un animal sagrado del bosque, como ente 

protector, configurando el techo como representación 

de la bóveda celeste (González & González, 1989). Es 

conocida, además, la relación simbólica de una maloca 

amazónica con el cosmos, como la maloca ufaina (Von 

Hildebrand, 1983) o huitoto, cuya cumbrera representa 

el camino del sol, pues se considera el edificio como 

una representación arquitectónica del universo (Chaves 

et al., 1995) o como un útero – vientre, mostrándola en 

la figura de una mujer en posición de parto (Tagliani, 

1992). Bajo esta complejidad es que debemos enten-

der la arquitectura circular alto amazónica.

En consecuencia, una casa circular, en el marco de la 

actividad doméstica cotidiana, permitía un permanen-

te vinculo y diálogo desde este mundo, con el mundo 

de los muertos o de los ancestros, y el mundo celes-

te, dando lugar a un tinkuy permanente. Una casa 

circular, a la que se le agrega una gráfica que luce los 

símbolos que acreditan esta cosmovisión, consolida 

su expresión religiosa, vinculando permanentemente 

al hombre y su cosmos, con el cual debía lograr un 

equilibrio constante. Este hecho nos coloca frente al 

enorme valor que tenía el factor religioso en la vida 

cotidiana de estos pueblos amazónicos.

Gráfica, arquitectura y paisaje

Bajo estos criterios, los elementos gráficos que 

ornamentan las casas circulares, deben expresar de 

modo coherente el modelo. Aunque no disponemos 

de información primaria sobre el significado de tales 

representaciones, es posible inferirlos a partir de la 

etnografía. Entendiendo que los motivos geomé-

tricos son bastante recurrentes entre los pueblos 

prehispánicos noramazónicos, es necesario explorar 

este corpus entre las expresiones gráficas más tradi-

cionales en este territorio, como la cerámica de los 

pueblos awajún, huancas y chazuta, o los textiles de 

lamas, en donde los motivos geométricos son muy 

utilizados y mantienen -en algunos casos- nombres 

en sus lenguas originarias y algunos significados.

La línea quebrada continua, es reconocida como 

muja, que en lengua awajun se traduce como cerros, 

a las que se les asigna valor religioso, pues son 

parte de diversos mitos importantes, siendo común 

además que se les asocie con otros motivos que 

reproducen la naturaleza, como el sol, estrellas, 

According to this model and ethnographic sources, 

the different activities involved in roof-building (e.g. 

collecting wood, fibers for ropes, canes and straw) 

require specific rituals aimed at asking permission 

from Mother Earth and receiving certain signals in 

response. Meanwhile, the lunar calendar must be 

used to ensure that durable and resistant materials 

are used (the materials will then be consecrated by 

religious intermediaries). The finished roof is thus 

the result of a communal effort that includes recip-

rocal and religious activities, and celebrations that 

include offerings, music, dances, food and drink. In 

some traditional communities each one of the roof 

beams is identified with a sacred forest animal that 

will protect it, and the finished roof is considered 

to be a representation of the sky vault (Gonzalez & 

Gonzalez, 1989). The symbolic relationship of the 

Amazonian malocas with the cosmos is also known. 

For example, those of the ufaina maloca (Von Hil-

debrand, 1983) and the huitoto maloca —which is 

considered to be an architectural representation of 

the universe, with its ridge board representing the 

sun’s path (Chaves et al., 1995)— or alternatively 

an uterus and womb when seen as the figure of a 

woman in childbirth position (Tagliani, 1992). We 

must understand the high Amazonian circular archi-

tecture taking these complexities into account.

In the context of the daily household activities, a 

circular house provided its inhabitants with a perma-

nent link to their ancestors —a form of dialog with 

the world of the dead— and also to the celestial 

world. This was a permanent tinkuy. A circular house 

with added graphics that reflect this worldview con-

solidates its religious expression, permanently linking 

man with his cosmos, with which he had to achieve 

a constant balance. This fact reveals to us the great 

importance that the amazonian peoples attributed to 

their religion.

Graphics, architecture and landscape

Under the above criteria, the graphic elements that 

adorn the circular houses must coherently follow the 

model. Even though there is no first-hand evidence 

that reveals the meaning these elements, they can 

be inferred from ethnographic the information; 

moreover, the fact that that the geometric motifs are 

quite frequent the prehispanic peoples of the north-

ern Amazonia allows us to study this corpus in the 

context of the more traditional graphic expressions 

of this territory, for example including the pottery 

of the awajún, huanca and chazuta peoples, or the 

textiles of the Lamas people. All these make ample 

use of geometric motifs, and in some cases provide 

us with names and meanings.

The word muja, which is how the motif consisting 

of a continuous broken line is called, is originally 

an Awajun word that means “hills“. This motif has 

a religious value and appears in several important 

myths, usually together with other motifs that are 

also associated with nature (e.g. the sun, the stars, 

La línea quebrada continua, muja en awajun, 
significa montaña. / The continuous broken line, 

muja in Awajun, means mountain.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

416 417

o animales. Este es un reiterado motivo en la 

iconografía prehispánica de los Andes, en donde las 

montañas son protagonistas.

En la cerámica ancestral de los lamas, el símbo-

lo escalonado doble está coronado por una línea 

quebrada, identificada como un cerro, que puede 

ser acompañado con sembríos, estrellas o flores 

(Cotrina, 2021); lo mismo sucede en la cerámica de 

Chazuta en el Alto Huallaga (Narváez, 2013, 2023). 

En este último caso, el cerro, identificado como el 

símbolo escalonado ascendente se asocia con una 

voluta descendente, conformando un motivo enten-

dido como «el templo de la ola y la escalera» entre 

las sociedades costeras del norte del Perú (De Bock, 

2003). Este motivo es muy difundido en textiles y 

cerámica ancestral, apareciendo de modo conjun-

to o por separado. Siendo universal en la cultura 

andina, expresa una metáfora en dualidad, que une 

el concepto de subir a través de escalones, con el 

de descender siguiendo una ruta en espiral que se 

considera como una «ola». De este modo represen-

ta a las montañas y los ríos, siendo acompañado a 

veces con sacrificios humanos. Este simbolismo de 

ascender y descender, no solamente es propio de un 

paisaje montañoso, sino, además, expresa la articula-

ción natural entre montañas y ríos, montañas y agua. 

Cuando la ola se asocia con sacrificios humanos, la 

sangre discurre por la escalera, hacia abajo, como 

sucede con los sacrificios a la deidad montaña, cuya 

sangre discurre imitando el flujo del agua de los ríos 

(De Bock, op cit). Es interesante señalar que este 

tipo de representaciones las ha correlacionado con 

sitios arqueológicos y el tema ha sido identificado 

además en cerámica vicús, lambayeque y chimú inca, 

lo que indicaría un concepto bastante difundido en 

el territorio andino.

En otra perspectiva, este símbolo —escalera y 

voluta—, ha sido considerado como una escalera 

con «gancho», un elemento que busca una conexión 

o un tinkuy, entre el mundo de arriba y el mundo 

de abajo, símbolo que aparece en asociación con 

diversas escenas mitológicas (Golte, 2011). Aunque 

el término «gancho», se refiere a la voluta como un 

elemento estrictamente instrumental, finalmente, la 

idea de generar un tinkuy entre el mundo de arriba 

y el abajo, sigue haciendo referencia al modelo de 

agua y montaña. 

animals). This motif is frequent in the prehispanic An-

dean iconographic representations that have moun-

tains as their protagonists.

In the ancestral pottery of the lamas, the double 

stepped symbol is crowned by a broken line which 

represents a hill, and can be accompanied by crops, 

stars or flowers (Cotrina, 2021); the same is valid for 

the Chazuta pottery of the Alto Huallaga (Narváez, 

2013, 2023), where the hill —in this case an ascend-

ing stepped symbol— together with a descending 

volute form a motive known as the “temple of the 

wave and the stairs” in the societies of the coast of 

northern Peru (De Bock, 2003); it is widely used in 

ancient textiles and pottery, where it can appear as 

a unit or with its element in different positions, and 

is universal in the Andean culture. It expresses a 

dualistic metaphor in which the concept of climbing 

stairs —stepped symbol— is linked to that of de-

scending following a spiraled way (volute or “wave”). 

The motif of the “temple of the wave and the stairs” 

extends to include mountains and rivers, and is 

sometimes accompanied by representations of 

human sacrifices. In fact, the symbolism representing 

the act of ascending and descending does not only 

refer to a mountainous landscape; it also represents 

the natural articulation between the mountains and 

water. On the other hand, whenever the wave is 

associated with human sacrifices, the blood of the 

sacrificed descends down the stepped symbol, just 

as it happens in the real-life human sacrifices to the 

god of the mountains, where the blood of the sac-

rificed descends in imitation of flowing river waters 

(De Bock, op. cit.). The fact that this type of repre-

sentations has been found in different archaeological 

sites and is also present in the pottery of the licús, 

lambayeque and chimú-inca peoples suggests that 

the concepts it represents were fairly widespread 

across the Andes.

But the stair and volute symbol has also been inter-

preted differently, this time as a stair with “hook,” 

wherein the hook element seeks a connection —

tinkuy— between the world above and the world 

below. It appears as such in different mythological 

scenes (Golte, 2011). Even though the term “hook” 

applied to the volute refers to a strictly instrumental 

element, the idea of generating a tinkuy between 

the world above and the world below still refers to 

the mountain and water model.

Las lineas escalonadas de la 
cerámica de Lamas, asocian 
el símbolo de la montaña 
al ascenso y a una voluta 
descendente. / The ste-
pped lines of Lamas pottery 
associate the mountain 
symbol with ascent and a 
descending volute.

En el norte de Perú, la línea que combina montaña y ríos se conoce como «el templo de las olas y la escale-
ra». / In northern Peru, the line that combines mountain and rivers is known as “the temple of waves and stairs”.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

418 419

Es interesante señalar que De Bock diferenció la 

voluta en espiral circular, que se proyecta sobre 

el nivel más alto de la escalera, como «escalera y 

ola», de la escalera asociada a una voluta de líneas 

rectas, que se proyecta desde la parte más alta de 

la escalera hacia abajo, que denomina «escalera y 

meandro». Sin embargo, no encuentra diferencias 

al momento de discutir su propuesta. Si la interpre-

tación de la voluta como agua, en el primer caso, 

se relaciona con un nivel superior, por encima de 

la escalera; tendrá un sentido distinto cuando la 

voluta no excede el nivel superior de la escalera y 

más bien se mueve hacia abajo, en una espiral de 

Interestingly, De Bock separated the circular spiraled 

volute —which projects itself onto the top level 

of the stairs: “stairs and wave”— from the steps 

associated to a volute drawn with using lines —

which projects itself from the top level of the stairs 

downwards: “stairs and meander”—; but he doesn’t 

find any discrepancies with respect to his proposal. 

If the interpretation of the volute as water, in the first 

case, relates to a top level —above the stairs—, it 

will have a different meaning when the volute does 

not exceed the top level of the stairs and moves 

downwards instead, on a spiral made with straight 

lines; this is because it then refers to an internal 

level, which can be interpreted as being subterranean water 

inside the stairs/mountain. We must consider the fact that 

the chachapoyas pakarina of origin was a lake. If such is the 

case, then the symbol does not only represent one of the 

more notable features of the landscape, it also sacralizes it. 

According to Silverman (2011) studies on the tocapus of the 

inca uncu and their correlation with the Quechua textiles 

of the q’ero people, the “hook” motif that refers to the 

straight-line volute is called yarqha, a quechua word that 

means “irrigation channel”. This implies that an association 

of the hook symbol with the stepped symbol refers to the 

agricultural terraces and their system of irrigation channels 

(Silverman, 2011). However, this meaning loses validity 

in the chachapoyas case, insofar as in chachapopyas the 

agricultural terraces were irrigated mainly by rainwater and 

not by a irrigation channels.

líneas rectas, pues hace referencia a un nivel interior, que 

se puede leer como dentro de la escalera montaña, agua 

de adentro, subterránea. Recordemos que la pakarina de 

origen chachapoya era una laguna. Si este fuera el caso, 

el símbolo no solamente expresa uno de los rasgos más 

notables del paisaje, además, lo sacraliza. De acuerdo con 

los estudios de Silverman (2001) sobre los tocapus del 

uncu inca a partir de su correlación con los textiles que-

chuas de los q`ero, el motivo «gancho» que refiere a la vo-

luta de líneas rectas, según ella, encuentra su significado 

con el término quechua yarqha que hace referencia a un 

canal de riego. De este modo, al asociarse con el motivo 

de la escalera, hará referencia a las terrazas agrícolas de 

una montaña y su sistema de riego (Silverman, 2011). Para 

el caso chachapoya, esta acepción pierde validez en la 

medida en que los campos de cultivo aterrazados se abas-

tecen principalmente de agua de lluvia y no de un sistema 

de canales de riego.

La morfología de espiral se pre-
senta también en la composición 
de líneas rectas, como en los pin-
chudos del Río Abiseo. / The spiral 
morphology is also presented in 
the composition of straight lines, 
as in the Pinchudos of Río Abiseo.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

420 421

A partir de estas consideraciones, es difícil resistirse 

a la identificación de las líneas quebradas de los 

relieves de estructuras arqueológicas, como monta-

ñas. Si estas líneas quebradas delimitan algún otro 

motivo —como ocurren en las estructuras de Gran 

Pajatén— es de suponer que este motivo es parte 

inherente al paisaje en términos naturalistas o simbó-

licos —motivos geométricos—.

Esta identificación ha sido corroborada a partir de los 

estudios de los textiles de q`ero, que los consideran 

como una cadena de cerros que enmarcan un esce-

nario integrado por el sol, los campos de cultivo, las 

lagunas (Silverman, 2011). Estas representaciones que 

la autora describe como «serie de triángulos» se reco-

nocen comunitariamente como orqo punta, o apunku-

na, que se traduce como «puntas de las montañas o 

montañas sagradas» (op cit, 149). Se apoyan además 

en algunos dibujos de sus informantes locales y de 

Guamán Poma, que muestran actividades agrícolas, 

campos de cultivo y la cadena de montañas de fondo, 

acompañadas del sol y la luna.

El culto a las montañas tuvo en el área andina una 

gran importancia, pues son personajes protagóni-

cos, más allá de las diferencias culturales o factores 

temporales (Sánchez Garrafa, 2014). Parte de este 

culto se refleja además en la presencia de huancas 

en Gran Pajatén (Church, 2018), cuya importancia es 

vital para la comprensión del diálogo del sitio con el 

paisaje. Estos bloques de piedra plantados en espa-

cios abiertos, frente a los edificios más importantes 

del sitio, hacen referencia a los ancestros litificados. 

Conforme a sus relaciones simbólicas, estas huan-

cas se conciben como elementos fertilizadores, se 

alinean y vinculan con el culto a las montañas pues 

son su alter ego y son sujetos de rituales y sacrificios, 

incluyendo la vida humana (Duviols, 1979; Farfán, 

2012; Narváez, 2023).

De otro lado, la arquitectura circular de los Andes 

nororientales, durante la época chachapoya, muestra 

From these considerations, it is difficult not to 

interpret the broken lines in the reliefs of the archi-

tectural structures as mountains. In the cases where 

the broken lines appear delimiting some other motif 

—as happens for example in Gran Pajatén—, we may 

assume that the motif is geometric and inherent to 

the landscape in naturalistic or symbolic terms.

The latter interpretation is corroborated by the 

research on the q`ero people’s textiles, which shows 

that the broken lines represent a mountain chain that 

frames a landscape scene which includes the sun, 

crop fields and lakes (Silverman, 2011). Mountains 

drawn in this way, which the author calls “series of 

triangles”, were known among the people as orqo 

punta, or apunkuna (which translates as “tops of 

the mountains” or “sacred mountains”, op cit, 149), 

and were also corroborated by some the author’s 

informants, besides appearing in the drawings of 

Guamán Poma that show agricultural scenes, field 

crops, the sun, the moon and a mountain chain in 

the background.

The cult of the mountains was greatly important 

for the andean peoples, because the mountains 

were acknowledged by all as protagonist characters 

beyond any cultural differences or temporal factors 

(Sánchez Garrafa, 2014). The cult is partially trace-

able at Gran Pajatén, where the presence of huanca 

stones (Church, 2018) crucially reveals the site’s 

relationship with its surrounding landscape. These 

stone blocks, which were planted in open spaces 

facing the site’s more important buildings, represent 

petrified ancestors; according to their different sym-

bolic meanings, they can act as fertilizers of the land, 

refer to the cult of the mountains —of whom they are 

the alter ego—, and are actors in rituals and sacrific-

es, including human sacrifices (Duviols, 1979; Farfán, 

2012; Narváez, 2023).

On the other hand, the chachapoyas circular archi-

tecture of the northeastern Andes includes several 

types of rhombuses in a peculiar style, one which 

is also employed with other materials (e.g. textiles, 

ceramics, stone). The rhombuses are used in the 

decoration of the basements and walls of the circular 

structures. They appear joined at one of their ver-

tices, in a single or double row, and in a variety of 

shapes: ordinary rhombuses, half rhombuses, bicon-

centric, triconcentric, spiraled, elongated, and other 

types of equilateral rhombuses.

The iconographic use of rhombuses has subsisted 

to this day. It is a very frequent motif in the tradi-

tional Amazonian iconography, particularly that of 

Alto Huallaga. The many different rhombuses that 

appear in the chazuta pottery are considered to be 

life-generating nuclei, because phytomorphic ap-

pendixes sprout from their vertices (Narváez, 2023). 

As we have seen, this motif has a very ancient origin 

that dates back at least to the Middle Horizon peri-

od and the huari phenomenon. The fact that living 

elements sprout out of a rhombus’ vertex indicates 

that it is a space within which germinal forces ac-

tivate. But the duality masculine-feminine must be 

integrated with the capacity to combine the four 

elements that are required to produce life: water, 

sun, air and earth, and we can use this reasoning 

to include the iconographic rhombus under the 

concept of pakarina, or place of origin. We must 

remark that the figure of the rhombus is universal 

in the Andean iconography, and that it has survived 

to the present day with a variety of meanings that 

go back to ancient times. In some quechua commu-

nities of southern Peru (e.g. q`ero) the representa-

tions of rhombuses on textiles have been correctly 

interpreted as motifs related to the natural cycle 

of life. They indicate relationships between the 

sun and the mountains, or between mountains and 

lakes, and offer us a genuine way of understanding 

their symbolic importance for daily life. In fact, their 

textiles masterfully include symbolic graphics that 

represent the natural environment they live in.

una variedad de rombos, a través de un estilo muy 

peculiar, que además se aprecia en diversos mate-

riales: textiles, cerámica, arte lítico. Los rombos se 

emplean para decorar basamentos y muros de las 

estructuras circulares, mostrándolos en una hilera 

horizontal, o doble hilera, unidos por uno de sus vér-

tices. Hay rombos simples y divididos por la mitad, 

rombos biconcéntricos, triconcéntricos, rombos en 

espiral, rombos alargados y otros equiláteros. 

El uso iconográfico de rombos ha subsistido hasta 

nuestros días y es un motivo muy reiterado en la 

iconografía ancestral amazónica y particularmente 

del Alto Huallaga. La cerámica de chazuta ofrece una 

variedad de rombos, que se muestran como nú-

cleos generadores de vida, pues desde sus vértices 

brotan apéndices fitomorfos (Narváez, 2023). Como 

sabemos, este motivo es de muy antiguo origen y 

se relaciona por lo menos al Horizonte Medio y el 

fenómeno huari. El hecho que aparezcan elementos 

de vida brotando desde un rombo, nos permite en-

tenderlo como un espacio dentro del cual se activan 

las fuerzas germinadoras. A la dualidad masculi-

na-femenina, debe incluirse la condición de matriz 

y de conjunción de los cuatro elementos: agua, 

sol, aire y tierra, necesarios para producir vida. Este 

razonamiento, puede ser comprendido, además, 

bajo el concepto de pakarina, o lugar de origen. De 

hecho, mencionamos estos argumentos, consideran-

do que en la iconografía de los Andes la figura del 

rombo, es universal y subsiste hasta hoy en diversas 

expresiones que mantienen la memoria ancestral. 

En ciertas comunidades quechuas del sur del Perú, 

como la comunidad de q`ero, las representaciones 

de rombos en los textiles han sido bien identificadas 

como motivos relacionados con el circuito natural de 

la vida, en la naturaleza. Expresan relaciones entre el 

sol y las montañas, o entre montañas y lagunas. Nos 

ofrecen una genuina forma de entender su importan-

cia simbólica para la vida cotidiana, pues de forma 

magistral sus tejidos integran una gráfica simbólica 

que expresa el paisaje del cual ellos son parte.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

422 423

From the archaeological perspective, the above 

considerations not only allow us to understand 

the presence of the rhombus figure in the archi-

tecture, but also the presence of stalactites or 

stalagmites in the context of funerary offerings 

at the tombs of important personages; and that 

of blocks of lead mineral or fragments of quartz 

in the floor of the circular buildings at Kuelap 

(Narváez, 2013). In fact, these materials indicate 

the special symbolic connection of the territo-

ry with the center of power; they are a genuine 

manifestation of Mother Earth and literally come 

from her entrails. The Utcubamba valley, which is 

the main valley of the northern chachapoya peo-

ple, has a big amount of karstic formations that 

derive from its geological configuration and the 

abundance of water brought by the winter rains. 

In general, the excavation of these spaces yields 

prehispanic remains in the shape of burials, as 

well as big quantities of scattered human bones 

—the latter configure real ossuaries that transmit 

a profound sense of sacrality—.

The almost total disappearance of the “great 

fangs” as a feline characteristic of the ancient pre-

hispanic gods hast passed somewhat unnoticed in 

the history of the High Amazonia. This happened 

first among the later societies of the northern 

coast, who left aside the “great fangs” attribute af-

ter it had been used regularly during the period of 

the moche culture, between the beginnings of our 

era and the 8th century (Mackey, 2001). Another 

interesting fact is the representation of faces with 

a rictus, such as those in some of the Tenon heads 

that complement the reliefs that adorn the circular 

dwellings of Gran Pajatén. The ancestral hieratism 

that characterizes the deities of the prehispanic 

societies was left behind, save for a few excep-

tions —e.g. the smiling deity in the Lanzón stele 

of Chavín— (Rowe, 1973). Further study of this 

matter will give us a better understanding of the 

amazonian societies. 

Bajo estas consideraciones, podemos entender 

arqueológicamente, no solamente la presencia de 

rombos en la arquitectura, sino la presencia de ciertos 

objetos, como bloques de estalactitas o estalagmitas, 

como parte de contextos de ofrenda en el entorno de 

tumbas de importancia, o el hallazgo de bloques de 

mineral de plomo, fragmentos de cristales de cuarzo, 

sobre el piso de estructuras circulares en Kuelap (Nar-

váez, 2013). De hecho, estos materiales indican la es-

pecial vinculación simbólica del territorio con el centro 

de poder. Estos materiales son una expresión genuina 

de la madre tierra y proceden literalmente de sus en-

trañas. El Utcubamba, para señalar el valle principal de 

los chachapoyas del norte, posee una notable canti-

dad de formaciones kársticas en razón de su naturale-

za geológica y la abundancia de agua a consecuencia 

de las lluvias invernales. Generalmente, la exploración 

de estos espacios hace referencia a material prehispá-

nico, en especial en la forma de entierros humanos o 

la concentración de gran cantidad de restos óseos hu-

manos no articulados, conformando auténticos osarios 

con un profundo sentido de sacralidad.

Un detalle que ha pasado un poco desapercibido, se 

refiere a la casi absoluta desaparición de los grandes 

colmillos, como característica felínica de los antiguos 

dioses prehispánicos, en el entorno de la Alta Ama-

zonia. Este fenómeno fue advertido en las sociedades 

tardías de la costa norte, que dejaron de lado este atri-

buto plenamente vigente durante la sociedad moche 

entre el inicio de nuestra era hasta el siglo VIII (Mac-

key, 2001). Adicionalmente, es interesante además 

advertir la representación de rostros con el rictus de 

la sonrisa, como se aprecia en algunas de las cabezas 

clava de los relieves de las casas circulares de Gran 

Pajatén. Estos personajes dejaron detrás el ancestral 

hieratismo que caracteriza a las divinidades en las 

sociedades prehispánicas, salvo algunas excepciones, 

como lo advertido en la divinidad sonriente plasmada 

en el Lanzón de Chavín (Rowe, 1973). Este es un tema 

que debe ser profundizado para acercarse a una mejor 

comprensión de las sociedades amazónicas. 

El tocado 
ceremonial con 
abundantes 
plumas en oro 
demuestra el 
origen amazó-
nico de los sím-
bolos de poder 
del personaje 
principal de la 
tumba este de 
Huaca del Oro. 
Museo Nacio-
nal de Sicán. 
/ The ceremo-
nial headdress 
with abundant 
feathers in gold 
demonstrates 
the Amazonian 
origin of the 
power symbols 
of the main 
character of the 
eastern tomb of 
Huaca del Oro. 
National Mu-
seum of Sicán.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

424 425

El paisaje imaginado

En perspectiva, podemos estar seguros que el paisaje 

cultural y el concepto del territorio debió ir cambiando 

paulatinamente, en la medida en que los Andes noro-

rientales se relacionaron con otros pueblos, más allá 

de sus fronteras. Por ejemplo, la presencia del topóni-

mo huaytapallana en Amazonia, hace referencia a una 

de las montañas sagradas más importantes de la sierra 

central del Perú, relacionada con Huayallo Carhuincho, 

una de las deidades principales de un territorio desde 

el cual se desplazó la comunidad de huancas a Ama-

zonía, como consecuencia de las decisiones políticas 

de los conquistadores inca (Narváez, 2015). 

De la misma forma, la vinculación amazónica con 

lejanas culturas de la sierra y la costa norteña se ha 

demostrado a partir del hallazgo de diversos mate-

riales como cerámica, metales, o conchas marinas. 

Este intenso tráfico de bienes, llevó de retorno gran 

cantidad de plumas para la actividad textil, semillas 

de Nectandra sp y diversas plantas medicinales para 

The imagined landscape

The cultural landscape and the concept of territory 

must surely have changed gradually as the peoples of 

the northeastern Andes came into contact with other 

peoples farther from their lands. For example, the 

use of the huaytapallana word in Amazonia refers to 

one of the more important sacred mountains in the 

central Andes of Peru. This mountain is associated 

with Huayallo Carhuincho, one of the main deities of 

the territory from whence the people from the huanca 

community moved to Amazonia, following an order 

given by their inca conquerors (Narváez, 2015).

Similarly, the relationships of the amazonian peo-

ples with far away peoples from the northern coast 

and the Andean regions have been proven by the 

findings of several remains, including pottery, met-

als and marine shells. This traffic of goods provided 

the amazonians with feathers for their garments, 

seeds of Nectandra sp., and various medicinal 

plants that were used by their master healers. 

Certainly, the links with other peoples favored 

the addition of an imagined landscape, one that 

was enriched by the circulation of different myths, 

legends and fantasy tales about the civilizations 

from the Andes, the coast, or even from beyond the 

seas. Several of the very important mythical tales 

that reached the Amazonia from the coast narrated 

the fight between the deities associated with fire 

and those associated with water (e.g. Kon from the 

northern coast, Ninamasha or the candle man from 

the northern Andes, or Jempue from the High Am-

azonia in war against Pachacámac); these narrations 

appear remarkably similar even though they were 

adapted in the different territories. The articulation 

between different peoples was achieved on the ba-

sis of a network of roads that facilitated an intense 

exchange of products and produced great cultural, 

biological and geographic diversity.

To the prehispanic people, in the Amazonia every-

thing reached superlative sizes; there were the trees, 

the navigable rivers (yakumama) and the anaconda 

—the mother of all serpents—. The Andean sierra, 

on its part, had the highest mountains, sometimes 

snowy, and also the cold of the moors were the rivers 

and springs were conceived and born. And the coast 

offered the sea (the mother of all waters) whose wa-

ter was used in the High Amazon to consecrate lakes 

or puquios, at least until the end of the 20th century 

—as the author had the privilege to witness—, and 

perhaps even to this day. When taken as places of 

origin and sources of life, all these elements must 

have modeled culture to improve the relationships 

between the different peoples that lived separat-

ed by the mountains. Many of these aspects have 

survived to the present day, hidden between the 

recesses of modern life, as witnesses of the growing 

relationships between the Amazonia, the Andes, the 

valleys and the sea (even though these relationships 

are sometimes unequal, arrogant and sometimes 

violent). Maybe it’s all an old story that repeats itself. 

el uso de maestros curanderos. Este vínculo segura-

mente permitió la construcción adicional de un paisaje 

imaginado, alimentado por la circulación de diversos 

mitos, leyendas o relatos fantásticos sobre las civiliza-

ciones de costa y sierra o allende los mares. Diversos 

relatos míticos de gran importancia, se desplazaban 

entre la costa, hasta la Amazonia, expresando de ma-

nera particular, la lucha entre deidades vinculadas al 

fuego y aquellas vinculadas al agua, como Kon (costa 

norte), Ninamasha o el hombre de candela (sierra 

norte), Jempue (alta Amazonia); enfrentados a Pacha-

cámac, que muestran un discurso, con semejanzas 

notables, adaptándose a territorios distintos. En otras 

palabras, esta articulación sustentada en un sistema 

de caminos que permitió un intenso tráfico comercial, 

hizo posible la conformación de una gran diversidad 

cultural, biológica y geográfica. 

En la Amazonia todo alcanza tamaños superlativos: los 

grandes árboles, los ríos navegables (yakumama), la 

anaconda o madre de las serpientes. La serranía podía 

mostrar las más altas montañas que podían vestirse 

con mantos de nieve, o el frío páramo en donde se 

gesta y da origen a los ríos y los manantiales. La costa, 

sin duda, ofrecía especialmente el mar, como el ente 

mayor, la madre de las aguas. Ha sido un privilegio 

atestiguar hasta fines del siglo XX y aun hasta el pre-

sente, el uso de agua de mar para bendecir lagunas 

o puquios en la sierra y la alta Amazonia. Todos estos 

elementos, como centros de origen y fuentes de vida, 

debieron modelar la cultura para optimizar las relacio-

nes entre estos pueblos separados por las montañas. 

Muchos de estos aspectos subsisten hasta hoy día, 

confundidos entre los espacios que la modernidad 

permite, atestiguando una mayor relación entre la 

Amazonia, la sierra andina, los valles y el mar, muchas 

veces en forma desigual, prepotente y otras violenta. 

Quizás volviendo a repetir una vieja historia.

El intercambio de bienes permitió la irradiación de formas e ideas comunes entre Amazonia y costa norte. / The exchan-
ge of goods allowed the radiation of common forms and ideas between the Amazonia and the northern coast.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

426 427

La mirada de los ancestros suspendidos entre los farallones se encargó de 
mantener una protección ancestral entre regiones y caminos. / The gaze 
of the ancestors suspended among the cliffs was in charge of maintaining 
ancestral protection between regions and roads.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

428 429

Geoglifos de Acre: 
paisaje cultural en la Amazonia

Geoglyphs of Acre: 
Cultural Landscape in Amazonia
ALCEU RANZI

Introducción

Hasta cerca del final del siglo XX, existía un consenso 

general de que la Amazonia era una región origi-

nalmente habitada por pequeños grupos humanos 

dispersos sin la capacidad de desarrollar sociedades 

organizadas. Estas ideas estaban en línea con el libro 

clásico «Amazonia -- el paraíso falsificado» (Meggers, 

1971) que tuvo una gran influencia sobre los inves-

tigadores que trabajaban en la Amazonia. Según las 

premisas establecidas por Betty Meggers (1971), los 

antiguos y originales habitantes de la Amazonia esta-

ban condenados, por razones ambientales, a ser solo 

cazadores/pescadores y recolectores, viviendo a lo 

largo de los ríos, ya que no había condiciones para la 

agricultura en las tierras altas «terra firme» capaces de 

sostener a una gran población. Según estas ideas, el 

interior de la Amazonia era una naturaleza no tocada 

ni alterada por los humanos y el bosque era un «bos-

que virgen” o «bosque prístino».

Introduction

Until near the end of the 20th century, there was a 

general consensus that the Amazonia was a region 

originally inhabited by small, scattered human 

groups without the capacity to develop organized 

societies. These ideas were in line with the classic 

book “Amazon – the counterfeit paradise” (Meg-

gers, 1971) which had a great influence on research-

ers working in the Amazonia. According to the 

premises established by Betty Meggers (1971), the 

ancient and original inhabitants of the Amazon were 

condemned, for environmental reasons, to be only 

hunters/fishermen and gatherers, living along the 

rivers, as there were no conditions for agriculture 

in the upland “terra firme” capable of supporting a 

large population. According to these ideas, the Ama-

zonia interland was an untouched nature unaltered 

by humans and the forest was a “virgin forest” or 

“pristine forest”.

Geoglifo
“Tem linha riscada no chão
Tem linha riscada no chão

Eu não sei quem foi que fez
Quando eu cheguei já tava aí

Esse povo desconhecido
Viveu aqui antes de mim
Esse povo desconhecido
Viveu aqui antes de mim

Conheceu toda beleza
Desse lugar, de natureza
Ele não viu, a destruição

Que fizeram, pra botar pasto de boi”
 

Letra y música/ Lyrics and music 
 © Deivid de Menezes

Geoglifo
Tiene línea rayada en el suelo

Tiene línea rayada en el suelo

Yo no sé quién fue el que lo hizo

Cuando yo llegué ya estaba ahí

Ese pueblo desconocido

Vivió aquí antes que yo

Ese pueblo desconocido

Vivió aquí antes de mí

Conoció toda belleza

De ese lugar, de naturaleza

Él no vio, la destrucción

Que hicieron, para poner pasto 
de ganado”

Geoglyph
There is a scratched line on the 

ground

I don’t know who did it

When I arrived it was already there

This unknown people

Lived here before me

This unknown people

Lived here before me

Knew all beauty

Of this place, of nature

He didn’t see, the destruction

That they did, to put cattle pasture”



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

430 431

Este paradigma comenzó a colapsar con los estu-

dios de Balée (1989) y Denevan (1992). Los resul-

tados de estudios hechos por otros investigadores 

como Heckenberger et al. (2003) en el río Xingú; 

y Neves y Petersen (2006) en la confluencia de los 

ríos Negro y Solimões, descartaron definitivamente 

la hipótesis del «bosque prístino» y cambiaron para 

siempre nuestra comprensión del gran impacto 

ambiental de la presencia humana en la Amazonia 

durante miles de años.

Al mismo tiempo, a lo largo de la frontera de Brasil, 

Bolivia y Perú, investigadores de la Universidad Fe-

deral do Acre, obtuvieron por serendipia las prime-

ras fotos aéreas en alta resolución de los Geoglifos 

amazónicos y esto ayudó a dejar de lado finalmente 

y completamente el mito del bosque prístino (Ranzi 

& Simas Aguiar, 2001).

Los geoglifos son grandes diseños geométricos 

trazados en el suelo arcilloso de la Amazonia por 

pueblos antiguos. Una de las principales caracterís-

ticas de los geoglifos amazónicos, debido a su gran 

tamaño, es que solo pueden ser observados en su 

totalidad y magnitud cuando el observador está en 

una posición elevada con respecto al suelo. Otra 

característica de los geoglifos que inicialmente llamó 

la atención de los investigadores fue su perfección 

geométrica y monumentalidad.

Según el Instituto Nacional del Patrimonio Histórico 

y Artístico de Brasil, «las estructuras conocidas como 

geoglifos son un tipo de sitio arqueológico formado 

por estructuras excavadas en el suelo, zanjas y mu-

ros, que representan figuras geométricas de diferen-

tes formas y grandes dimensiones. Esenciales para 

entender el proceso de ocupación y asentamiento 

de la región amazónica, donde los grupos indígenas 

modificaron el ambiente e imprimieron las caracte-

rísticas de su identidad en la tierra, estas marcas son 

numerosas en la región Norte de Brasil, especial-

mente en Acre».

This paradigm began to collapse with the studies 

of, among others, Balée (1989) and Denevan (1992). 

The results of studies by other researchers such 

as Heckenberger et al. (2003) on the Xingú River; 

Neves and Petersen (2006), at the confluence of the 

Negro and Solimões rivers, definitively buried the 

“pristine forest” hypothesis and changed forever 

our understanding of the great environmental 

impact of human presence in the Amazonia during 

thousands of years.

At same time, along the border of Brazil, Bolivia 

and Peru, researchers of the Universidade Federal 

do Acre, by serendipity, obtained the first Amazo-

nia Geoglyphs aerial photos with high resolution 

and this helped to finally put aside completely the 

myth of the pristine forest (Ranzi & Simas Aguiar, 

2001).

Geoglyphs are large geometric designs traced in 

the clay soil of the Amazonia by ancient peoples. 

One of the main characteristics of the amazonian 

geoglyphs, because of its large size, is that they 

can only be observed in their entirety and magni-

tude, when the observer is in an elevated position 

related to the ground. Another characteristic of 

geoglyphs that initially caught the attention on 

researchers, besides their monumentality, was its 

geometric perfection.

According to the Brazilian National Institute of His-

torical and Artistic Heritage, “the structures known as 

geoglyphs are a type of archaeological site formed 

by structures excavated in the ground, ditches and 

walls, which represent geometric figures of different 

shapes and large dimensions. Essential to under-

standing the process of occupation and settlement 

of the Amazon region, where indigenous groups 

modified the environment and imprinted the charac-

teristics of their identity on the land, these marks are 

numerous in the North region of the country, espe-

cially in Acre”.

Vista aérea de geoglifo en el estado de Acre, Brasil. 
Foto: Mauricio de Paiva. / Aerial view of the geoglyph in 
Acre State, Brazil. Photo: Mauricio de Paiva.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

432 433

For more than a thousand years, the presence, de-

velopment and people labor of the aquiry civilization, 

transformed the Western Amazonia region from a natu-

ral environment to a cultural anthropic landscape, able 

to sustain millions of souls (Pärssinen et al., 2025).

Geography

Located in the southwest of the Brazilian Amazonia, 

the state of Acre borders the Departmento de Pando 

in Bolivia and also the Departmentos de Madre de 

Dios and Ucayali in Peru. 

The total area of ​​the state of Acre is more than 

160 000 km², shared by 22 municipalities. Rio 

Branco with 350 thousand inhabitants is the main 

city and also the capital of the State. Other im-

portant towns are Cruzeiro do Sul, Tarauacá, Feijó, 

Sena Madureira, Xapuri and Brasiléia.

The majority of the population of Acre has its roots in 

the Northeast of Brazil, especially the State of Ceará. 

These people are descendant from the “nordes-

tinos” brought to Acre for the specific purpose of 

collecting latex during the rubber boom. (Martinello,  

1988).

During this period, in places where the rubber tree 

(Hevea brasiliensis) was found, the indigenous peo-

ple, ancestral masters of the land, were expelled, 

eradicated or killed. And despite having been almost 

completely annihilated by the pioneering rubber 

fronts, the original population of Acre survived. To-

day, Acre is home of thousands of people descend-

ed from the original population.

“There are 35 indigenous lands in Acre, which corre-

spond to 14.56% of the entire territory of the state. 

These indigenous lands are home to indigenous 

peoples from 16 ethnic groups, namely: jaminawa, 

manchineri, huni kuĩ, madja, ashaninka, shanenawa, 

yawanawá, noke koĩ, kuntanawa, jaminawa-arara, 

Durante más de mil años, la presencia, desarrollo y tra-

bajo del pueblo de la civilización aquiry transformaron 

la región de la Amazonia Occidental de un ambiente 

natural a un paisaje antrópico cultural, capaz de susten-

tar a millones de almas (Pärssinen et al., 2025).

Geografía

Ubicado en el suroeste de la Amazonia brasileña, el 

estado de Acre limita con el Departamento de Pando 

en Bolivia y también con los Departamentos de Madre 

de Dios y Ucayali en Perú.

El área total del estado de Acre es de más de 160 000 

km², y está compartida por 22 municipios. Río Branco 

con 350 mil habitantes es la ciudad principal y tam-

bién la capital del Estado. Otras ciudades importantes 

son Cruzeiro do Sul, Tarauacá, Feijó, Sena Madureira, 

Xapuri y Brasiléia.

La mayoría de la población de Acre tiene sus raíces 

en el Nordeste de Brasil, especialmente el Estado de 

Ceará. Estas personas descienden de los «nordestinos» 

traídos a Acre con el propósito específico de recolectar 

látex durante el auge del caucho (Martinello, 1988).

Durante este período los pueblos indígenas, maes-

tros ancestrales de la tierra, fueron expulsados, 

erradicados o asesinados de los lugares donde se 

encontraba el árbol de caucho (Hevea brasiliensis). 

Pero a pesar de haber sido casi completamente aniqui-

lada por los frentes caucheros pioneros, la población 

original de Acre sobrevivió. Hoy, Acre es hogar de mi-

les de personas descendientes de la población original.

«Hay 35 tierras indígenas en Acre, que corresponden 

al 14.56% de todo el territorio del estado. Estas 

tierras indígenas son hogar de pueblos indígenas 

de 16 grupos étnicos distintos, a saber: jaminawa, 

manchineri, huni kuĩ, madja, ashaninka, shanenawa, 

yawanawá, noke koĩ, kuntanawa, jaminawa-arara, 

apolima-arara, shawãdawa, puyanawa, nukini, 

nawa, y pueblos en aislamiento voluntario o solo 

recientemente contactados. Según el mapeo de 

lenguas indígenas habladas en Acre, llevado a 

cabo por la Comisión Pro-Indígena de Acre, en 

todo el estado se hablan ocho lenguas indígenas, 

pertenecientes a tres familias lingüísticas: Pano, 

Aruak, y Arawá» (Defensoría Pública de Acre, 2024).

Situado alrededor de los 10° S, el estado de Acre 

está caracterizado por las altas temperaturas y el 

bosque ecuatorial. Sus principales ríos son el Acre, 

Purus y Juruá, con sus fuentes en Perú, y también 

el río Abunã, un tributario del río Madeira que 

bordea Bolivia.

Originalmente, el estado de Acre estaba comple-

tamente cubierto por bosque, reconocido desde 

finales del siglo XIX por la alta calidad de sus nue-

ces de Brasil (Bertholletia excelsa) y por el mejor 

caucho (Hevea brasiliensis) producido en la Amazo-

nia, denominado Acre Fina.

Comenzando en los años 1970, en Acre la frontera 

agroindustrial para plantar maíz y soja, y la trans-

formación de la selva tropical de Acre en pastizales 

tipo sabana para la ganadería, se expandieron en 

más del 30% de la superficie total del estado, o 

alrededor de 45 000 km².

Historia

A fines del siglo XIX esta región de la Amazonia fue 

escenario de una disputa territorial entre Perú, Boli-

via y Brasil, debido a la falta de definiciones precisas 

con respecto a las fronteras coloniales de los reinos 

de España y Portugal.

El nombre de la región está vinculado al río Acre, un 

tributario del Purus, a lo largo de cuyas orillas tuvieron 

lugar enfrentamientos entre Brasil y Bolivia. La disputa 

terminó en 1903, con la firma del Tratado de Petrópolis.

apolima-arara, shawãdawa, puyanawa, nukini, nawa, 

and peoples in voluntary isolation or recently con-

tacted. According to the mapping of indigenous 

languages ​​spoken in Acre, carried out by the Pro-In-

digenous Commission of Acre, eight indigenous lan-

guages ​​are spoken throughout the state, belonging 

to three linguistic families - Pano, Aruak, and Arawá” 

(Defensoria Pública do Acre, 2024).

Situated around 10° S, the high temperature and 

equatorial forest characterize the state of Acre. Its 

main rivers are the Acre, Purus and Juruá, with its 

sources in Peru, and also the Abunã River, a tributary 

of the Madeira river that borders Bolivia.

Originally, the state of Acre was completely covered 

by forest, recognized since the end of the 19th cen-

tury by the high quality of its Brazil nuts (Bertholletia 

excelsa) and for the best rubber (Hevea brasiliensis) 

produced in the Amazonia, dubbed Acre Fina.

Beginning in the years of 1970s the advance of the 

agribusiness to plant corn, soybean and transforma-

tion of the Acre rainforest to pastureland – savanna 

like - for cattle ranching, took over 30% of the total 

surface of the state or around 45 000 km2.

History

Due to the lack of precise definitions regarding the 

colonial borders of the kingdoms of Spain and Por-

tugal, this region of the Amazonia, at the end of the 

19th century, was the scene of a territorial dispute 

between Peru, Bolivia and Brazil. The name of the 

region is linked to the Acre river, a tributary of the 

Purus, along whose banks clashes between Brazil 

and Bolivia took place. The dispute ended in 1903, 

with the signatures of the Petrópolis Treaty.

With the decline of the rubber industry, in the late 

1970s, the land lost its value and the rubber plan-

tations were put up for sale. At the same time, 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

434 435

the state of Acre witnessed the arrival of buyers of 

cheap land to set up farms for cattle raising. To do 

this, it was necessary to clear and burn the forest 

and then plant grasses of African origin capable 

of withstanding the conditions of the equatorial 

regions. In few years, large part of the rain forest 

was transformed to a savanna like landscape, sup-

porting large farms with several thousand heads of 

white Nelore cattle. 

The rich investors were only interested in the 

land, free of the people. This originated a se-

rious conflict between the land buyers and the 

rubber tappers still living inside the forest. Chico 

Mendes, one of the main leaders of the move-

ment to save the forest, was killed in 1988, with 

international repercussion.

This was also the same period in which the Goel-

di Museum (Brazil) and the Smithsonian Institute 

(USA) began a project called the Programa Nacio-

nal de Investigación Arqueológica en la Cuenca 

Amazónica (PRONAPABA). Ondemar Dias and 

Franklin Levy, from the Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, were sent to conduct archaeolog-

ical research in Acre. In that time, with few areas 

deforested, even so, in the first year of PRONA-

PABA fieldwork, circular earth structures in low 

relief with external walls were noted.

The first geoglyphs were observed in 1977 near 

the city of Rio Branco and were so disconcerting 

that communication to the archaeology commu-

nity was only made more than 10 years after they 

were sighted in the field. (Dias & Carvalho, 1988). 

Anyway, in 1986, before the official 

communication by Dias and Carvalho, a group of 

researchers from the Universidad Federal de Acre 

obtained an aerial photo of a geoglyph, which 

also went unnoticed, even though the photo was 

published, with a cover story, in the newspaper 

Con el declive de la industria del caucho, a fines de los 

años 1970, la tierra perdió su valor y las plantaciones 

de caucho fueron puestas en venta. Al mismo tiempo, 

el estado de Acre fue testigo de la llegada de compra-

dores de tierras baratas para establecer granjas para la 

cría de ganado. Para hacer esto, era necesario limpiar 

y quemar el bosque y luego plantar pastos de origen 

africano capaces de resistir las condiciones de las 

regiones ecuatoriales. En pocos años, gran parte de la 

selva tropical se transformó en un paisaje tipo sabana, 

que albergaba grandes granjas con varios miles de 

cabezas de ganado blanco de raza Nelore.

Los inversionistas ricos solo estaban interesados en 

la tierra, libre de personas. Esto originó un conflicto 

serio entre los compradores de tierras y los cauche-

ros que aún vivían en el bosque. Chico Mendes, uno 

de los principales líderes del movimiento para salvar 

el bosque, fue asesinado en 1988, y el hecho tuvo 

repercusión internacional.

Este fue también el mismo período en el que el Mu-

seo Goeldi (Brasil) y el Instituto Smithsoniano (EUA) 

comenzaron un proyecto llamado Programa Nacional 

de Investigación Arqueológica en la Cuenca Amazó-

nica (PRONAPABA). Ondemar Dias y Franklin Levy, 

de la Universidade Federal do Río de Janeiro, fueron 

enviados a realizar investigaciones arqueológicas en 

Acre, que en esos tiempos aún tenía pocas áreas de-

forestadas. Pero aun así, en el primer año de trabajo 

de campo de PRONAPABA se notaron estructuras cir-

culares de tierra en bajo relieve con muros externos.

Los primeros geoglifos fueron observados en 1977 

cerca de la ciudad de Río Branco y fueron tan des-

concertantes, que la comunicación a la comunidad 

arqueológica solo se hizo más de 10 años después 

de que fueran avistados por primera vez (Dias & 

Carvalho, 1988).

De todos modos, en 1986 (antes de la comunicación 

oficial por Dias y Carvalho), un grupo de investigadores 

de la Universidad Federal de Acre obtuvo una 

foto aérea de un geoglifo, que también pasó 

desapercibida, aunque la foto fue publicada, junto 

con una historia de portada, en el periódico «O Rio 

Branco», que tiene el mismo nombre de la capital del 

estado de Acre (O Rio Branco, 15 de agosto de 1986). 

«Alceu Ranzi declaró que atribuye los restos pre-

históricos que descubrió a la presencia de pueblos 

indígenas en tiempos remotos, equipados con algo 

de tecnología. Creo que los indígenas de Acre te-

nían alguna conexión con la civilización inca, lo cual 

merece algún un estudio, dada la proximidad entre 

las dos civilizaciones».

“O Rio Branco”, the same name of the capital of 

the state of Acre (O Rio Branco, August 15, 1986). 

“Alceu Ranzi stated that he attributes, the prehis-

toric remains he discovered, to the presence of 

indigenous people in remote times, equipped with 

some technology. I believe that the indigenous 

people of Acre had some connection with the inca 

Civilization, which deserves some study, given the 

proximity between the two civilizations.”

Portada del periódico O Rio Branco (15 de agosto de 1986). “Civi-
lización prehistórica deja rastros en BR-317”. / Front page of the o 
Rio Branco Newspaper (August 15, 1986). ”Pre-historic civilization 
leaves traces on BR-317”.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

436 437

The geoglyphs of Acre only gained media 

notoriety in April of 2000, with the capture 

the first color and high-resolution pictures. 

These photos were released first in the press of 

Acre, which aroused interest in major Brazilian 

media outlets and soon published in important 

international magazines and newspapers. The 

news about the Acre geoglyphs spread quickly 

over the world.

Then some preliminary scientific publications be-

gan to appear (Ranzi & Aguiar, 2001; Ranzi, 2003; 

Pärssinen, et al., 2003; Ranzi & Aguiar, 2004).

Charles Mann, the acclaimed author of the book 

“1491”, after flying over the geoglyphs area, 

wrote that the photos and news about the Acre 

geoglyphs turned upside down the ancient history 

of amazonian civilizations (Mann, 2008).

Research

By the year 2005 a strong consortium of 

researchers was able to begin a serious and 

scientifically based study of the Acre Geoglyphs. 

This effort was under the leadership of Denise 

Schaan (1962-2018) from Goeldi Museum and 

Universidade Federal do Pará (Brazil) and Martti 

Pärssinen from the Helsinki University (Finland). 

The initial financial support was provided by the 

Academy of Finland.

As the result of several field seasons, dozen pub-

lications came to light from the work of this group 

of researchers gathered around the Geoglyphs 

Project. (Ranzi, Feres & Brown, 2007; Schaan, Ranzi 

& Pärsssinen, 2008; Pärssinen, Schaan & Ranzi, 

2009; Schaan, Ranzi & Barbosa, 2010; Saunaluo-

ma, 2012; Balée, W. et al., 2014; Virtanen & Sau-

naluoma, 2017; Watling, J. et al., 2017; De Souza, 

J. et al., 2018; Saunaluoma, Pärssinen & Schaan, 

2018; Ranzi & Pärssinen, 2021).

Los geoglifos de Acre solo ganaron notoriedad me-

diática en abril de 2000, con la captura de las prime-

ras imágenes en color y alta resolución. Estas fotos 

fueron publicadas primero en la prensa de Acre, lo 

que despertó el interés de los principales medios 

brasileños, y pronto se publicaron en importantes re-

vistas y periódicos internacionales. Las noticias sobre 

los geoglifos de Acre se difundieron rápidamente 

por el mundo.

Entonces comenzaron a aparecer algunas publicacio-

nes científicas preliminares (Ranzi & Aguiar, 2001; Ran-

zi, 2003; Pärssinen et al., 2003; Ranzi y Aguiar, 2004).

Charles Mann, el aclamado autor del libro «1491», 

después de volar sobre el área de los geoglifos, es-

cribió que las fotos y noticias sobre los geoglifos de 

Acre pusieron patas arriba la historia antigua de las 

civilizaciones amazónicas (Mann, 2008).

Investigación

En el año 2005 un importante consorcio de investi-

gadores comenzó un estudio serio y científicamente 

basado de los Geoglifos de Acre. Este esfuerzo 

estuvo liderado por Denise Schaan (1962-2018) del 

Museo Goeldi y Universidad Federal do Pará (Brasil) 

y Martti Pärssinen de la Universidad de Helsinki 

(Finlandia). El apoyo financiero inicial fue proporcio-

nado por la Academia de Finlandia. 

Decenas de publicaciones vieron la luz como re-

sultado del trabajo de campo del grupo de inves-

tigadores reunidos alrededor del Proyecto Geogli-

fos: (Ranzi, Feres & Brown, 2007; Schaan, Ranzi & 

Pärssinen, 2008; Pärssinen, Schaan & Ranzi, 2009; 

Schaan, Ranzi & Barbosa, 2010; Saunaluoma, 2012; 

Balée, W. et al., 2014; Virtanen & Saunaluoma, 

2017; Watling, J. et al., 2017; De Souza, J. et al., 

2018; Saunaluoma, Pärssinen & Schaan, 2018; Ranzi 

& Pärssinen, 2021).

Also, at same time, some students earned 

Master an Ph. D. degrees dealing with geoglyphs 

in different approaches like anthropology, 

archaeology, geography, chemistry of soils, botany 

and paleobotany. (e.g. Virtanen, 2007; Ranzi, 2011; 

Saunaluoma, 2013; Barbosa, 2014; Rampanelli, 

2016; Watling, 2017; Pessoa, 2024; Coelho, 2024 

and Ferreira, 2024). In this way, the Geoglyphs 

Project helps to produce a valuable “intelligentsia” 

to continue research focused on the Geoglyphs of 

the Amazonia.

Geographical Distribution

The first studies of the Geoglyphs Project were 

to understand the real geographic distribution of 

these complex earth structures and the diversity of 

the size and forms of the designs 

These took to the researchers hundreds of kilome-

ters driven along potholed and unpaved roads, 

dozens of hours of flying, in small airplanes, over 

thousands of hectares transformed from tropical 

forest into savannah to observe, annotating GPS 

points and taking photos. 

In the Estado de Acre, geoglyphs are distributed 

mainly on the “terra firme” from the right bank of 

the Purus River and in the interfluves of the Iquiri, 

Acre and Abunã, reaching the left margin of the 

Madeira River

One of the conclusions was that the people who built 

the geoglyphs belonged to a complex civilization 

of the upper land, with minimum links to the water 

environment and large rivers. These observations 

broke the paradigm that all the original people of the 

Amazonia were dependent on and were bonded to 

the great rivers (Pärssinen et al., 2009).

Geoglyphs also, shows clear evidence of the ancient 

presence of the original amazonians, far from the 

A la vez, algunos estudiantes obtuvieron grados 

de Maestría y Ph.D. tratando los geoglifos bajo 

diferentes enfoques como los de la antropología, 

arqueología, geografía, química de suelos, botánica 

y paleobotánica (e.g. Virtanen, 2007; Ranzi, 2011; 

Saunaluoma, 2013; Barbosa, 2014; Rampanelli, 

2016; Watling, 2017; Pessoa, 2024; Coelho, 2024 y 

Ferreira, 2024). De esta manera, el Proyecto Geo-

glifos ayuda a producir una valiosa “intelligentsia” 

para continuar la investigación de los geoglifos de 

la Amazonia.

Distribución geográfica

Los primeros estudios del Proyecto Geoglifos 

tuvieron por objeto entender la distribución geo-

gráfica real de estas complejas estructuras de tierra, 

así como la diversidad del tamaño y formas de los 

diseños.

Estos hicieron que los investigadores tuvieran que 

viajar cientos de kilómetros, conduciendo por cami-

nos con baches y sin pavimentar y volando decenas 

de horas en aviones pequeños, sobre miles de hec-

táreas de bosque tropical transformado en sabana, 

para observar los geoglifos anotando puntos GPS y 

tomando fotos.

En el Estado de Acre, los geoglifos se distribuyen 

principalmente en la llamada “terra firme”, que 

desde la margen derecha del río Purus y los interflu-

vios del Iquiri, Acre y Abunã, llega hasta la margen 

izquierda del río Madeira.

Una de las conclusiones fue que las personas que 

construyeron los geoglifos pertenecían a una civi-

lización compleja de las tierras altas, con vínculos 

mínimos al ambiente acuático y los grandes ríos. 

Estas observaciones rompieron el paradigma de 

que todas las personas autóctonas de la Amazonia 

dependían y estaban vinculadas a los grandes ríos 

(Pärssinen et al., 2009).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

438 439

banks of big rivers, spread over an area that was 

considered peripheral and void of people.

Recognizing the geoglyphs distribution in the Estado 

de Acre, we can extrapolate and say that the Ama-

zonia was completely occupied and populated over 

several centuries, from at least 2000 AC onward. 

Heckenberger et al. (1988), studying in the Parque 

Indígena del Xingu, in northern Mato Grosso, also 

called the attention that not only along the rivers was 

where it was possible to live in the Amazonia.

Los geoglifos también muestran clara evidencia de 

la antigua presencia de los pobladores amazónicos 

autóctonos lejos de las orillas de los grandes ríos, 

extendidos sobre un área que se consideraba perifé-

rica y sin presencia humana.

Siguiendo la distribución de los geoglifos en el 

Estado de Acre, podemos extrapolar y decir que la 

Amazonia estuvo completamente poblada durante 

varios siglos, al menos desde el año 2000 a.C. en 

adelante. Heckenberger et al. (1988), estudiando en 

el Parque Indígena del Xingu en el norte de Mato 

Grosso, también llamó la atención sobre el hecho de 

que en la Amazonia no solo es posible vivir a lo largo 

de los ríos.

Los puntos rojos redondos son la distribución geográfica de los geoglifos (Kalliola et al., 2024). / 
Red dots round points are the geoglyphs geographical distribution (Kalliola et al., 2024).

With all the data amounted in more than 20 years 

of research, appear to us that the aquiry civilization 

– or geoglyphs builder – were distributed over an 

area of almost 200 000 km² (Pärssinen et al., 2025) 

with the main core around the city of Rio Branco 

(10° 00’ S – 67° 50’ W).

Ceramics

Ceramics and lithics are rare to find during exca-

vations at geoglyphs, or occur in small quantities. 

“Some ceramic fragments were found at all geo-

glyph sites inspected, but overall, remains of this 

material remain scarce” (Pärssinen, 2021).

An exception is the case is the fantastic Tequinho 

(09° 53’ 50” S and 67° 25’ 25” W), which produced 

more than 40 000 polychromatic and non-polychro-

matic ceramic fragments.

According to Pärssinen (2021), Tequinho ceramics 

show affiliations with the ancient early/formative 

styles of Western Amazonia – including the non-poly-

chromatic Shakimu and Hupa-iya phases of Ucay-

ali. Some similarities with the Saladoid phases of 

Venezuela and Pocó-Açutuba of Brazil can also be 

inferred.

These conclusions agree with the analyses of Pes-

soa (2024), which also includes in these phases the 

ceramics found in the black earth settlements of the 

upper Madeira River in Rondônia.

Until now, the more antique ceramic from Acre, is 

that one collected from Ramal do Capatará (10° 21’ 

57” S / 67° 43’ 15” W), with an age of 1500 B.C. 

(Saunaluoma & Schaan, 2012).

Con todos los datos acumulados luego de más de 

20 años de investigación, nos parece que la civiliza-

ción aquiry —o «constructores de geoglifos»— se 

distribuyó sobre un área de casi 200 000 km² (Pärssi-

nen et al., 2025) con el núcleo principal alrededor de 

la ciudad de Río Branco (10° 00’ S — 67° 50’ W).

Cerámica

La cerámica y los líticos son raros de encontrar duran-

te las excavaciones en geoglifos, o ocurren en pe-

queñas cantidades. «Algunos fragmentos cerámicos 

fueron encontrados en todos los sitios de geoglifos 

inspeccionados, pero en general, los restos de este 

material siguen siendo escasos» (Pärssinen, 2021).

Una excepción es el caso del fantástico Tequinho (09° 

53’ 50” S y 67° 25’ 25” W), que produjo más de 40 000 

fragmentos cerámicos polícromos y no polícromos.

Según Pärssinen (2021), la cerámica de Tequinho 

muestra afiliaciones con los estilos antiguos tempra-

nos/formativos de la Amazonia Occidental – inclu-

yendo las fases no polícromas Shakimu y Hupa-iya 

de Ucayali. También se pueden inferir algunas 

similitudes con las fases Saladoid de Venezuela y 

Pocó-Açutuba de Brasil.

Estas conclusiones concuerdan con los análisis de 

Pessoa (2024), que también incluye en estas fases la 

cerámica encontrada en los asentamientos de tierra 

negra del alto río Madeira en Rondônia.

Hasta ahora, la cerámica más antigua de Acre es la 

recolectada de Ramal do Capatará (10° 21’ 57” S / 

67° 43’ 15” W), que datan del año 1500 a.C. (Sau-

naluoma & Schaan, 2012).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

440 441

Muestra de cerámicas completas raras de la región de Geoglifos 
de Acre (Pessoa et al., 2024). / Sample of rare complete ceram-
ics from the Geoglyphs region of Acre (Pessoa et al., 2024).

Muestra de fragmentos cerámicos polícromos excava-
dos en el sitio Tequinho (Pärssinen, 2021). / Sample of 

polychromatic ceramic fragments excavated from Sítio 
Tequinho (Pärssinen, 2021).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

442 443

Sacred Land

At the end of the 19th century, before the 

building of the Madeira-Mamoré railway, the 

famous Brazilian explorer Antonio Rodrigues 

Pereira Labre sought a land route between the 

rubber production areas, along the Beni and 

Madre de Dios rivers and to a navigable point 

on the Acre River, in order to build a railway that 

would connect the Pando/Beni region of Bolivia 

to Manaus, via the Acre and Purus rivers.

From the port of Maravilla (11° 16’ 04” S / 66° 

51’ 58” W), on the Madre de Dios River, Labre 

traveled overland, by foot, looking to arrive 

on the right bank of the Acre river, where he 

reached, near the mouth of the Riozinho do Rola 

(10° 03’ 18” S / 67° 51’ 37” W). Along the way, 

Labre passed through several araona villages 

(Tacana linguistic family), some of which had 

already been abandoned due to the descents for 

religious missions and the use of the indigens for 

rubber extraction. 

However, before to reach the Acre River, in 

that time a Bolivian territory, Labre arrived in a 

village inhabited by about 200 people and was 

introduced to their social organization. “There, 

Labre learned that these people worshipped 

Gods with geometric shapes, carved in wood, 

and such effigies were kept in temples” (Schaan 

et al., 2010). The father of the Gods, made of 

wood, had an elliptical configuration and was 

called epymará. The temples were not located 

inside the forest, but in an open round space, 

probably a geoglyph. (Labre, 1888; Fawcett, 

2001; Pessoa, 2017; Ranzi, 2021).

Schaan (2012) developed the hypothesis of 

the sacredness of the Geoglyphs, based on 

information from Labre and also due to the 

diverse geometric shapes of the geoglyphs and 

Tierra Sagrada

A finales del siglo XIX, antes de la construcción del 

ferrocarril Madeira-Mamoré, el famoso explorador 

brasileño Antonio Rodrigues Pereira Labre buscó 

una ruta terrestre entre las áreas de producción del 

caucho, a lo largo de los ríos Beni y Madre de Dios 

y hasta un punto navegable en el río Acre, con el fin 

de construir un ferrocarril que conectara la región 

Pando/Beni de Bolivia con Manaus, a través de los 

ríos Acre y Purus.

Partiendo desde el puerto de Maravilla (11° 16’ 

04” S / 66° 51’ 58” W), en el río Madre de Dios, 

Labre viajó por tierra, a pie, con la intención de 

llegar a la margen derecha del río Acre; y lo logró, 

terminando su recorrido cerca de la desembocadura 

del Riozinho do Rola (10° 03’ 18” S / 67° 51’ 37” W). 

En el camino, Labre pasó por varios pueblos araona 

(familia lingüística Tacana), algunos de los cuales ya 

habían sido abandonados debido a los traslados 

hacia misiones religiosas y el uso de la mano de obra 

indígena en la extracción del caucho. 

Sin embargo, antes de llegar al río Acre, que en 

ese tiempo era territorio boliviano, Labre llegó a 

un pueblo habitado por unas 200 personas y fue 

introducido a su organización social. «Allí, Labre 

aprendió que estas personas adoraban a Dioses que 

tenían formas geométricas, talladas en madera y que 

tales efigies se mantenían en templos» (Schaan et 

al., 2010). El padre de los Dioses, también hecho de 

madera, tenía una configuración elíptica y se llamaba 

epymará. Los templos no se ubicaban dentro 

del bosque, sino en un espacio abierto redondo, 

probablemente un geoglifo (Labre, 1888; Fawcett, 

2001; Pessoa, 2017; Ranzi, 2021).

Schaan (2012) desarrolló la hipótesis del carácter 

sagrado de los Geoglifos, basada en información 

de Labre y también debido a las diversas formas 

geométricas de los geoglifos y la ausencia casi 

the almost complete absence of ceramic and 

lithic artifacts, normally used in the daily life of 

a village. These data from Labre and the field 

observations that the geoglyphs central plaza 

were kept clean, as if they were the floor of a 

temple, gave Schaan confidence to propose, 

with almost certainty, that the geoglyphs served 

as places for meetings, festivals and religious 

ceremonies. This is currently accepted by the vast 

majority of scholars. 

Interestingly the State of Acre is a stronghold 

point for several temples dedicated to the 

use of Ayahuasca, what lead us to imagine the 

Geoglyphs as locals for festivities with the same 

proposal to drink this sacred millennial beverage 

and honor forest Gods.

Geoglyphs

With the advance of the agribusiness frontier 

and deforestation that began on a large scale 

in the 1970s, some geometric figures drawn 

on the ground were noticed by PRONAPABA 

researchers. Later, from the year 2000 onwards, 

these figures, now called Geoglyphs, were widely 

publicized in the media (Ranzi & Aguiar, 2001). 

Geoglyphs are the main kind of earth structures 

that form the anthropogenic landscape of Acre. 

They are impressive due to their monumentality 

and perfect geometry.

“Literature commonly emphasizes the geometric 

shapes of earthworks in the southwestern 

Brazilian Amazon” (Pärssinen et al., 2009).

And they come in various forms — circles, 

square, rectangles, pentagons, hexagons, 

octagons; single figures and also composite 

ones, consisting of ditches and walls of huge 

dimensions.

completa de artefactos cerámicos y líticos, que 

normalmente se utilizan en la vida diaria de un 

pueblo. Estos datos de Labre y las observaciones de 

campo de que las plazas centrales de los geoglifos 

se mantenían limpias, como si hubieran sido los pisos 

de los templos, dieron a Schaan la convicción para 

proponer, con casi certeza, que los geoglifos servían 

como lugares para reuniones, festivales y ceremonias 

religiosas. Actualmente ello lo acepta la gran mayoría 

de los académicos.

Otro hecho interesante es que en el estado de 

Acre varios templos estaban dedicados al uso de 

Ayahuasca, lo que nos lleva a imaginar los Geoglifos 

como espacios para festividades que compartían la 

propuesta de beber esta sagrada bebida milenaria y 

honrar a los dioses del bosque.

Geoglifos

Con el avance de la frontera agroindustrial y la defo-

restación que comenzó a gran escala en los años 1970, 

algunas figuras geométricas dibujadas en el suelo 

fueron notadas por los investigadores de PRONAPA-

BA. Más tarde, desde el año 2000 en adelante, estas 

figuras, ahora llamadas Geoglifos, fueron ampliamente 

publicitadas en los medios (Ranzi & Aguiar, 2001).

Los geoglifos son el tipo principal de estructuras de 

tierra que forman el paisaje antropogénico de Acre. 

Son impresionantes debido a su monumentalidad y 

geometría perfecta.

«La literatura comúnmente enfatiza las formas 

geométricas de las estructuras de tierra en el suroes-

te de la Amazonia brasileña» (Pärssinen et al., 2009).

Estas figuras vienen en varias formas — círculos, 

cuadrados, rectángulos, pentágonos, hexágonos, 

octágonos; figuras simples y también compuestas, 

consistentes en zanjas y muros de enormes 

dimensiones.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

444 445

“Geometric images, such as circular or square 

patterns, help materialize non-humans like plants, 

animals, and ancestors, providing strength and resis-

tance among the groups of manchineri and apurinã 

who still live in the upper Purus” (Virtanen and Sau-

naluoma, 2017).

Another type of Geoglyph is those formed in high 

relief, the design is constructed by a continuous wall, 

without ditches. In Pessoa’s studies (2024) these high 

relief geoglyphs, due to the absence of ditches, are 

called positive elevation structures.

These earthworks are also works of art engraved on 

the ground, they are drawings that shaped the Am-

azonian landscape. It is amazing that, in that time, 

these concepts were probably present in the mind of 

the Amazon people, because it takes science to mas-

ter geometry, which means deep scientific knowl-

edge. The Geoglyphs offer a fascinating glimpse into 

how people lived in Acre at least 2000 years ago. 

Under the canopy of Acre’s forests, as shown in lidar 

images, there are earthworks that fascinate today’s 

scholars (Pärssinen et al., in press and Iriarte et al., 

2020). It demonstrates the ability to execute monu-

mental works and knowledge of geometry, geomor-

phology and the entire surrounding environment.

Although geoglyphs are the most conspicuous and 

well-known elements, other structures also make up 

the anthropic landscape of Acre:

“Imágenes geométricas, tales como patrones cir-

culares o cuadrados, ayudan a materializar a los no 

humanos tales como plantas, animales y ancestros, 

proporcionando fuerza y resistencia a los grupos de 

manchineri y apurinã que aún viven en el alto Purus» 

(Virtanen & Saunaluoma, 2017).

Otros geoglifos están hechos en alto relieve. En este 

tipo de Geoglifos el diseño se forma construyendo 

muros continuos, sin zanjas.

En los estudios de Pessoa (2024) estos geoglifos de 

en alto relieve se llaman «estructuras de elevación 

positiva», debido a la ausencia de zanjas.

Estas estructuras de tierra son también obras de arte 

grabadas en el suelo, son dibujos que dieron forma 

al paisaje amazónico. Es asombroso que, en ese 

tiempo, estos conceptos probablemente estuvieran 

presentes en la mente del pueblo amazónico, por-

que se necesita ciencia para dominar la geometría, 

lo cual implica un conocimiento científico profundo. 

Los geoglifos ofrecen una fascinante visión de cómo 

vivía la gente en Acre hace al menos 2000 años.

Bajo el dosel de los bosques de Acre, como se 

muestra en las imágenes lidar, hay estructuras de tie-

rra que fascinan a los académicos de hoy (Pärssinen 

et al., in press e Iriarte et al., 2020). Estas estructuras 

demuestran la habilidad de la población autóctona 

para ejecutar obras monumentales y sus conocimien-

tos de geometría, geomorfología y todo el ambiente 

circundante.

Aunque los geoglifos son los elementos más cons-

picuos y conocidos, el paisaje antrópico de Acre 

también incluye otras estructuras:

Geoglifo Fazenda Paraná (09° 47’ 15” S / 67° 
20’ 34” W). Foto: Diego Gurgel. / Fazenda 

Paraná Geoglyph (09° 47’ 15” S / 67° 20’ 34” 
W). Photo: Diego Gurgel.

Conjunto de Geoglifos de Fazenda Colorada entrecruzados por caminos antiguos y 
modernos (09° 52’ 26” S / 67° 32’ 04” W). Foto: Martti Pärssinen. / Fazenda Colorada 
cluster of Geoglyphs crisscossed by ancient and modern roads (09° 52’ 26” S / 67° 
32’ 04” W). Photo: Martti Pärssinen.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

446 447

Mound settlements

Visible in the western Amazonia artificial pasture-

lands, mound settlements are another kind of 

structures, that survived for hundreds of years after 

been abandoned and also characterize the anthropic 

landscape of Acre.

In the Amazon lowlands, villages with circular shapes 

are known to exist. The dwellings or houses are 

arranged around a central plaza. The best-known ex-

ample is the circular villages common in the Parque 

Indígena del Xingu in Brazil (Pessoa et al., 2020).

Following the research done by Saunaluoma et 

al. (2021) a typical archaeological plaza village 

site of Acre, “features 15–25 mounds arranged 

around a flat circular or ellipse-shaped area 

covering approximately 2–3 ha. The mounds vary 

between 10–25 m in maximum basal length and 

can reach about 2.5 m in height. They normally 

have an elongated oval shape, with their major 

axis orientated outward of the enclosure of 

mounds, their edges being steeper toward the 

village center and gradually fading away toward 

the outside”.

For the same authors, the sites with mound settle-

ments “are located on slightly elevated, yet level, 

terrain at 140–215 m (above sea level) and are nor-

mally situated near springs or at the junction of two 

bodies of water” (Saunaluoma et al., 2021). 

Roads 

In our long terms studies using open-access 

satellite images in the earthwork-rich area of 

the Western Amazonia, including Acre, were 

confirmed 634 wide and 321 narrow roads, 

extending 350 km in total length. The roads were 

straight, mostly under 500 m long, with some 

extending several kilometers. They occurred 

Asentamientos de Montículos

Visibles en los pastizales artificiales de la Amazonia 

occidental, los asentamientos de montículos son otro 

tipo de estructuras, que sobrevivieron durante cien-

tos de años después de ser abandonados y también 

caracterizan el paisaje antrópico de Acre.

Se sabe que en las tierras bajas amazónicas exis-

ten pueblos con formas circulares. Las viviendas o 

casas se organizan alrededor de una plaza central. 

El ejemplo más conocido son los pueblos circulares 

comunes en el del Parque Indígena del Xingu en 

Brasil (Pessoa et al., 2020).

Siguiendo la investigación hecha por Saunaluoma et 

al. (2021), un sitio típico de pueblo plaza arqueológi-

co de Acre, «presenta 15-25 montículos organizados 

alrededor de un área plana circular o elíptica que cubre 

aproximadamente 2-3 ha. Los montículos varían entre 

10-25 m en longitud basal máxima y pueden alcanzar 

unos 2.5 m de altura. Normalmente tienen una forma 

oval alargada, con su eje mayor orientado hacia afuera 

del recinto de montículos, con los bordes más empi-

nados hacia el centro del pueblo y desvaneciéndose 

gradualmente hacia el exterior».

Para esos mismos autores, los sitios con asentamien-

tos de montículos «se ubican en un terreno ligera-

mente elevado, pero nivelado, a 140-215 m (sobre 

el nivel del mar) y normalmente se sitúan cerca de 

manantiales o en la unión de dos cuerpos de agua» 

(Saunaluoma et al., 2021).

Caminos

En nuestros estudios de largo plazo, utilizando 

imágenes satelitales de acceso libre en el área de la 

Amazonia Occidental rica en estructuras de tierra, 

incluyendo Acre, se confirmó la existencia de 634 

caminos anchos y 321 estrechos, que se extienden 

350 km en longitud total. Originalmente los caminos 

Geoglifo de Fazenda Águia Azul (09° 19’ 52” S / 67° 13’ 24” W). / Fazenda Águia Azul Geoglyph. (09° 19’ 52” S / 67° 
13’ 24” W).

Geoglifo de Fazenda Parana (09° 47’ 15” S / 67° 20’ 34” W). / Fazenda Paraná Geoglyph. (09° 47’ 15” S / 67° 20’ 34” W).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

448 449

most prevalently in areas of dense earthwork 

setting. Complex earthworks were more road-rich 

than simple ones, and roads were slightly more 

common in structures with quadrilateral forms than 

roundish shapes.

Geoglyphs typically featured wide ceremonial 

roads with initial widths ranging from 15 m to 40 m, 

sometimes wider, and gradual narrowing towards 

their distal ends. Mound settlements featured nar-

row, short roads pointing in various directions, likely 

for everyday movement. They also featured narrow 

but long roads leading to distant destinations, 

occasionally spanning many earthworks. When the 

endpoint was observable, 40% of roads led to river-

ine environment, indicating access; 11% connected 

to other earthworks, reflecting integration, and 50% 

faded into open terrain. Many roads starting from 

geoglyphs aligned with the cardinal directions, 

eran rectos y en su mayoría tenían menos de 500 

m de largo, aunque algunos se extendían varios 

kilómetros. Se hallaban principalmente en áreas con 

alta densidad de estructuras de tierra complejas (que 

eran más ricas en caminos que las simples). Además 

de ello, los caminos eran un poco más comunes en 

las estructuras con forma cuadrilateral que en aque-

llas con forma redondeada. 

Los geoglifos típicamente incluían caminos 

ceremoniales anchos, con anchuras iniciales 

de 15 m a 40 m (a veces más anchos) y un 

estrechamiento gradual hacia sus extremos distales. 

Los asentamientos de montículos presentaban 

caminos estrechos y cortos apuntando en varias 

direcciones, probablemente para el uso cotidiano. 

También incluían caminos estrechos pero largos 

que conducían a destinos distantes, ocasionalmente 

abarcando muchas estructuras de tierra. Cuando el 

Imágenes lidar. Pueblos circulares de Acre con montículos y senderos apuntando en varias direcciones (Sau-
naluoma et al., 2021). / Lidar imagery – Acre circular villages with mounds and paths pointing in several direc-
tions (Saunaluoma et al., 2021).

Geoglifos y otras estructuras conectadas por caminos. (09° 43’ 54” S – 67° 07’ 39” O). / Geoglyphs and other structures 
connected by paths. (09° 43’ 54” S – 67° 07’ 39” W).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

450 451

suggesting that astronomical observations played 

a role in the construction of the ditched ceremonial 

enclosures. The conclusion was that ancient roads 

offer key insights into past civilizations and are cru-

cial to the region’s archaeological heritage (Kalliola 

et al., in press.).

“These paths were carefully constructed; soil was 

removed from their beds and piled up on the 

sides, forming low walls. The removal of the loos-

er soil from the surface probably occurred to clean 

the vegetation and prevent its regrowth, keeping 

the roads permanently free for the passage of 

people. The perfectly straight paths... were used 

for access to the enclosures” (Barbosa, 2014).

As observed in the studies developed by Sanna 

Saunaluoma and colleagues, “the archaeological 

evidence of villages interconnected by road networks 

supports the view presented here that terrestrial 

movement along the networks of roads was the 

primary mode of human transport in the interfluvi-

al headwater basin regions of southern Amazonia. 

Indeed, additional wide-ranging remotely sensed 

studies may reveal that this was the case through-

out the uplands of the Amazon Basin. In short, even 

though the southern amazonian road networks may 

occasionally appear as simple, unstructured trails, it 

does not mean that they were less designed or less 

systematic in their extent, intention, and functionality 

than the other South American ancient road systems, 

including the iconic Inca Road, the Qhapaq Ñan” 

(Saunaluoma et al., 2021).

It should be noted that the Western Amazon is not 

a separate entity from the Andes; on the contrary, 

they are two regions interconnected by indigenous 

paths and through which people, goods and ideas 

circulated from 250 m to more than 4,000 m above 

sea level; considering the absence of burden ani-

mal, all must be done by human effort (Pärssinen & 

Ranzi, 2020).

punto final era observable, el 40% de los caminos 

llevaba a un ambiente ribereño, indicando el acceso; 

11% se conectaban a otras estructuras de tierra, 

reflejando integración, y 50% se desvanecía en el 

terreno abierto. Muchos caminos que partían desde 

geoglifos se alineaban con las direcciones cardinales, 

sugiriendo que las observaciones astronómicas 

jugaron un papel en la construcción de los recintos 

ceremoniales con zanjas. La conclusión fue que los 

caminos antiguos ofrecen perspectivas clave sobre 

las civilizaciones pasadas y son cruciales para el 

patrimonio arqueológico de la región (Kalliola et al., 

in press.).

«Estos senderos fueron cuidadosamente construidos; 

el suelo fue removido de su lecho y apilado a los 

lados, formando así muros bajos. La remoción del 

suelo más suelto de la superficie probablemente se 

hizo con el fin de limpiar la vegetación y prevenir su 

recrecimiento, manteniendo los caminos permanen-

temente libres para el paso de personas. Los sende-

ros perfectamente rectos... fueron utilizados para el 

acceso a los recintos» (Barbosa, 2014).

Como se observó en los estudios desarrollados por 

Sanna Saunaluoma y colegas, «la evidencia arqueo-

lógica de pueblos interconectados por redes de 

caminos apoya la visión aquí presentada, de que 

el movimiento terrestre a lo largo de las redes de 

caminos era el principal modo de transporte humano 

en las regiones de cuenca cabecera inter fluvial en el 

sur de la Amazonia. De hecho, estudios adicionales 

de detección remota de amplio alcance podrían re-

velar que tal fue el caso a lo largo de las tierras altas 

de la Cuenca Amazónica. En resumen, aunque las 

redes de caminos del sur amazónico ocasionalmente 

pueden parecer senderos simples y no estructura-

dos, ello no significa que fueran menos diseñados o 

sistemáticos (en su extensión, intención y funciona-

lidad) que los demás sistemas de caminos antiguos 

sudamericanos, incluyendo el icónico Camino Inca, 

el Qhapaq Ñan» (Saunaluoma et al., 2021).

Debe notarse que la Amazonia Occidental no es una 

entidad separada de los Andes; por el contrario, son 

dos regiones interconectadas por senderos indíge-

nas, a través de los cuales personas, bienes e ideas 

circularon en alturas que van desde 250 m hasta más 

de 4,000 m sobre el nivel del mar; considerando la 

ausencia de animales de carga, todo debía hacerse 

con el esfuerzo humano (Pärssinen & Ranzi, 2020).

En la meseta desértica de Nasca están las enormes 

figuras de un mono (? Ateles), una araña (? Myrme-

cium) y un “colibrí” (también llamado “picaflor”). El 

hecho de que estas mismas figuras sean comunes y 

bien conocidas en los bosques de las tierras bajas de 

la Amazonia, prueba que hubo un enlace prehistóri-

co entre esta región y los Andes (Hancock, 2019).

In the desert plateau of Nasca, the huge designs 

of a monkey (? Ateles), a spider (? Myrmecium) and 

a “colibri” or hummingbird, a lovely small bird, all 

commons in the forests of the Amazon lowlands are 

well-know and a proof of the pre-historic Andes/Am-

azon linkage (Hancock, 2019).

Un registro aéreo lidar mostrando geoglifos y caminos/
senderos dentro del bosque (09° 56’ 00” S / 67° 35’ 50 
W). Imagen: © M. Pärssinen y F. de Novaes – Rural Tech. 
/ A lidar airborne record showing geoglyphs and roads/
paths inside the forest (09° 56’ 00” S / 67° 35’ 50 W). Im-
age: © M. Pärssinen and F. de Novaes – Rural Tech.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

452 453

Conclusions

These earthworks – geoglyphs, roads and mounds 

settlements - are also, works of art engraved on the 

ground, works that shaped the amazonian landscape. 

The images, took by photos and the technology lidar, 

demonstrate the ability that these people had to ex-

ecute monumental and precise geometry works with 

knowledge of geomorphology, and the mastery of the 

entire surrounding environment.

Independently from the Greeks, it took a lot of 

science to master geometry, in the middle of the 

Amazonia, while the ancient aquiry engineers 

planned and carried out these works in a collective 

effort that survives to this day. The geoglyphs offer 

a fascinating glimpse of how life was in Acre at least 

2000 years ago. 

“The Acre anthropological landscapes offer a 

beautiful spectacle to our eyes, which contem-

plate with fascination the ingenuity of those who 

lived here long before this land was called Acre” 

(Schaan, 2010).

In the state of Acre, at least in the area of ​​the 

geoglyphs, near the tri-border of Bolivia, Brazil and 

Peru, due to the presence of the aquiry civilization, 

the Amazon rainforest underwent a transformation 

from a pristine natural environment to an anthropic 

landscape and back to a natural —though consid-

ered unpristine— environment. 

“Western Amazonia was not only a center of plant 

domestication and landscape modification, but 

also an independent center for the development of 

tropical civilizations” (Pärssinen, 2021).

The aquiry, like the maya of the Mexican Yucatan 

Peninsula, members of another American forest civ-

ilization, both declined around 800 AD. By the time 

Europeans arrived in the New World, only the stone 

Conclusiones

Estas estructuras de tierra —geoglifos, caminos y 

asentamientos de montículos— son también obras 

de arte grabadas en el suelo, obras que dieron 

forma al paisaje amazónico. Las imágenes, obtenidas 

mediante fotos y la tecnología lidar, demuestran la 

habilidad que estas personas tenían para ejecutar 

obras monumentales y de geometría precisa, con co-

nocimientos de geomorfología y el dominio de todo 

el ambiente circundante.

Independientemente de los griegos, se necesitó mu-

cha ciencia para dominar la geometría en el medio 

de la Amazonia; los antiguos ingenieros aquiry plani-

ficaron y llevaron a cabo estas obras en un esfuerzo 

colectivo que sobrevive hasta hoy. Los geoglifos 

ofrecen una fascinante visión de cómo era la vida en 

Acre hace al menos 2000 años.

«Los paisajes antropológicos de Acre ofrecen un her-

moso espectáculo a nuestros ojos, que contemplan 

con fascinación el ingenio de aquellos que vivieron 

aquí mucho antes de que esta tierra fuera llamada 

Acre» (Schaan, 2010).

En el estado de Acre, al menos en el área de los 

geoglifos (cerca de la triple frontera de Bolivia, Brasil 

y Perú) la presencia de la civilización aquiry transfor-

mó la selva amazónica de un ambiente natural prís-

tino a un paisaje antrópico, y luego de vuelta a un 

ambiente natural — aunque considerado no prístino.

«La Amazonia Occidental no solo fue un centro de 

domesticación de plantas y modificación del paisaje, 

sino también un centro independiente para el desa-

rrollo de civilizaciones tropicales» (Pärssinen, 2021).

Los aquiry, como los maya de la Península de 

Yucatán en México (otra civilización forestal 

americana), decayeron alrededor del 800 d.C. Para 

cuando los europeos llegaron al Nuevo Mundo, solo 

las construcciones de piedra de los maya seguían 

haciéndose, mientras que la Civilización Aquiry ya 

había cesado de construir geoglifos desde hacía al 

menos 500 años (Kalliola et al., 2024; Pärssinen et 

al., in press). Este legado de la civilización aquiry 

claramente demuestra que la región de Acre fue 

un centro de invenciones ingeniosas, hogar de una 

cultura compleja. Los geoglifos son la evidencia más 

impresionante que ha sobrevivido hasta hoy.

Bajo el dosel de los bosques de Acre, hay miles de 

estructuras de tierra, tal como muestran las imáge-

nes obtenidas con lidar (Pärssinen et al. in press).

Teniendo en cuenta esta situación, para preservar 

los geoglifos será necesario preservar primero el 

bosque. Es una tarea enorme porque la agroindus-

tria está avanzando rápidamente en el área forestal, 

expandiendo los pastizales y plantando maíz y soja.

constructions of the maya remained, and the aquiry 

civilization had already ceased to build geoglyphs 

for at least 500 years. (Kalliola et al., 2024; Pärssin-

en et al., in press). This legacy of the aquiry civiliza-

tion clearly demonstrates that the Acre region was a 

center of ingenious inventions, home to a complex 

culture, and the geoglyphs are the most impressive 

evidence that has survived to this day.

Beneath the canopy of the Acre forests, there are 

thousands of earthworks as shown in the images 

obtained with lidar (Pärssinen et al. in press), taking 

in account this condition, to preserve the geoglyphs 

will be necessary beforehand to preserve the forest. 

It is an enormous  task because the agribusiness is 

rapidly advancing over the forest area to expand 

the pastureland and to plant corn and soybean.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

454 455

Auténticas arquitecturas vernáculas con clara intención de transformar y delimitar 
espacios mediante la acción humana. Acre, Brasil. Foto: Diego Gurgel (Secom). / 
Vernacular architectures with a clear intention of transforming and delimiting spa-
ces through human action. Acre, Brazil. Photo: Diego Gurgel (Secom).

Auténticas arquitecturas vernáculas con clara intención de transformar y delimitar 
espacios mediante la acción humana. Acre, Brasil. Foto: Diego Gurgel (Secom). / 
Vernacular architectures with a clear intention of transforming and delimiting spaces 
through human action. Acre, Brazil. Photo: Diego Gurgel (Secom).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

456 457

Urbanismo tropical y 
transformación del paisaje 
en el suroeste amazónico
Tropical Urbanism and 
Landscape Transformation in 
the Southwestern Amazonia
CARLA JAIMES BETANCOURT

Introducción

El suroeste amazónico —y en especial los Llanos 

de Moxos— ha emergido como un núcleo esencial 

para repensar la profundidad histórica de la Amazo-

nia, así como los procesos de urbanismo tropical y 

de conformación de paisajes culturales. Un estudio 

reciente estima que entre 10 000 y 24 000 obras de 

tierra precolombinas permanecen aún por descubrir-

se en toda la Amazonia, concentrándose la mayoría 

en la región suroeste (Peripato et al., 2023). Este 

dato confirma una intuición ya planteada a inicios 

del siglo pasado: Nordenskiöld (1924) describió a 

los Llanos de Moxos como un paisaje transformado 

por ocupaciones humanas, una idea corroborada 

posteriormente por los trabajos pioneros de De-

nevan (1966) y consolidada en investigaciones más 

recientes (Erickson, 2006; Lombardo, 2012; Prümers 

& Jaimes Betancourt, 2014; Walker, 2008). Estos es-

tudios han posicionado a los Llanos de Moxos como 

la región con mayor densidad de monumentos de 

tierra precolombinos de toda la Amazonia (Clement 

et al., 2015; Piperno et al., 2015). En esta región, se 

han identificado áreas culturales diferenciadas: mon-

tículos monumentales en el sureste, campos eleva-

dos en el suroeste, plataformas agrícolas asociadas a 

aldeas rodeadas por zanjas en el norte y complejos 

de zanjas que protegen aldeas interconectadas por 

caminos en el noreste (Prümers & Jaimes Betancourt, 

2014). En una región carente de piedra, la diversi-

dad y sofisticación de estas construcciones de tierra 

constituye la característica más distintiva del paisaje 

arqueológico.

Introduction

The southwestern Amazonia —and especially the 

Llanos de Moxos (Moxos Plains)— has emerged 

as an essential nucleus for rethinking the historical 

depth of the Amazonia, the processes of tropical 

urbanism and the formation of cultural landscapes. 

A recent study estimates that between 10 000 and 

24 000 precolumbian earthworks remain yet to be 

discovered throughout the Amazon, with the major-

ity of them concentrated in the southwestern region 

(Peripato et al., 2023). This data confirms an intuition 

already proposed at the beginning of the last centu-

ry: Nordenskiöld (1924) described the Moxos Plains 

as a landscape transformed by human occupations, 

an idea later corroborated by the pioneering work 

of Denevan (1966) and consolidated in more recent 

research (Erickson, 2006; Prümers, 2006; Lombardo, 

2012; Prümers & Jaimes Betancourt, 2014; Walker, 

2008). These studies have positioned the Moxos 

Plains as the region with the highest density of pre-

columbian earth monuments in all of the Amazonia 

(Clemens et al., 2015; Piperno et al., 2015). Differ-

entiated cultural areas have been identified: monu-

mental mounds in the southeast, raised fields in the 

southwest, agricultural platforms associated with 

villages surrounded by ditches in the north and ditch 

complexes that protect villages interconnected by 

roads in the northeast (Prümers & Jaimes Betancourt, 

2014). In a region lacking stone, the diversity and so-

phistication of these earth constructions constitutes 

the most distinctive characteristic of the archaeologi-

cal landscape.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

458 459

La densidad y variabilidad de estas obras es el resulta-

do de una larga historia de ocupaciones continuas. Las 

primeras evidencias se remontan al Holoceno tempra-

no (ca. 8000 a.C.), cuando ocupaciones semisedenta-

rias de cazadores y recolectores iniciaron el proceso de 

domesticación de plantas como calabaza, especies de 

gramíneas y yuca (6000 a.C.), a las que más tarde se 

sumó el maíz (4500 a.C.) (Lombardo et al., 2013; 2020). 

Aunque persisten vacíos cronológicos de hasta dos mi-

lenios (Jaimes Betancourt & Prümers, 2015; Capriles et 

al., 2019), se han documentado paisajes antropogéni-

cos de hace unos 2500 años (Erickson, 2006) y nuevas 

evidencias apuntan a asentamientos de sociedades 

alfareras tempranas desde ca. 2000 a.C. (GTLM, 2023).

A partir del 300 d.C. se observa una notable diver-

sificación cultural, reflejada en distintas formas de 

arquitectura de tierra (Denevan, 1966; Erickson, 2006; 

Walker, 2018, 2004), patrones de ocupación (Lom-

bardo et al., 2012; Prümers & Jaimes Betancourt, 

2014) y expresiones materiales (Jaimes Betancourt, 

2017). Con el paso de los siglos, estas diferencias se 

acentúan, dejando improntas en el paisaje que hoy 

pueden reconocerse tanto en las formas de habitar 

(arquitectura doméstica y ritual, aldeas con zanjas 

defensivas) como en la implementación de diversas 

tecnologías agrícolas (Rodrigues, 2016; Rodrigues et 

al., 2018; Fernandez, 2024). Estas incluyen campos de 

camellones o “ridged fields” (Erickson, 1980; 2006; 

Michel, 1993; Walker, 2011; Lombardo, 2010), pla-

taformas rectangulares elevadas y drenadas o “pla-

tform fields” (Walker, 2004, 2018; Rodrigues 2016; 

Lombardo 2010), campos zanjados o “ditched fields”, 

conformados por lechos rectangulares rodeados de 

zanjas para el control hídrico (Lombardo et al., 2011) 

y montículos agrícolas o “mound fields” dispuestos 

en patrones lineales (Rodrigues et al., 2018; GTLM, 

2023). Junto a estas variantes agrícolas, sobresalen 

también expresiones de arquitectura monumental 

y la construcción de fosos y caminos prehispánicos 

que articularon aldeas y paisajes enteros (Jaimes 

Betancourt & Prümers, 2018; Erickson, 2010; Prümers 

et al., 2022). En conjunto, estas evidencias refuerzan 

la idea de que los Llanos de Moxos (Fig. 1) no solo 

constituyen uno de los paisajes arqueológicos más 

complejos de la Amazonia, sino también un labora-

torio ecológico de escala continental y un archivo de 

larga duración de la interacción humano-ambiente en 

los trópicos.

La materialidad cultural, especialmente la expresada 

en la producción cerámica de uso doméstico 

y ritual, está impregnada de particularidades 

que permiten diferenciarla tanto en el plano 

cronológico como regional (Jaimes Betancourt, 

2013; 2017). Estos rasgos, junto con los singulares 

legados bioculturales, evidencian la gran dinámica 

cultural de la región, así como la diversidad de 

conocimientos, intercambios y formas de manejo 

ambiental que caracterizaron a las sociedades 

indígenas. Un ejemplo claro de ello son los bosques 

asociados a antiguos asentamientos, resultado 

de prácticas de manejo que han perdurado 

hasta el presente. Estudios recientes (Peripato 

et al., 2023) han demostrado que más de 53 

especies de plantas presentan mayor abundancia 

en asociación con sitios arqueológicos; entre 

ellas se encuentran Bertholletia excelsa (castaña 

amazónica), Hevea brasiliensis (árbol del 

caucho), Brosimum alicastrum(ramón), Astrocaryum 

murumuru (murumuru) y, de manera destacada en 

los Llanos de Moxos, Attalea phalerata(motacú) 

y Theobroma cacao (cacao). Estos resultados se 

articulan con el concepto de domesticación del 

paisaje (Clement, 2014; Levis et al., 2017; 2018), que 

describe cómo las prácticas humanas transformaron 

ecosistemas completos, favoreciendo especies 

útiles y configurando entornos de acuerdo con 

necesidades sociales, económicas y simbólicas. 

En este sentido, los Llanos de Moxos constituyen 

un escenario clave para comprender cómo la 

interacción humano-ambiente en los trópicos generó 

paisajes culturales de gran resiliencia y relevancia 

hasta la actualidad (Fig. 1).

The density and variability of these works is the 

result of a long history of continuous occupa-

tions. The first evidence dates back to the early 

Holocene (ca. 8000 BC), when semisedentary 

occupations of hunters and gatherers initiated the 

process of domestication of plants such as gourd 

and cassava (6000 BC), to which maize was later 

added (4500 BC) (Lombardo et al., 2013; 2020). 

Although chronological gaps of up to two millen-

nia persist (Jaimes Betancourt & Prümers, 2015; 

Capriles et al., 2019), anthropogenic landscapes 

from about 2500 years ago have been document-

ed (Erickson, 2006) and new evidence points to 

settlements of early pottery societies from ca. 

2000 BC (GTLM, 2023).

From 300 AD onward, a notable cultural diversifi-

cation is observed; it is reflected in distinct forms 

of earth architecture (Denevan, 1966; Erickson, 

2006; Walker, 2018, 2004), occupation patterns 

(Lombardo et al., 2012; Prümers & Jaimes Betan-

court, 2014) and material expressions (Jaimes 

Betancourt, 2017). As centuries passed, these 

differences became accentuated, leaving imprints 

on the landscape that today can be recognized 

both in the form of dwellings (domestic and ritual 

architecture, villages with defensive ditches) and in 

the implementation of diverse agricultural technol-

ogies (Fernández, 2024). The latter include ridged 

fields (Erickson, 1980; 2006; Michel, 1993; Walker, 

2011; Lombardo, 2010), elevated and drained 

rectangular platforms (Walker, 2004; Rodrigues, 

2016), ditched fields formed by rectangular beds 

surrounded by ditches for water control (Lombar-

do et al., 2011) and agricultural mounds arranged 

in linear patterns (Rodrigues et al., 2018; GTLM, 

2023). Along with these agricultural variants, 

expressions of monumental architecture and the 

construction of (prehispanic) ditches and roads 

that articulated villages and entire landscapes also 

stand out (Jaimes Betancourt & Prümers, 2018; 

Erickson, 2010; Prümers et al., 2022). Together, 

these evidences reinforce the idea that the Moxos 

Plains not only constitute one of the most complex 

archaeological landscapes of the Amazonia, but 

also an ecological laboratory of continental scale 

and a long-term archive of human-environment 

interaction in the tropics.

The cultural materiality, especially the one 

expressed in the ceramic production for domestic 

and ritual use, is imbued with particularities that 

allow differentiating it both in the chronological 

and regional planes (Jaimes Betancourt, 2013; 

2017). These features and the singular biocultural 

legacies of the region evidence great cultural 

dynamics, including the diversity of knowledge, 

exchanges and forms of environmental 

management that characterized the indigenous 

societies. A clear example of this are the forests 

associated with ancient settlements, which are the 

result of management practices that have endured 

to the present day. Recent studies (Peripato et 

al., 2023) have demonstrated that more than 

53 species of plants present greater abundance 

in association with archaeological sites; among 

them are found the Bertholletia excelsa (Amazon 

nut), Hevea brasiliensis (rubber tree), Brosimum 

alicastrum (breadnut), Astrocaryum 

murumuru (murumuru) and, notably in the 

Moxos Plains, also Attalea phalerata (motacú) 

and Theobroma cacao (cacao). The presence 

of these species agrees with the concept of 

landscape domestication (Clement, 2014; Levis 

et al., 2017; 2018), which describes how human 

practices transformed complete ecosystems, 

favoring useful species and configuring 

environments according to social, economic and 

symbolic needs. In this sense, the Moxos Plains 

constitute a key scenario for understanding how 

the human-environment interaction in the tropics 

generated cultural landscapes of great resilience 

and relevance that have survived to the present 

day (Fig. 1).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

460 461

Environmental and Cultural Context

The Llanos de Moxos, in the southwest of the 

Bolivian Amazon, cover around 130 000 km², 

constituting one of the most extensive floodplains 

of the Amazonia basin. Their strategic location 

—between the Andes, the Brazilian Cerrado and 

the Amazon— makes of this region a key eco-

logical and hydrological node: the Beni, Mamoré 

and Iténez-Guaporé rivers are part of the Madeira 

basin, the Madeira being the main tributary of 

the Amazon, transporting between 30% and 50% 

of the sediments toward the middle and lower 

course of the river (Molina et al., 2008; Vauchel et 

al., 2017; Ovando et al., 2016; 2018). This dynam-

ic (which is marked by the alternation of rains, 

floods and droughts) does not only shape the 

ecosystems; it has historically conditioned —and 

at the same time has been transformed by —the 

forms of inhabiting (De Carvalho & Mustin, 2017; 

Langstroth, 2011) (Fig. 2).

Contexto ambiental y cultural

Los Llanos de Moxos, en el suroeste de la Amazo-

nia boliviana, abarcan alrededor de 130 000 km², 

constituyendo una de las llanuras inundables más 

extensas de la cuenca amazónica. Su ubicación 

estratégica —entre los Andes, el Cerrado brasi-

leño y la Amazonia— convierte a esta región en 

un nodo ecológico e hidrológico clave: los ríos 

Beni, Mamoré e Iténez-Guaporé forman parte 

de la cuenca del Madeira, principal afluente del 

Amazonas, que transporta entre el 30% y el 50% 

de los sedimentos hacia el curso medio e inferior 

del río (Molina et al., 2008; Vauchel et al., 2017; 

Ovando et al., 2016). Esta dinámica, marcada por 

la alternancia de lluvias, inundaciones y sequías, 

no solo moldea los ecosistemas, sino que histó-

ricamente ha condicionado —y al mismo tiempo 

ha sido transformada por— las formas de habitar 

(De Carvalho & Mustin, 2017; Langstroth, 2011) 

(Fig. 2).

Fig. 2. La extensión de Moxos, en el 
suroeste de la Amazonia boliviana, con-
forma una de las mayores llanuras inun-
dables de la cuenca amazónica, situadas 
entre los Andes, el Cerrado y la Amazo-
nia. / The extension of Moxos, in sou-
thwestern Bolivian Amazonia, forms one 
of the largest floodplains of the Amazon 
basin, located between the Andes, the 
Cerrado, and the Amazon.

Fig. 1. Los Llanos de Moxos 
en el contexto hidrográfico de 

Amazonia (escala). / The Mo-
xos Plains in the hydrographic 

context of Amazonia (scale).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

462 463

En este contexto, las sociedades prehispánicas no 

se limitaron a adaptarse a un medio fluctuante, sino 

que lo transformaron a gran escala mediante tecno-

logías hidráulicas y arquitectónicas, creando paisa-

jes profundamente domesticados y culturalmente 

significativos. La región, además, es un centro de 

biodiversidad y bioculturalidad: concentra 22 áreas 

protegidas, 18 territorios indígenas y tres sitios 

Ramsar de importancia internacional. Es también 

una de las zonas con mayor diversidad lingüística 

del mundo, con más de 50 lenguas registradas en 

el área Guaporé–Mamoré, de las cuales 22 aún se 

hablan en Bolivia, muchas en riesgo crítico (Crevels 

& van der Voort, 2008). Esta diversidad ecológica y 

lingüística refleja una larga historia de manejo dife-

renciado del paisaje, basada en saberes y prácticas 

indígenas que han configurado mosaicos biocultu-

rales de gran complejidad.

Los procesos históricos posteriores reforzaron esta 

dinámica de transformación y resistencia. La con-

quista y la evangelización generaron un colapso 

demográfico de hasta 90% (Denevan, 2014) y, con 

las reducciones jesuíticas (1667–1767), se instaura-

ron nuevas formas de organización, economías y 

expresiones culturales que dieron lugar a procesos 

de etnogénesis (Barnadas, 1985; Block, 1997). El 

auge extractivista del siglo XIX y XX (Vallvé, 2010; 

Córdoba, 2012), la consolidación ganadera tras la 

Revolución de 1952 (Lehm, 1999) y las movilizacio-

nes indígenas desde 1990 (Lehm, 1999; Lehm & 

Lara, 2021) muestran cómo, lejos de ser una región 

periférica, Moxos se ha constituido en un espacio de 

disputa y resignificación constante.

Así, los Llanos de Moxos deben entenderse no solo 

como un entorno ecológico singular, sino como un 

paisaje biocultural en el que confluyen dinámicas am-

bientales, históricas y sociopolíticas. La superposición 

de obras monumentales prehispánicas, legados co-

loniales y prácticas indígenas contemporáneas ofrece 

un archivo único de interacciones humano-ambiente 

que sigue siendo fundamental para pensar la sosteni-

bilidad y la resiliencia en los trópicos.

En las siguientes secciones se presentarán 

tres estudios de caso que ilustran tradiciones 

regionales contrastantes de construcción de 

obras monumentales de tierra: el urbanismo 

de la cultura Casarabe en el suroeste, las obras 

hidráulicas y agrícolas asociadas a los lagos 

tectónicos en el sector norcentral, y los complejos 

de zanjas defensivas y funerarias en el noreste 

(Iténez–Baures). Estas expresiones coexistieron 

en el tiempo, aunque con trayectorias culturales 

distintas, y en conjunto permiten apreciar no solo 

la dispersión espacial de las obras, sino también la 

heterogeneidad cultural, cronológica y funcional 

que caracteriza a los Llanos de Moxos (Fig. 3).

In this context, the prehispanic societies did not limit 

themselves to adapting to a fluctuating environment, 

but transformed that environment on a large scale with 

hydraulic and architectural technologies, thus creating 

landscapes that are profoundly domesticated and 

culturally significant. The region, moreover, is a center 

of biodiversity and bioculturality: it concentrates 22 

protected areas, 18 indigenous territories and three 

Ramsar sites of international importance. Moreover, it 

is one of the zones with the greatest linguistic diversity 

in the world: there are more than 50 languages regis-

tered in the Guaporé–Mamoré area, out of which 22 

are still spoken in Bolivia, and many are in critical risk 

of going extinct (Crevels & van der Voort, 2008). This 

ecological and linguistic diversity reflects a long history 

of differentiated landscape management, based on 

indigenous knowledge and practices that have config-

ured biocultural mosaics of great complexity.

The subsequent historical processes reinforced this 

dynamic of transformation and resistance. The Span-

ish conquest and evangelization generated a demo-

graphic collapse of up to 90% (Denevan, 1980), and 

the Jesuit reductions (1667–1767) established new 

forms of organization, economy, and cultural ex-

pression that gave rise to processes of ethnogenesis 

(Barnadas, 1985; Block, 1997). The extractivist boom 

of the 19th century (Vallvé, 2010; Córdoba, 2012), 

the consolidation of cattle ranching after the Revolu-

tion of 1952 (Lehm, 1999), and the indigenous mo-

bilizations that started in 1990 (Lehm, 1999; Lehm & 

Lara, 2021) show how —far from being a peripheral 

region— Moxos has constituted a space of constant 

dispute and resignification.

Thus, the Moxos Plains must be understood not only 

as a singular ecological environment, but as a bio-

cultural landscape in which environmental, historical, 

and sociopolitical dynamics converge. The superpo-

sition of prehispanic hydraulic infrastructures, colo-

nial legacies, and contemporary indigenous practices 

constitutes a unique archive of human-environment 

interactions that continues to be fundamental for 

planning sustainability and resilience in the tropics.

The following sections will present three case stud-

ies that illustrate contrasting regional traditions of 

monumental earthwork construction: the urbanism of 

the Casarabe culture in the southwest, the hydraulic 

and agricultural works associated with tectonic lakes 

in the north-central sector, and the defensive and 

funerary ditch complexes in the northeast (Iténez–

Baures). These regional traditions coexisted in time, 

albeit with distinct cultural trajectories, and together 

allow us to appreciate not only the spatial dispersion 

of the works, but also the cultural, chronological 

and functional heterogeneity that characterizes the 

Moxos Plains (Fig. 3).

Fig. 3. Sitios arqueológicos 
en los Llanos de Moxos: las 

sociedades prehispánicas 
crearon un paisaje biocultural 

único, donde la extraordi-
naria diversidad ecológica y 

lingüística refleja siglos de 
manejo indígena del territo-
rio. / Archaeological sites in 

the Moxos Plains: pre-Hispa-
nic societies created a unique 
biocultural landscape, where 
extraordinary ecological and 

linguistic diversity reflects 
centuries of indigenous terri-

tory management.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

464 465

Urbanismo tropical de baja densidad 
La cultura casarabe

Antes de los avances recientes, es importante 

reconocer los trabajos pioneros en la región. Nor-

denskiöld excavó a inicios del siglo XX en los mon-

tículos Velarde, Hernmarck y Masicito, produciendo 

observaciones estratigráficas excepcionales y una 

publicación ejemplar para su tiempo (Nordenskiöld, 

1913). Sin embargo, la ubicación exacta de dos de 

estos sitios sigue siendo incierta, lo que ha limitado 

el potencial de reinterpretación (Jaimes Betancourt, 

2012). Décadas más tarde, los rescates arqueoló-

gicos de Bustos Santelices y Kuljis durante la cons-

trucción de carreteras en los años 1970 aportaron 

un registro inicial, aunque poco detallado (Bustos 

Santelices, 1976, 1977). El panorama cambió con el 

proyecto argentino-boliviano dirigido por Dougher-

ty y Calandra, cuyas excavaciones en la Loma Alta 

de Casarabe permitieron establecer una secuencia 

cerámica de tres fases que se convirtió en la colum-

na vertebral de la cronología regional (Dougherty & 

Calandra, 1981; 1984). No obstante, sus interpreta-

ciones sobre el origen mixto de los montículos —

como acumulaciones sobre elevaciones naturales— 

contrastan con la evidencia posterior que confirma 

su carácter monumental y planificado.

El uso del lidar ha revolucionado nuestra visión de 

estos paisajes al revelar redes de asentamientos inter-

conectados con infraestructura hidráulica y demostrar 

que la cultura casarabe (ca. 500–1400 d.C.) desarrolló 

en los Llanos de Moxos un urbanismo tropical de 

baja densidad sin precedentes en la Amazonia. Dos 

grandes asentamientos —Cotoca (147 ha) y Landívar 

(315 ha)— destacan por su monumentalidad y escala, 

superando ampliamente cualquier otro sitio conocido 

en la región (Prümers et al., 2022). Ambos presentan 

plataformas escalonadas con estructuras en U, montí-

culos rectangulares y pirámides cónicas de hasta 22 m 

de altura, rodeados por fosos y murallas concéntricas. 

Estas obras no solo expresan poder colectivo, sino 

Low-Density Tropical Urbanism 
The Casarabe Culture

Before considering the recent advances, it is important 

to describe the pioneering work in the region. Nor-

denskiöld excavated in the Velarde, Hernmarck, and 

Masicito mounds at the beginning of the 20th century, 

and produced an exemplary publication for his time, 

with exceptional stratigraphic observations (Nor-

denskiöld, 1913). However, because the exact location 

of two of these sites remains uncertain, the potential 

for reinterpretation is limited (Jaimes Betancourt, 2012). 

Several decades later, the rescue of archaeological 

remains by Bustos Santelices and Kuljis during the 

construction of roads in the 1970s provided an initial 

record, although with little detail (Bustos Santelices, 

1976, 1977). The panorama changed with the Argen-

tine-Bolivian project directed by Dougherty and Calan-

dra, whose excavations at the Loma Alta de Casarabe 

allowed them to establish a ceramic sequence of three 

phases —which became the backbone of the regional 

chronology (Dougherty & Calandra, 1981; 1984). Nev-

ertheless, their interpretations about the mixed origin 

of the mounds as accumulations over natural elevations 

contrast with later evidence that confirms their monu-

mental and planned character.

The use of lidar has revolutionized our vision of these 

landscapes, by revealing networks of interconnect-

ed settlements with hydraulic infrastructure and by 

confirming the presence of a low-density tropical 

urbanism (Prümers et al., 2022). Recent research has 

demonstrated that the casarabe culture (ca. 500-1400 

AD) developed (in the Llanos de Moxos) a low-density 

tropical urbanism which is unprecedented in the Ama-

zonia (Prümers et al., 2022). The two large settlements 

of Cotoca (147 ha) and Landívar (315 ha) stand out for 

their monumentality and scale, widely surpassing any 

other known site in the region. Both present stepped 

platforms with U-shaped structures, rectangular 

mounds, and conical pyramids of up to 22 m in height 

and surrounded by ditches and concentric walls. These 

works dis not only express collective power; they also 

profoundly transformed the landscape. Although to-

day many of these sites are covered by the forest and 

are not visible from the surface, lidar mapping has al-

lowed us to appreciate their real scale and complexity, 

revealing a monumental framework of great extension 

(Prümers et al., 2022).

Large centers were interconnected by straight and 

elevated causeways that extended for several kilo-

meters, linking them with secondary sites, villages, 

and temporary camps (Figs. 4a, 4b). This hierarchical 

system of four levels (from the major cities to the 

small forest islands) was accompanied by a vast hy-

draulic infrastructure of canals, reservoirs and ditches 

that expanded the capacity to inhabit a plain subject 

to seasonal floods (Prümers & Jaimes Betancourt, 

2014; Prümers et al., 2022). The magnitude of the 

collective effort is comparable to that in the large 

Andean centers, e.g. the volume of earth mobilized 

at Cotoca is ten times that mobilized at Akapana, the 

largest pyramid in Tiwanaku (Manzanilla, 1992).

que transformaron profundamente el paisaje. Aunque 

hoy muchas de ellas se encuentran cubiertas por bos-

que y no son visibles en superficie, el lidar ha permi-

tido reconocer su escala y complejidad, revelando un 

entramado monumental de gran extensión (Prümers 

et al., 2022).

Los grandes centros estaban interconectados por 

calzadas rectas y elevadas que se extendían por 

varios kilómetros, vinculándolos con sitios secunda-

rios, aldeas y campamentos temporales (Figs. 4a, 
4b). Este sistema jerárquico de cuatro niveles (de 

las ciudades mayores a los pequeños montículos) 

estaba acompañado por una vasta infraestructura 

hidráulica —canales, reservorios y fosos— que am-

pliaba la capacidad de habitar en una llanura sujeta a 

inundaciones estacionales (Prümers & Jaimes Betan-

court, 2014; Prümers et al., 2022). La magnitud del 

esfuerzo colectivo es comparable a grandes centros 

andinos: el volumen de tierra movilizado en Cotoca 

equivale a diez veces el de Akapana, la pirámide 

más grande de Tiwanaku (Manzanilla, 1992).

Fig. 4a. La planificación 
desarrolló en esta región un 

urbanismo tropical de baja 
densidad, con centros monu-
mentales rodeados por fosos 

y plataformas escalonadas. 
/ Planning developed in this 
region a low-density tropical 
urbanism, with monumental 

centers surrounded by moats 
and stepped platforms.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

466 467

limitado de evidencias y no incorpora resultados inter-

disciplinarios que señalan lo contrario: la subsistencia 

casarabe fue policultural, basada no solo en el maíz, 

sino también en yuca, ñame, calabaza, maní, ají y una 

amplia diversidad de especies de palmas manejadas 

en mosaicos de sabana y bosque (Bruno, 2010; Dickau 

et al., 2012). A esto se suma la evidencia multiproxy de 

Whitney et al. (2013), que demuestra el cultivo continuo 

de maíz desde el 180 d.C., pero siempre acompaña-

do de otros cultivos y sin transformaciones extensivas 

del bosque regional. Este sistema productivo no solo 

garantizó resiliencia alimentaria, sino que refleja una 

lógica distinta de la monocultura: un manejo integral 

del paisaje que articulaba diversidad, intensificación y 

sostenibilidad. Modelos como el de la “monocultura 

de maíz” parten de la premisa de que las sociedades 

complejas solo pueden sostenerse mediante agricul-

tura intensiva centrada en un cultivo; sin embargo, la 

evidencia arqueológica y paleoecológica muestra que 

en la Amazonia la complejidad se sostuvo en sistemas 

diversificados y flexibles (Neves et al., 2021; Aparicio et 

al., 2024).

based on a limited set of evidence and does not take 

into account the results of interdisciplinary studies 

which point to the contrary: the casarabe subsistence 

was polycultural, based not only on maize, but also on 

cassava, yam, gourd, peanut, chili pepper, and a wide 

variety of palm species managed in savanna and for-

est mosaics (Bruno, 2010; Dickau et al., 2012). To this 

must be added the multiproxy evidence of Whitney et 

al. (2013) that proves a continuous cultivation of maize 

from 180 AD, always accompanied by other crops 

and without extensive transformations of the regional 

forest. This system of production guaranteed food re-

silience and reflects a production logic that is different 

from monoculture: it was an integral management of 

the landscape that articulated diversity, intensifica-

tion, and sustainability. Models like that of the “maize 

monoculture” are based on the premise that complex 

societies can only be sustained through intensive ag-

riculture centered on one crop; however, the archae-

ological and paleoecological evidence shows that, in 

the Amazonia, complexity was sustained with diversi-

fied and flexible systems (Neves et al., 2020; Aparicio 

Moraes et al., 2024).

Fig. 5. Fragmentos cerámicos hallados en Jasschaja, a orillas del lago Ginebra, que prueban la diversidad tecnológica 
y estilística de las tradiciones alfareras en los Grandes Lagos Tectónicos. / Ceramic fragments found in Jasschaja, on the 
shores of Lake Ginebra, that prove the technological and stylistic diversity of pottery traditions in the Great Tectonic Lakes.

Fig. 4b. El sistema integraba canales, reservorios y fosos que permitían habitar de forma permanente una llanura sujeta 
a inundaciones estacionales. / The system integrated canals, reservoirs, and moats that allowed permanent inhabitation 
of a plain subject to seasonal floods.

Las excavaciones arqueológicas en sitios como Loma 

Salvatierra y Loma Mendoza revelan que estos es-

pacios no eran meros centros ceremoniales (Fig. 5). 

Contenían áreas residenciales, cementerios y espa-

cios de almacenamiento, lo que confirma su ocupa-

ción permanente (Jaimes Betancourt, 2012; Prümers, 

2015). La evidencia zooarqueológica muestra un uso 

diversificado del entorno que incluía la caza y la pes-

ca (von den Driesch & Hutterer, 2011; Prestes-Car-

neiro et al., 2019), además de la domesticación del 

pato criollo (Hermenegildo et al., 2025).

En cuanto a la dieta, múltiples estudios confirman que 

el maíz fue un cultivo clave, aunque no exclusivo. El 

modelo de “monocultura de maíz” propuesto reciente-

mente (Lombardo et al., 2025) se apoya en un conjunto 

The archaeological excavations at sites such as Loma 

Salvatierra and Loma Mendoza reveal that these 

spaces were not mere ceremonial centers (Fig. 5). In 

fact, they included residential areas, cemeteries, and 

storage spaces, which reveals that they were occu-

pied permanently (Jaimes Betancourt, 2012; Prümers, 

2015). The zooarchaeological evidence shows a 

diversified use of the environment which included 

hunting, fishing (von den Driesch & Hutterer, 2011; 

Prestes-Carneiro et al., 2019), and the domestication 

of the Muscovy duck (Hermenegildo et al., 2024).

Regarding the diet of the inhabitants, multiple studies 

confirm that maize was a key crop, although not the 

only one. The “maize monoculture” model that has 

been recently proposed (Lombardo et al., 2025) is 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

468 469

En este sentido, el urbanismo casarabe se susten-

ta en tres pilares entrelazados: monumentalidad, 

ocupación permanente y policultivo. Juntos, estos 

elementos redefinen las categorías con las que se ha 

pensado a la Amazonia, mostrando que aquí tam-

bién se gestaron ciudades capaces de prosperar en 

un entorno estacionalmente extremo y que ofrecen 

lecciones vigentes sobre sostenibilidad tropical.

Transformación del paisaje en torno a los 
Lagos Tectónicos

Los lagos Rogaguado y Ginebra, en el sector nor-

central de los Llanos de Moxos, son resultado de 

procesos tectónicos que durante el Holoceno medio 

transformaron antiguos cauces del río Beni en cuer-

pos de agua permanentes (Lombardo, 2014; Lom-

bardo & Grützner, 2021). Con superficies de más de 

300 km² cada uno, constituyen los mayores lagos de 

la región y ofrecen un entorno singular para com-

prender la interacción entre geodinámica, ecología 

y ocupación humana (Fig. 6). En los lagos tectóni-

cos, la monumentalidad adopta otras formas: zanjas 

cuadrangulares y circulares, plataformas y campos 

elevados que combinan agricultura, manejo acuático 

y espacios habitacionales (Fig. 7).

In this sense, the casarabe urbanism is sustained on 

three intertwined pillars: monumentality, permanent 

occupation and polyculture. Together, these three ele-

ments redefine the categories with which the Amazo-

nia has traditionally been thought, and show that here 

too cities were born that were capable of prospering 

in a seasonally extreme environment, and that offer us 

lessons on tropical sustainability that are still valid.

Landscape Transformation around the 
Tectonic Lakes

The Rogaguado and Ginebra lakes, in the north-cen-

tral sector of the Moxos Plains, are the result of 

tectonic processes that transformed ancient channels 

of the Beni river into permanent bodies of water 

during the middle Holocene (Lombardo, 2014; 

Lombardo & Grützner, 2021). With surfaces of more 

than 300 km² each, they are the largest lakes of the 

region and constitue a special environment for study-

ing the interaction between geodynamics, ecology, 

and human occupation (Fig. 6). In the tectonic lakes 

monumentality adopts other forms: quadrangular 

and circular ditches, platforms, and raised fields that 

combine agriculture, management of the waters and 

habitation spaces (Fig. 7).

Fig. 6. Los lagos Rogaguado y Ginebra, for-
mados por procesos tectónicos durante el 
Holoceno medio configuran un escenario cla-
ve para estudiar la interacción entre geodiná-
mica, ecología y ocupación humana. / Lakes 
Rogaguado and Ginebra, formed by tectonic 
processes during the mid-Holocene, configu-
re a key scenario for studying the interaction 
between geodynamics, ecology, and human 
occupation.

Fig. 7. En los lagos tectónicos, la monumentali-
dad se expresa en zanjas, plataformas y campos 

elevados que integran agricultura, manejo del 
agua y espacios habitacionales. / In the tectonic 

lakes, monumentality is expressed in ditches, pla-
tforms, and raised fields that integrate agriculture, 

water management, and habitation spaces.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

470 471

Las investigaciones arqueológicas recientes mues-

tran que sus orillas fueron escenarios de ocupa-

ciones prolongadas y altamente transformadoras. 

En Rogaguado, sitios como Paquío, Coquinal e 

Isla del Tesoro revelan una compleja arquitectura 

de zanjas, plataformas, campos elevados (Fig. 8) y 

canales, vinculados a fases de ocupación desde ca. 

600–1200 d.C. Paquío destaca por sus depósitos de 

conchas, cerámica variada y un repertorio faunístico 

rico en peces, reptiles y mamíferos, que evidencia 

estrategias flexibles de subsistencia y manejo hi-

dráulico (Jaimes et al., 2025). En contraste, Jass-

chaja, en la ribera oriental de Ginebra (1300–1500 

d.C.), muestra una economía más centrada en la 

gestión intensiva de plantas, con abundantes restos 

de palmas, frutales amazónicos y maíz, además del 

primer registro arqueológico de castaña amazónica 

(Bertholletia excelsa) en el sur del Madre de Dios 

(Jaimes et al., 2025).

Estas diferencias señalan cambios en la organiza-

ción social y en el uso del paisaje: mientras Paquío 

combina agricultura, pesca y caza en un modelo 

de subsistencia diversificado, Jasschaja refleja una 

intensificación en el manejo de recursos vegetales y 

en la innovación tecnológica cerámica (Fig. 9). 

En ambos casos, la monumentalidad de los campos 

elevados, fosos y plataformas confirma que no se 

trataba de ocupaciones marginales, sino de pai-

sajes cuidadosamente planificados y habitados de 

forma permanente.

En el plano histórico y simbólico, el área de Roga-

guado se asocia con la legendaria tierra del Paititi, 

registrada en fuentes coloniales como centro de 

poder y abundancia, gobernado por el “Gran Jefe 

Paititi” (Tyuleneva, 2018). Este trasfondo etnohistó-

rico refuerza la interpretación de la región no como 

periferia, sino como nodo político y económico de 

relevancia en la Amazonia suroccidental.

Sitios con zanjas en el noreste de los Llanos 
de Moxos

En la provincia de Iténez, al noreste de los Llanos 

de Moxos, se concentra una de las mayores densi-

dades de sitios delimitados por zanjas geométricas 

de toda la Amazonia. Estos complejos, identificados 

en Bella Vista y en las islas de bosque de Baures, 

comenzaron a ser descritos desde Nordenskiöld a 

inicios del siglo XX, quien ya señalaba la presencia 

Recent archaeological research shows that their 

shores were scenarios of prolonged and highly 

transformative occupations. In Rogaguado, sites 

like Paquío, Coquinal and Isla del Tesoro reveal a 

complex architecture of ditches, platforms, raised 

fields (Fig. 8) and canals with occupation phases 

that go from ca. 600 to 1200 CE. Paquío stands out 

for its shell deposits, varied ceramics, and a rich 

faunal repertoire of fish, reptiles and mammals —

which evidences flexible strategies of subsistence 

and hydraulic management (Jaimes et al., 2025). 

In contrast, Jasschaja, on the eastern shore of the 

Ginebra lake (1300-1400 CE), shows an economy 

more centered on the intensive management of 

plants, with abundant remains of palms, Amazonian 

fruits and maize, in addition to the first archaeolog-

ical record of the Amazon nut (Bertholletia excelsa) 

—which was found in the south of Madre de Dios 

(Jaimes et al., 2025).

These differences point to changes in social organiza-

tion and the use of the landscape: while Paquío com-

bines agriculture, fishing and hunting in a diversified 

subsistence model, Jasschaja reflects an intensifica-

tion in the management of plant resources, as well as 

innovation in the pottery technology (Fig. 9). In both 

cases, the monumentality of the raised fields, ditches 

and platforms confirms that these were not marginal 

occupations, but carefully planned landscapes that 

were inhabited permanently.

In the historical and symbolic plane, the Rogagua-

do area is associated with the legendary land of 

Paititi, recorded in colonial sources as a center of 

power and abundance governed by the “Great 

Chief Paititi” (Tyuleneva, 2018). This ethnohistorical 

background reinforces the interpretation of the re-

gion not as periphery, but as a relevant political and 

economic node in the southwestern Amazonia.

Sites with Ditches in the Northeast of the 
Llanos de Moxos

The province of Iténez, in the northeast of the Moxos 

Plains, concentrates one of the highest densities 

of sites delimited by geometric ditches in all of the 

Amazonia. These complexes, identified in Bella 

Vista and in the forest islands of Baures, were first 

described by Nordenskiöld at the beginning of the 

20th century; he highlighted —already in those 

days— the presence of ditches around hills and the 

Fig. 9. Paquío refleja un modelo de 
subsistencia diversificado basado en 
agricultura, pesca y caza, y Jasschaja 
muestra una intensificación en el ma-

nejo vegetal y la innovación cerámica. 
/  Paquío reflects a diversified sub-

sistence model based on agriculture, 
fishing, and hunting, and Jasschaja 

shows an intensification in plant ma-
nagement and ceramic innovation.

Fig. 8. En torno al lago Rogaguado, Paquío, 
Coquinal e Isla del Tesoro revelan una arqui-
tectura compleja de zanjas, plataformas y 
campos elevados que evidencian ocupaciones 
prolongadas y transformadoras. / Around Lake 
Rogaguado, Paquío, Coquinal, and Isla del 
Tesoro reveal complex architecture of ditches, 
platforms, and raised fields that evidence pro-
longed and transformative occupations.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

472 473

possibility that Moxos had been intensely populated 

(Nordenskiöld, 1924).

The lidar mapping carried out in 2011 revealed the 

true magnitude of these systems: in Bella Vista for 

example, a circular ditch of 140 m in diameter turned 

out to be only part of a much more extensive complex 

that enclosed more than 200 ha and was interconnect-

ed with others ditches near by  (Fig. 10). Excavations 

at the BV-2 site documented 16 urn burials, mostly 

of children, arranged in large globular vessels that 

was covered with ceramic fragments. An exceptional 

tomb contained an adult individual in a crouched po-

sition with offerings of quartz and figurines modeled 

on the vessel.This confirms the funerary and symbol-

ic function of these spaces (Prümers, 2014; Prümers 

et al., 2006).

At Jasiaquiri, a forest island near Baures, a large ring 

measuring 350 m in diameter and more than 3 m 

in depth was excavated, associated with different 

occupation phases. The Jasiaquiri phase (4th–6th 

centuries AD) was identified there, characterized by 

ceramics with thickened rims and incised decoration, 

as well as the Equijebe phase (AD 600–850), featur-

ing new forms such as bowls with strap handles that 

reflect external influences. Subsequently, during the 

Irobi phase (AD 1300–1600), the site was reoccupied, 

with new dwellings and funerary contexts, evidenc-

ing a prolonged occupation with episodes of spatial 

reconfiguration (Jaimes Betancourt, 2016) (Fig. 11).

The interpretation of these ditches has been the 

subject of debate. Although in Acre a ritual use has 

been proposed (Pärssinen et al., 2009; Saunaluoma 

& Schaan, 2012), the colonial sources for the Baures 

and Bella Vista sites speak explicitly of defensive 

ditches that surrounded entire towns, comparable 

with European fortifications (Eder, [1772] 1985). The 

archaeological data suggests that the most intense 

occupation occurred between the 13th and 16th 

centuries, lastind until the period of the Spanish 

missions. Beyond their defensive function, these 

constructions show the organizational capacity of 

de zanjas en torno a colinas y la posibilidad de que 

Moxos hubiese sido intensamente poblado (Nor-

denskiöld, 1924).

El mapeo con lidar realizado en 2011 reveló la ver-

dadera magnitud de estos sistemas: en Bella Vista, 

por ejemplo, una zanja circular de 140 m de diáme-

tro resultó ser solo parte de un complejo mucho más 

extenso que encerraba más de 200 ha, interconec-

tado con otras zanjas vecinas (Fig. 10). Excavaciones 

en el sitio BV-2 documentaron 16 entierros en urnas, 

en su mayoría de niños, dispuestos en grandes va-

sijas globulares cubiertas con fragmentos de cerá-

mica. Una tumba excepcional contenía un individuo 

adulto en cuclillas con ofrendas de cuarzo y figurinas 

modeladas sobre la vasija, lo que confirma la función 

funeraria y simbólica de estos espacios (Prümers, 

2014; Prümers et al., 2006).

En Jasiaquiri, una isla de bosque cercana a Baures, 

se excavó un gran anillo de 350 m de diámetro y más 

de 3 m de profundidad, asociado a distintas fases de 

ocupación. Allí se identificó la fase Jasiaquiri (siglos 

IV–VI d.C.), caracterizada por cerámica con bordes 

engrosados y decoración incisa, y la fase Equijebe 

(600–850 d.C.), con nuevas formas como escudillas 

con asas de cinta, que reflejan influencias externas. 

Posteriormente, durante la fase irobi (1300–1600 

d.C.), el sitio fue reutilizado, con nuevas viviendas y 

contextos funerarios, lo que evidencia una ocupación 

prolongada con episodios de reconfiguración espa-

cial (Jaimes Betancourt, 2016) (Fig. 11).

La interpretación de estas zanjas ha sido objeto de 

debate. Aunque en Acre se ha planteado un uso 

ritual (Pärssinen et al., 2009; Saunaluoma & Schaan, 

2012), las fuentes coloniales para el área de Baures 

y Bella Vista hablan explícitamente de fosos defen-

sivos que rodeaban pueblos enteros, comparables 

con fortificaciones europeas (Eder, [1772] 1985). Los 

datos arqueológicos sugieren que la ocupación más 

intensa se dio entre los siglos XIII y XVI, prolongada 

hasta época misional. Más allá de su función defen-

siva, estas construcciones expresan la capacidad 

Fig. 11. Las excavaciones en Jasiaquiri han indicado fases que reflejan una ocupación prolongada con transformaciones 
sucesivas. / Excavations at Jasiaquiri have indicated phases that reflect prolonged occupation with successive transfor-
mations.

Fig. 10. El mapeo lidar en 
Bella Vista ha revelado un 

complejo de zanjas interco-
nectadas que abarca más 
de 200 hectáreas, eviden-
ciando la magnitud de los 

sistemas defensivos y cere-
moniales. / Lidar mapping 

at Bella Vista has revealed a 
complex of interconnected 

ditches spanning more than 
200 hectares, evidencing 

the magnitude of defensive 
and ceremonial systems.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

474 475

Diversity of Urban Landscapes and 
Monumental Architectures in the Moxos 
Plains

The discovery of large Casarabe centers such as 

Cotoca and Landívar, together with the earthworks 

around the tectonic lakes and the ditches of the 

northeast, force us to rethink the very concept of 

tropical urbanism and to expand the comparison 

beyond the classic cases —such as Maya or Angkor 

in Southeast Asia (Chase et al., 2011; Evans et al., 

2013; Canuto et al., 2018). The Llanos de Moxos saw 

the development of a different type of urbanism: one 

with low-density that was distributed along intercon-

nected networks and was profoundly adapted to the 

seasonal dynamics of flooding (Prümers et al., 2022).

Far from homogeneity, the three cases we have 

analyzed here show differentiated cultural land-

scapes: civic-ceremonial monumentality in Casarabe, 

hydraulic and agricultural landscapes in Rogaguado 

and Ginebra, and defensive-funerary architecture 

in Baures. These are not minor variants of the same 

pattern, but proper urban and architectural traditions 

that express different forms of planning, inhabiting 

and symbolizing the territory. As Neves et al. (2021) 

point out, the Amazon must be understood not as 

a demographic void, but as a set of diverse urban 

trajectories that challenge reductionist visions. In this 

context, the casarabe monumentality, the agricultural 

landscapes of Rogaguado and Ginebra, and the de-

fensive architectures of Baures reflect local solutions 

to different environmental and social challenges. This 

diversity confirms that tropical urbanism must be 

understood as a spectrum of cultural solutions and 

not as a single model.

From the first maps of Denevan (1966), it was recog-

nized that the earthworks of the Moxos Plains pres-

ent a differentiated regional distribution (Lombardo, 

2012; Prümers & Jaimes Betancourt, 2014). Recent 

research has confirmed that these differences are not 

Diversidad de paisajes urbanos y arquitecturas 
monumentales en los Llanos de Moxos

El hallazgo de grandes centros Casarabe como Co-

toca y Landívar, junto con las obras de tierra en torno 

a los lagos tectónicos y las zanjas del noreste, obliga 

a repensar el concepto mismo de urbanismo tropi-

cal, ampliando la comparación más allá de los casos 

clásicos como los mayas (Chase et al., 2011; Canuto 

et al., 2018) o Angkor en el sudeste asiático (Evans 

et al., 2013). En los Llanos de Moxos se desarrolló un 

urbanismo distinto: de baja densidad, distribuido en 

redes interconectadas y profundamente adaptado a 

las dinámicas estacionales de inundación (Prümers et 

al., 2022).

Lejos de la homogeneidad, los tres casos aquí ana-

lizados muestran paisajes culturales diferenciados: 

monumentalidad cívico-ceremonial en Casarabe, 

paisajes hidráulicos y plataformas agrícolas en Roga-

guado y Ginebra, y arquitectura defensiva-funeraria 

en Baures. No se trata de variantes menores de un 

mismo patrón, sino de tradiciones urbanas y arqui-

tectónicas propias que expresan distintas formas 

de planificar, habitar y simbolizar el territorio. Como 

señalan Neves et al. (2021), la Amazonia debe enten-

derse no como un vacío demográfico, sino como un 

conjunto de trayectorias urbanas diversas que de-

safían las visiones reduccionistas. En este marco, la 

monumentalidad casarabe, los paisajes agrícolas de 

Rogaguado y Ginebra, y las arquitecturas defensivas 

de Baures reflejan soluciones locales ante distintos 

desafíos ambientales y sociales. Esta diversidad 

confirma que el urbanismo tropical debe entender-

se como un espectro de soluciones culturales y no 

como un modelo único.

Desde los primeros mapas de Denevan (1966), se 

reconoció que las obras de tierra de los Llanos de 

Moxos presentan una distribución regional diferenciada 

(Lombardo, 2012; Prümers & Jaimes Betancourt, 2014). 

Investigaciones recientes han confirmado que estas 

organizativa de comunidades que articularon sus 

aldeas en torno a obras monumentales de tierra, con 

una lógica social y simbólica propia.

En conjunto, los sitios con zanjas del noreste de Mo-

xos muestran otra faceta de la transformación ama-

zónica del paisaje: grandes recintos geométricos, 

cementerios con urnas, fases culturales sucesivas y 

sistemas que abarcan cientos de hectáreas. Frente 

al urbanismo casarabe y los paisajes hidráulicos de 

los lagos, estas evidencias revelan la diversidad de 

estrategias arquitectónicas y sociales desplegadas 

en distintas subregiones de Moxos, confirmando 

que se trató de un mosaico cultural y tecnológico de 

gran complejidad.

communities that articulated their villages around 

monumental earthworks that had their own social 

and symbolic logic.

Together, the sites with ditches in the northeast 

of Moxos show another facet of the amazonian 

transformation of the landscape: large geometric 

enclosures, cemeteries with urns, successive cultural 

phases and systems that cover hundreds of hect-

ares. Comared to the casarabe urbanism and the 

hydraulic landscapes of the lakes, these remains re-

veal that diverse architectural and social strategies 

were deployed in different subregions of Moxos, 

confirming that this area was a cultural and techno-

logical mosaic of great complexity.

En los Llanos de Moxos surgió un urbanismo de baja densidad, articulado en redes interconectadas y adaptado a las 
inundaciones estacionales. / In the Moxos Plains, a low-density urbanism emerged, articulated in interconnected networ-
ks and adapted to seasonal floods.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

476 477

diferencias no son solo geográficas, sino también 

cronológicas, culturales y funcionales, revelando un 

mosaico de tradiciones arquitectónicas y sociales 

dentro de un mismo territorio.

Las distintas tradiciones constructivas de Moxos re-

flejan largos procesos de domesticación del paisaje, 

en los que suelos, aguas, plantas y fauna fueron ges-

tionados de manera integrada. En este sentido, los 

paisajes amazónicos del pasado funcionan como ar-

chivos de sostenibilidad, ya que registran estrategias 

de manejo que pueden leerse hoy desde la arqueo-

logía, la paleoecología y la etnografía. Sociedades 

como las que habitaron Casarabe, Rogaguado o 

Iténez prosperaron mediante la integración de diver-

sidad productiva, control hídrico y monumentalidad 

como expresión social y simbólica.

Frente a los desafíos de urbanización acelerada, de-

forestación y crisis climática, estos legados permiten 

imaginar alternativas. El urbanismo casarabe muestra 

cómo articular redes urbanas en paisajes de inunda-

ción; los sistemas agrícolas de Rogaguado y Ginebra 

evidencian cómo estabilizar la producción en hume-

dales; y las zanjas de Baures revelan la importancia 

de estrategias defensivas y territoriales en contextos 

de presión interétnica. En conjunto, estas tradiciones 

conforman un mosaico de paisajes culturales que 

deben entenderse como legados antropogénicos 

de larga duración, donde biodiversidad y cultura se 

moldearon de manera conjunta.

Estos paisajes, lejos de ser reliquias arqueológicas, 

constituyen archivos de sostenibilidad que, como 

destacan Neves et al. (2021), ofrecen claves para 

repensar la habitabilidad de los trópicos más allá de 

narrativas reduccionistas. En la misma línea, Aparicio 

et al. (2024) subrayan que en la Amazonia coexisten 

huellas humanas distintas: las marcas destructivas de 

la explotación acelerada y, en contraste, las huellas 

milenarias de pueblos que generaron paisajes de 

simbiosis y diversidad. Reconocer esta pluralidad 

only geographic, but also chronological, cultural and 

functional; they reveal a mosaic of architectural and 

social traditions within the same territory.

The different building traditions of Moxos reflect 

long processes of landscape domestication, in which 

soils, waters, plants and fauna were managed in an 

integrated manner. In this sense, the Amazonian 

landscapes of the past function as archives of sus-

tainability, since they record management strategies 

that can be read today from the perspective of ar-

chaeology, paleoecology and ethnography. Societies 

such as those that inhabited Casarabe, Rogaguado 

or Iténez prospered —in environments that today are 

considered marginal— thanks to the integration of 

productive diversity, hydraulic control and monumen-

tality as social and symbolic expression.

Before the challenges of accelerated urbanization, 

deforestation and climate crisis, these legacies allow 

us to imagine alternatives. The casarabe urbanism 

shows how to articulate urban networks in flood 

landscapes; the agricultural systems of Rogaguado 

and Ginebra demonstrate how production can be 

stabilized in wetlands; and the ditches of Baures re-

veal the importance of defensive and territorial strat-

egies in contexts of interethnic pressure. Together, 

these traditions form a mosaic of cultural landscapes 

that must be understood as long-term anthropo-

genic legacies wherein biodiversity and culture were 

molded jointly.

Far from being archaeological relics, these land-

scapes constitute archives of sustainability that, as 

Neves et al. (2020) emphasize, offer keys for re-

thinking the habitability of the tropics beyond any 

reductionist narratives. Likewise, Aparicio Moraes 

et al. (2024) underline that in the Amazonia differ-

ent human traces coexist: the destructive marks of 

accelerated exploitation and, in contrast, the mil-

lennial traces of peoples who generated landscapes 

of symbiosis and diversity. Recognizing this plurality 

of trajectories allows us to move from the idea of a 

homogeneous Anthropocene toward categories such 

as the Capitalocene, which emphasize the historical 

responsibilities of capitalism and extractivism in the 

current socio-environmental crisis. Today this bio-

cultural heritage, which testifies to diverse forms of 

inhabiting and transforming the tropics, faces grow-

ing threats from the agro-industrial expansion, gold 

mining and projects for building large infrastructure. 

These pressures put at risk both the archaeological 

record and the survival of the indigenous commu-

nities, eroding a unique legacy for thinking about 

models of occupation and sustainability in the Am-

azonia (GTLM, 2022). Their protection is not only a 

question of heritage conservation, but also an invest-

ment in biocultural reservoirs of socio-environmental 

knowledge, which are key to facing the challenges to 

the tropics in the Capitalocene, and for orienting the 

formulation of sustainability alternatives that project 

to the Amazonia as a whole.

de trayectorias permite desplazar la idea de un 

Antropoceno homogéneo hacia categorías como 

el Capitaloceno, que enfatizan las responsabilida-

des históricas del capitalismo y el extractivismo en 

la crisis socioambiental actual. Hoy este patrimo-

nio biocultural, que testimonia formas diversas de 

habitar y transformar los trópicos, enfrenta amenazas 

crecientes por la expansión agroindustrial, la minería 

aurífera y los grandes proyectos de infraestructura. 

Estas presiones ponen en riesgo tanto el registro ar-

queológico como la continuidad de las comunidades 

indígenas, erosionando un legado único para pensar 

modelos de ocupación y sostenibilidad en la Amazo-

nia (GTLM, 2022). Su protección no es solo una cues-

tión de conservación patrimonial, sino también una 

inversión en reservorios bioculturales de conocimien-

to socioambiental, clave para enfrentar los desafíos 

de los trópicos en el Capitaloceno y para orientar 

alternativas de sostenibilidad con proyección para la 

Amazonia en su conjunto.

Los fragmentos encontrados durante la expedición a los Grandes Lagos Tectónicos de Exaltación en la comunidad de 
Jasschaja, a orillas del lago Ginebra, han permitido identificar distintas tradiciones de cerámica caracterizadas por una 
alta variedad tecnológica y estilística. Estudios más profundos sobre las características de la cerámica y las dataciones 
de radiocarbono permitirán trazar una secuencia cronológica y cultural sobre la arqueología de la región (foto: Márton 
Hardy/WCS). / Fragments found during the expedition to the Great Tectonic Lakes of Exaltación in the community of 
Jasschaja, on the shores of Lake Ginebra, have allowed identification of different pottery traditions characterized by 
high technological and stylistic variety. More in-depth studies on pottery characteristics and radiocarbon dating will 
allow tracing a chronological and cultural sequence on the archaeology of the region (photo: Márton Hardy/WCS).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

478 479

El urbanismo casarabe, los sistemas agrícolas de Rogaguado y Ginebra y las zanjas de Baures con-
forman un mosaico de paisajes culturales donde biodiversidad y cultura se entrelazan. / Casarabe 
urbanism, the agricultural systems of Rogaguado and Ginebra, and the ditches of Baures form a 
mosaic of cultural landscapes where biodiversity and culture intertwine.



Regesto  / Parte 1
Regesta / Part 1

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

480 481

La Lindosa, Colombia

MEGAFAUNA
Iriarte et al. (2002)

AMAZONIA NOROCCIDENTAL
NORTHWESTERN AMAZONIA

Río Guayabero (Colombia)

Río Caquetá (Colombia)

Río Putumayo (Colombia–Ecuador)
Martínez (2022) 



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

482 483

Piedra de Nyi (Guainía, Colombia)

Río Vaupés (Colombia–Brasil/Brazil)
Wright (1998)

Chontayacu  (Ecuador)
Choque Porras (2021) 

Misahuallí (Ecuador)

Cuenca Orinoco
Pedra pintada

Caicara del Orinoco (Venezuela)
Scaramelli (2010)

Punto Cedeño (Venezuela)
Scaramelli (2010)



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

484 485

Chiribiquete  (Colombia)
Rostain (2025)

AMAZONIA CENTRAL
CENTRAL AMAZONIA

Pedra Pintada - Vigirima (Pacaraima, Brasil/Brazil)
Páez (2008)

Río Trombetas / Erepecurú (Oriximiná, Brasil/Brazil)
Fonseca (2018)

Río Urubú – sitio Caretas (Brasil/Brazil)

AMAZONIA SUROCCIDENTAL
SOUTHWESTERN AMAZONIA

Balsapuerto (Perú/Peru)
Orefici (2013)

AMAZONÍA SUDORIENTAL
SOUTHEASTERN AMAZONIA
Río Beni / Riberalta (Bolivia)

Rivera Casanovas (2008)

Piso Firme (Bolivia)
Strecker (2015)



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

486 487

Susi (Bolivia)
Strecker (2015)

Río Guaporé (Brasil/Brazil–Bolivia)
Roosevelt (2014)

AMAZONÍA ORIENTAL
EASTERN AMAZONIA

Monte Alegre (Pará, Brasil/Brazil)
Pereira (2012)

Tacarigua / Lago de Valencia (Venezuela)
Páez (2021)

FIGURAS ANTROPOMORFAS
ANTHROPOMORPHIC FIGURES

Tarble de Scaramelli (2010)

Pereira (2018)

Goering (1892)

Piedra del Indio
Parque Nacional San Esteban (Venezuela)

FIGURAS PUSHARO
PUSHARO FIGURES

Hostnig (2006)



Regesto  / Parte 2
Regesta / Part 2

Predicciones de asentamientos
Waller et al. (2023)

Los tres tipos principales de sitios arqueológicos amazónicos superpuestos con bloques de validación cruzada 
espacial aleatoria (k = 5 pliegues) utilizados para las pruebas del modelo. Los(terraplenes predominan a lo largo 
del borde sur, mientras que los sitios de Tierra Negra Amazónica (ADE) son comunes a lo largo de los tramos in-
feriores del Amazonas y de otros grandes ríos. / The three main types of Amazonian archaeological sites overlaid 
with random spatial cross-validation blocks (k = 5 folds) used for model testing. Terraplenis predominate along the 
southern edge, while Amazonian Dark Earth (ADE) sites are common along the lower reaches of the Amazon and 
other large rivers.

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

488 489

Asentamientos precoloniales 
Peripato et al. (2023)

AMAZONIA NOROCCIDENTAL
NORTHWESTERN AMAZONIA
Sierra Nevada de Santa Marta

Rodríguez Osorio (2023)



La Palma
Rodríguez Osorio (2023)

Chiribiquete 
Vargas (2017)

Sierra de la Macarena 
Sarmiento et al. (2025)

El sitio de Buritaca–Teyuna
Giraldo (2022)

Serranía de Chiribiquete 
Castaño (2019)

Levantamiento planimétrico con niveles, nomenclatura y coordena-
das georreferenciadas, resultado del levantamiento fotogramétri-
co. / Planimetric survey with levels, nomenclature, and georeferen-
ced coordinates, result of the photogrammetric survey.

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

490 491

AMAZONIA CENTRAL
CENTRAL AMAZONIA

Alto Xingú
Heckenberger (2008)

A) Redes viales regionales, extrapoladas a partir de los terraplenes mapea-
dos con GPS dentro y entre los sitios (Fig. 2 y Fig. S2). Los conjuntos nor-
te y sur se indican con grandes círculos blancos; los sitios mapeados con 
GPS, con pequeños círculos rojos sólidos; los sitios sin coordenadas GPS, 
con círculos rojos abiertos; y las ubicaciones hipotéticas de los sitios, con 
cuadrados. / A) Regional road networks, extrapolated from GPS-mapped 
embankments within and between sites (Fig. 2 and Fig. S2). The northern 
and southern clusters are indicated by large white circles; sites mapped with 
GPS, with small solid red circles; sites without GPS coordinates, with open 
red circles; and hypothetical site locations, with squares.

(A) Aldea contemporánea Kuikuro (2003). (B) Conjunto meridional 
(Kuhikugu) —las líneas rayadas se proyectan a partir de los terra-
plenes de aldeas mapeadas—. (C) Sitios del conjunto septentrional 
(Ipatse). Los terraplenes mapeados mediante el Sistema de Posicio-
namiento Global (GPS) se indican con líneas rojas para los bordes 
de caminos y plazas, y con líneas negras para los fosos en (B) y (C). 
/ (A) Contemporary Kuikuro village (2003). (B) Southern complex 
(Kuhikugu)—the dotted lines are projected from the embankments 
of mapped villages. (C) Sites in the northern complex (Ipatse). The 
embankments mapped using the Global Positioning System (GPS) 
are indicated by red lines for the edges of roads and squares, and 
by black lines for the ditches in (B) and (C).

Teyuna
Mayorga (2024)

Sangai
Porras (2018)



Distribución de 33 obras de tierra con datos de radiocarbono en el 
área de estudio, identificadas por nombre y categoría funcional./ 
Distribution of 33 earthworks with radiocarbon data in the study 
area, identified by name and functional category.

Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

492 493

AMAZONIA SUDORIENTAL
SOUTHEASTERN AMAZONIA 

Moxos
Betancourt & Walker (2018)

Cocota
Prümers & Betancourt (2022)

Patrones de terraplenes prehispanicos en los Llanos 
de Moxos: (1) campos con zanjas, (2) grandes campos 
elevados, (3) campos con montículos, (4) campos ele-
vados y calzadas, (5) grandes montículos y calzadas, 
(6) complejo hidráulico de Baures, (7) zanjas anulares y 
campos con zanjas. / Pre-Hispanic earthwork patterns 
in the Llanos de Moxos: (1) fields with ditches, (2) large 
raised fields, (3) fields with mounds, (4) raised fields 
and causeways, (5) large mounds and causeways, (6) 
Baures hydraulic complex, (7) ring ditches and fields 
with ditches.

Acre y/and Rondônia
Iriarte, Robinson et al. (2020)

Tumichucua
Kalliola, Pärssinen, Ranzi (2024)

Ejemplos de formas de terraplenes:
A. Geoglifo circular gigante (sitio Tumichucua);
B. Complejo de terraplenes compuesto (sitio Dois Círculos – Es-
tructura I), que consiste en dos geoglifos circulares (g), dos terra-
plenes asociados en forma de U (a) y un montículo ovalado (m);
C. Geoglifo cuadrado (sitio Severino Calazans – Estructura I) con un 
terraplén trapezoidal asociado (a);
D. Geoglifo trapezoidal a algo rectangular con lados desiguales 
(sitio ronr3);
E. Geoglifo en forma de paralelogramo fuertemente inclinado (sitio 
Nakahara 111 – Estructura II);
F. Sitio con montículo rectangular y muchas vías estrechas (sitio Sol 
de Alceu);
G. Geoglifo de forma única con contorno curvo (sitio Nakahara 130);
H. Geoglifo rectangular en forma de red con tres cuadrados interio-
res y una estructura exterior incompleta (sitio: D. Schaan). /
Examples of embankment shapes:
A. Giant circular geoglyph (Tumichucua site); B. Composite em-
bankment complex (Dois Círculos site – Structure I), consisting of 
two circular geoglyphs (g), two associated U-shaped embankments 
(a), and an oval mound (m); C. Square geoglyph (Severino Calazans 
site – Structure I) with an associated trapezoidal embankment (a); 
D. Trapezoidal to somewhat rectangular geoglyph with unequal 
sides (ronr3 site); E. Geoglyph in the shape of a steeply sloping 
parallelogram (Nakahara 111 site – Structure II); F. Site with rectan-
gular mound and many narrow paths (Sol de Alceu site); G. Unique 
geoglyph with curved outline (Nakahara 130 site); H. Rectangular 
geoglyph in the shape of a net with three interior squares and an 
incomplete exterior structure (site: D. Schaan).



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

494 495

Rondônia
De Souza, J. et al. (2018)

Guaporé
Watling et al. (2023)

AMAZONIA ORIENTAL
EASTERN AMAZONIA

Gurupá
Zacks (2024)

Distribución de recintos con fosos en el área estudiada del UTB. Otros cuatro sitios han sido registrados a unos 150–200 km al oeste y al este 
y no se muestran aquí. Los círculos pequeños son zonas de influencia de aproximadamente 25 km, que corresponden al territorio de los sitios 
medianos y grandes según la distancia promedio entre ellos. Los círculos grandes alrededor de los principales centros son zonas de influencia 
de aproximadamente 85 km, basadas en la distancia promedio entre los sitios de esta clase. Los círculos punteados destacan los posibles sis-
temas regionales de sitios occidentales y orientales. Imagen satelital Landsat de 2017 que muestra áreas boscosas (gris) y áreas deforestadas 
(blanco). Imagen Landsat-7 cortesía del Servicio Geológico de los Estados Unidos. / Distribution of enclosures with moats in the studied area 
of the UTB. Four other sites have been recorded about 150–200 km to the west and east and are not shown here. The small circles are zones of 
influence of approximately 25 km, corresponding to the territory of medium and large sites based on the average distance between them. The 
large circles around the main centers are zones of influence of approximately 85 km, based on the average distance between sites of this class. 
The dotted circles highlight possible regional systems of western and eastern sites. 2017 Landsat satellite image showing forested areas (gray) 
and deforested areas (white). Landsat-7 image courtesy of the United States Geological Survey.

Mapa de las áreas predichas como adecuadas para la presencia de sitios. Los puntos representan 
las ubicaciones de los sitios conocidos de terra preta. Las zonas de mayor interés se localizan prin-
cipalmente cerca de los cursos de agua y, en particular, alrededor de Carrazedo. / Map of areas 
predicted to be suitable for presence locations. Points represent locations of known terra preta 
sites. Zones of high interest are mainly located near streams and particularly around Carrazedo.



Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

496 497

Bibliografía consolidada 
de los autores
Consolidated bibliography 
of authors

Acuña, C. de
(1641)	 Nuevo descubrimiento del Gran Río de las 

Amazonas. Citado en: Garzón, J.C. (2017).

Albert, B. 
	 Ver Kopenawa, D. & Albert, B. (2013).

Álvarez Quinteros, P. L., & Rivera Casanovas, C.
(2008)	 Arte rupestre en el río Beni. En C. Rivera Ca-

sanovas (Ed.), Arqueología de las tierras altas, 

valles interandinos y tierras bajas de Bolivia. 

Memorias del I Congreso de Arqueología de 

Bolivia (pp. 365-374). La Paz: Programa de In-

vestigación Estratégica en Bolivia (PIEB).

Amazon Conservation Association & Fundación 
para la Conservación y el Desarrollo Soste-
nible (FCDS) 

(2025)	 MAAP #224: Deforestación ilegal en la Ama-

zonía colombiana – Parque Nacional Chiribi-

quete y Resguardo Indígena Llanos del Yarí – 

Yaguará II. https://www.amazonconservation.

org/maap-224-deforestacion-chiribiquete/

Aparicio, M., et al.
(2024)	 Amazonia in symbiosis: traces of humankinds 

facing the Anthropocene.  Estudos Avança-

dos, 38(112).

Arguello, P.
(2020)	 Arte rupestre en Colombia. DOI: 10.19053/9

789586603263.9789586604345.

Århem, K.
(1996)	 The cosmic food web. Human-nature related-

ness in the Northwest Amazon. En Descola, 

P. & Palsson, G. (eds),  Nature and Society: 

Anthropological Perspectives  (pp. 185-204). 

Quito: Abya-Yala.

Arriaga, P. J. de
(1621/1910) Extirpación de la idolatría del Pirú. Geró-

nimo de Contreras, Lima [Ed. facsimilar, Bue-

nos Aires].

Arroyo-Kalin, M. 
(2008)	 Steps toward an ecology of landscape: A 

geoarchaeological approach to dark earths in 

central Amazon. En W. I. Woods, W. G. Teixei-

ra, J. Lehmann, C. Steiner, A. WinklerPrins, & 

L. Rebellato (Eds.),  Amazonian Dark Earths: 

Wim Sombroek’s Vision  (pp. 33-83). Dordre-

cht: Springer.

Atlas
(1970)	 Atlas histórico-geográfico y de paisajes pe-

ruanos. Instituto Nacional de Planificación, 

Asesoría Geográfica. Lima.

Balée, W.
(1989)	 The culture of Amazonian forests.  Advances 

in Economic Botany, 7:1-21.

Balée, W. et al.
(2014)	 As Florestas antrópicas no Acre: Inventário 

florestal do Geoglifo Três Vertentes. Amazô-

nica: Revista de Antropologia, 6:142-169.

Barbosa, A.
(2014)	 Análise Espacial dos sítios monumentais do 

leste da Amazônia Ocidental. Dissertação de 

Mestrado, UFPA, Belém. 227 pp.

Barnadas, J.
(1985)	 Introducción. En F. Eder (1772),  Breve des-

cripción de las reducciones de Mojos  (pp. 

5-100). Cochabamba: Historia Boliviana.

Basso, K. H.
(1984)	 Stalking with Stories: Names, Places, and Mo-

ral Narratives among the Western Apache. 

En E. Bruner (Ed.), Text, Play, and Story: The 

Construction and Reconstruction of Self and 

Society  (pp. 19-53). Washington, DC: Ameri-

can Ethnological Society.

Bennett, W. C.
(1946)	 Excavations in the Cuenca region, Ecuador 

(Yale University Publications in Anthropology, 

No. 35). Yale University Press.

Belotti, L. M.
(2020)	 Iconografía rupestre amazónica: formas, fun-

ciones y contextos.  Boletim do Museu Pa-

raense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 

15(2), 291-314.

Block, D.
(1997)	 La Cultura Reduccional de los Llanos de Mo-

jos. Sucre: Historia Boliviana.

Bohm, D.
(1980)	 Wholeness and the implicate order. London: 

Routledge.

Bonavía, D.
(1968)	 Las ruinas del Abiseo. Informe presentado 

por el Museo Nacional de Antropología y Ar-

queología de Lima. Universidad Peruana de 

https://www.amazonconservation.org/maap-224-deforestacion-chiribiquete/
https://www.amazonconservation.org/maap-224-deforestacion-chiribiquete/


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

498 499

Ciencias y Tecnología. Lima.

(1998)	 La colonización incaica de la selva alta.  Ar-

kinka, 34, pp. 88-96. Lima.

Boomert, A.
(1980)	 The Sipaliwini archeological complex of Su-

rinam: a summary. New West Indian Guide /

Nieuwe West-Indische Gids, 54(1), pp. 94-107.

Boomert, A., & Kroonenberg, S.
(1977)	 Manufacture and trade of stone artifacts in 

prehistoric Surinam. En: Van Beek, Brandt 

& Groenman-van Waateringe (eds.):  Ex Ho-

rreo (pp. 9-46). Cingula 4, Amsterdam.

Brady, J., & Ashmore, W.
(1999)	 Mountains, Caves, Water: Ideational Lands-

capes of the Ancient Maya. En Archaeologies 

of Landscape: Contemporary Perspectives, 

edited by W. Ashmore and A. B. Knapp. Blac-

kwell, Oxford.

Briceño, H., & Schubert, C.
(1992)	 Geología. En Hubber, O. (Ed.) Chimantá, 

Escudo de Guayana, Venezuela: Un ensayo 

Ecológico Tepuyano, pp. 53-60. Caracas: 

Oscar Todmann Editores C.A.

Bruno, M.
(2010)	 Carbonized Plant Remains from Loma Salva-

tierra, Department of Beni, Bolivia. Zeitschrift 

für Archäologie Außereuropäischer Kulturen, 

3, 151-206.

Bueno Mendoza, A., & Cornejo García, M.
(2009)	 Arqueología de la cuenca del Guabayacu, re-

gión San Martín, Perú. Investigaciones Socia-

les. UNMSM / Facultad de Ciencias Sociales, 

23, pp. 15-58. Lima.

(2013)	 La Macroregión Norte-Nororiente del Perú: 

Territorio y Datos Arqueológicos.  Investiga-

ciones Sociales, Vol. 17, Nº 30, pp. 59-90. 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

IIHS. Lima, Perú.

Burleigh, R., Hewson, A., & Meeks, N.
(1977)	 British Museum natural radiocarbon measure-

ments IX. Radiocarbon, 19(2), 143–160.

Burge, S.
(2018)	 The use and domestication of Theobroma 

cacao during the mid-Holocene in the Upper 

Amazon. Scientific Reports, 14(1), 2972. ht-

tps://doi.org/10.1038/s41598-024-53010-6

Burger, R. L.
(1992)	 Chavín and the origins of Andean civilization. 

[Editorial].

Burger, R. L., & Asaro, F.
(1977)	 Análisis de rasgos significativos en la obsidia-

na de los Andes centrales. Revista del Museo 

Nacional, 43, 281–325. Lima.

Bustos Santelices, V.
(1976)	 Investigaciones Arqueológicas en Trinidad, 

Departamento del Beni. (Publicación no. 22). 

La Paz: Instituto Nacional de Arqueología.

(1977)	 Investigaciones arqueológicas en las tierras 

bajas de Bolivia. (Publicación no. 23). La Paz: 

Instituto Nacional de Arqueología.

Cabral, A. S.
(2014)	 Arte rupestre e memória entre os Munduruku 

do Tapajós. Boletim do Museu Paraense Emí-

lio Goeldi - Ciências Humanas, 9(2), 381-399.

Canuto, M. A., Estrada-Belli, F., Garrison, T. G., 
Houston, S. D., Acuña, M. J., Kováč, M., 
Shrestha, M.

(2018)	 Ancient lowland Maya complexity as revealed 

by airborne laser scanning of northern Guate-

mala.  Science, 361(6409), eaat0137.  https://

doi.org/10.1126/science.aau0137

Capriles, J. M., Lombardo, U., Maley, B., Bruno, M. 
C., Iriarte, J., Hilbert, L., Mayle, F. E.

(2019)	 Persistent early to middle Holocene tropical 

foraging in southwestern Amazonia.  Scien-

ce Advances, 5(4), eaav5449.  https://doi.

org/10.1126/sciadv.aav5449

Cardoso, E. L., Cardoso, Y. C., Soares, A. P. A. & 
Silva, A. A.

(2023)	 A territorialidade na perspectiva do povo 

Munduruku: Terra Indígena Coatá-Laranjal em 

Borba - Amazonas. Caminhos de Geografia, 

24(93), 119-131.

Castaño-Uribe, C.
(2014)	 La Serranía de La Lindosa y su arte rupestre: 

Una ventana al mundo simbólico de los an-

tiguos amazónicos. Editorial Universidad Na-

cional de Colombia.

(2019a)	Chiribiquete: La maloka cósmica de los hom-

bres jaguar. Bogotá: Sílaba Editores.

(2019b) Chiribiquete: La maloka cósmica de los hom-

bres jaguar. Bogotá: Villegas Editores.

Castaño - Uribe, C., & Correa, F. (Eds.)
(2010)	 Chiribiquete: Patrimonio cultural y natural de 

la humanidad. Instituto SINCHI – Fundación 

Erigaie.

Castaño-Uribe, C. & Lasso, Carlos A.
(En prensa) Las Pinturas Si Hablan. Iconografía Rupes-

tre Amazónica y Orinoquense. Reconstruc-

ción de la biodiversidad faunística extinta y 

actual vista a través de las pinturas rupestres.

Cayón, L.
(2008)	 IDE MA, el camino del agua: espacio, chama-

nismo y persona entre los makuna. Antípoda: 

Revista de Antropología y Arqueología, 7.

Chase, A. F., Chase, D. Z., Weishampel, J. F., Drake, J. 
B., Shrestha, R. L., Slatton, K. C., Carter, W. E.

(2011)	 Airborne LiDAR, archaeology, and the 

ancient Maya landscape at Caracol, Be-

lize.  Journal of Archaeological Science, 

38(2), 387-398.  https://doi.org/10.1016/j.

jas.2010.09.018

Chaves, A., Morales Gómez, J., Calle Restrepo, H.
(1995)	 Los indios de Colombia. Ecuador: Ediciones 

ABYA-YALA.

Chippindale, C. & Nash, G.
(2004)	 The Figured Landscapes of Rock Art: Looking 

at Pictures in Place. Cambridge: Cambridge 

University Press.

Church, Warren B.
(1988)	 Test excavations and ceramic artifacts from buil-

ding Nº 1 at Gran Pajaten, department of San 

Martín, Peru. Tesis de maestría, Department of 

Anthropology, University of Colorado, Boulder. 

Boulder, Colorado.

(1991)	 La ocupación temprana del Gran Pajatén. Revis-

ta del Museo de Arqueología, 2: 7-38. Trujillo.

(1994)	 Early occupation at Gran Pajaten, Peru. An-

dean Past (Cornell University / Latin American 

Studies Program), 4, pp. 281-318. Ithaca.

(1996)	 Prehistoric Cultural Development and Inte-

rregional Interaction in the Tropical Montane 

Forest of Perú. Tesis de doctorado, Yale Uni-

versity. New Haven, Connecticut.

(1997)	 Más allá del Gran Pajatén: Conservando el 

paisaje prehispánico Pataz – Abiseo. Revista 

del Museo de Arqueología, Antropología e 

Historia, 205-248. Trujillo.

(2018)	 Primeros indicios de la sociedad Montecristo. Ex-

cavaciones en Gran Pajatén y sitios del Parque 

Nacional del Rio Abiseo. Parque Nacional del río 

Abiseo. Memoria Viva del Paisaje Cultural Andi-

no Amazónico. Apu Editores. Lima, 274-309.

Cieza de León, P.
(1553/1965) Crónica del Perú. Lima: Pontificia Univer-

sidad Católica del Perú.

Clasby, Ryan & Yamamoto, Atsushi & Nuñez, Q.
(2024)	 The Archaeology of Amazonian-An-

dean Interactions. DOI: 10.1093/acrefo-

re/9780190854584.013.479.

Clement, C. R.
(2014)	 Landscape domestication and archaeology. 

En C. Smith (Ed.), Encyclopedia of global ar-

chaeology  (pp. 4388-4394). New York, NY: 

Springer.  https://doi.org/10.1007/978-1-

4419-0465-2_831

Clement, C. R., Denevan, W. M., Heckenberger, M. 
J., Junqueira, A. B., Neves, E. G., Teixeira, 
W. G., & Woods, W. I.

(2015)	 The domestication of Amazonia before European 

conquest.  Proceedings of the Royal Society 

B: Biological Sciences, 282(1812), 20150813. 

https://doi.org/10.1098/rspb. 2015. 0813

Clément, G.
(2004)	 Le Tiers Paysage. Paris: Éditions Sujet/Objet.

Clottes, J., & Lewis-Williams, D.
(1998)	 The Shamans of Prehistory. New York: Harry 

N. Abrams.

Cobo, B.
(1956)	 Obras del P. Bernabé Cobo de la Compañía de 

Jesús. (Vols. 91–92). Biblioteca de Autores Es-

pañoles. Madrid: Ediciones Atlas.

Coêlho, J. P. 
(2024)	 Análise Tecno-funcional da cerâmica do Geo-

glifo Fazenda Atlântica, Acre. Dissertação de 

Mestrado, Museu Nacional, Rio de Janeiro, 

108 pp.

Consonni, G.
(2006)	 Dalla radura alla rete. Luoghi dell’abitare con-

temporaneo. Milano: Franco Angeli.

https://doi.org/10.1038/s41598-024-53010-6
https://doi.org/10.1038/s41598-024-53010-6
https://doi.org/10.1126/science.aau0137
https://doi.org/10.1126/science.aau0137
https://doi.org/10.1126/sciadv.aav5449
https://doi.org/10.1126/sciadv.aav5449
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.018
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.018
https://doi.org/10.1007/978-1-4419-0465-2_831
https://doi.org/10.1007/978-1-4419-0465-2_831
https://doi.org/10.1098/rspb.2015.0813


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

500 501

Córdoba, L.
(2012)	 El boom cauchero en la Amazonía bolivia-

na: Encuentros y desencuentros con una 

sociedad indígena (1869-1912). En D. Vi-

llar & I. Combés (Eds.), Las tierras bajas de 

Bolivia: Miradas históricas y antropológi-

cas  (pp. 125-156). Santa Cruz de la Sierra: 

El País.

Collier, D., & Murra, J. V.
(1943)	 Survey and excavations in southern Ecuador. 

Field Museum of Natural History, Anthropolo-

gical Series, 35. Chicago.

Crevels, M., & van der Voort, H.
(2008)	 The Guaporé-Mamoré region as a linguis-

tic area. En P. Muysken (Ed.),  From linguis-

tic areas to areal linguistics  (pp. 151-180). 

Amsterdam: John Benjamins.  https://doi.

org/10.1075/slcs.90.08cre

Crónica
(1918)	 Diccionario geográfico peruano y almanaque. 

Lima: “La Crónica”.

Cruxent, J. M.
(1970)	 Projectile Points with Pleistocene Mammals in 

Venezuela. Antiquity, 44: pp. 223-225.

	 (1971). La Arqueología Venezolana. Universi-

dad Central de Venezuela.

Cruxent, J.M. & Rouse, I.
(1982	 Arqueología Cronológica de Venezuela. Vol. 

1-2. Caracas: Graficas Armitano C.A.

Cueva, J., & López, C.
(2020)	 Arte rupestre del Misahuallí: memorias del río 

y del trazo. Archivo Nacional del Ecuador.

CVG-EDELCA
(2003)	 Gerencia de Gestión Ambiental, Unidad de Sis-

temas de Información Ambiental. CVG-Técnica 

Minera C.A. Ciudad Guayana.

Daly, L., & Shepard, G.
(2024)	 Toxicity and Plant Animacy in Amazonia: 

Cosmology, Chemosensation and Ecosemio-

tics.  Journal of Ethnobiology, 44, 381-391. 

DOI: 10.1177/02780771241289047.

D’Arcy, P.
(2023)	 Redefining progress in the Anthropocene: Pa-

cific trajectories for global alternatives. En Is-

lands of Hope (pp. 387-405). OAPEN.

De Bock, E.
(2003)	 Templo de la Escalera y Ola y la Hora del 

Sacrificio Humano. Moche, hacia el final del 

milenio. Uceda/Mujica editores. Lima. Univer-

sidad Nacional de Trujillo-Pontificia Universi-

dad Católica del Perú. Tomo I, pp. 307-324.

De Carvalho, E. A.
(2011)	 A arte rupestre no Brasil. Belo Horizonte: Edi-

tora UFMG.

De Carvalho, W. D., & Mustin, K.
(2017)	 The highly threatened and little known Ama-

zonian savannahs.  Nature Ecology & Evo-

lution, 1(4), 1-3.  https://doi.org/10.1038/

s41559-017-0100

De Cora, M.
(1957)	 Mitos Aborígenes de Venezuela. Caracas: 

Editorial Oceánida.

Defensoría Pública do Acre
(2024)	 Povos Indígenas (Cartilha). Rio Branco, 31 pp.

Del Cairo, C., & Rozo, E.
(2006)	 El salvaje y la retórica colonial en El Orinoco 

ilustrado (1741) de José Gumilla S. J. Fronteras 

de la historia, 11. DOI: 10.22380/20274688.533.

Denevan, W. M.
(1966)	 The aboriginal cultural geography of the Lla-

nos de Mojos of Bolivia. Berkeley: University 

of California Press.

(1992)	 The pristine Myth: The landscape of America 

in 1492. Annals of the Association of Ameri-

can Geographers, 82:369-385.

(2014)	 Estimating Amazonian Indian numbers in 

1492.  Journal of Latin American Geogra-

phy, 13(2), 207-221. https://doi.org/10.1353/

lag.2014.0025

Descola, P.
(1996)	 In the society of nature: a native ecology in Ama-

zonia. Cambridge: Cambridge University Press.

(2012)	 Más allá de naturaleza y cultura. Buenos Ai-

res: Amorrortu.

(2013)	 Beyond Nature and Culture. Chicago: Univer-

sity of Chicago Press.

De Souza, J. G. et al.
(2018)	 Pre-Columbian earth-builders settled along 

the entire southern rim of the Amazon. Natu-

re Communications, 9(1):1-10.

Dias, O. & Carvalho, E.
(1988)	 As estruturas de terra na arqueologia do 

Acre. Arqueo-IAB, Rio de Janeiro, 29 pp.

Dickau, R., Bruno, M., Iriarte, J., Prümers, H., Jai-
mes Betancourt, C., Holst, I., & Mayle, F.

(2012)	 Diversity of cultivars and other plant resources 

used at habitation sites in the Llanos de Mojos, 

Beni, Bolivia. Journal of Archaeological Scien-

ce, 39(2), 357-370. https://doi.org/10.1016/j.

jas.2011.09.018

Dougherty, B., & Calandra, H.
(1981-1982) Excavaciones en la Loma Alta de Casara-

be, departamento del Beni, Bolivia. Relaciones 

de la Sociedad Argentina de Antropología, 

14(2), 9-48.

(1984)	 Prehispanic human settlement in the Llanos de 

Moxos, Bolivia. En J. Rabassa (Ed.), Quaternary 

of South America and Antarctic Peninsula (Vol. 

2, pp. 163-199). Rotterdam: A.A. Balkema.

Dupouy, W.
(1956/1957) Dos Piezas de tipo Paleolítico de la Gran 

Sabana, Venezuela. Boletín del museo de 

Ciencias Naturales, 2/3: pp. 95-102.

	 (1960). Tres Puntas Líticas de tipo Paleo-Indio 

de la Paragua, Estado Bolívar, Venezuela. Bole-

tín del Museo de Ciencias Naturales, 5/6: 7-14.

Duviols, P.
(1979)	 Un simbolismo de la ocupación, emplaza-

miento y explotación del espacio. El monolito 

huanca y su función en los andes prehispáni-

cos.  L’Homme, Revue Francaise d’anthropo-

logie. Tome XIX, Avril-Juin 1979. Número 2.

Eder, F.
(1772/1985) Breve descripción de las reducciones de 

Mojos  (J. M. Barnadas, Ed. y Trans.). Cocha-

bamba: Historia Boliviana.

Eliade, M.
(1957)	 The Sacred and the Profane: The Nature of 

Religion. New York: Harcourt, Brace.

Erickson, C.
(1980)	 Raised fields in the Lake Titicaca Basin. Fiel-

diana: Anthropology, 5, 1-47.

(2006)	 The domesticated landscapes of the Bolivian 

Amazon. En W. Balée & C. Erickson (Eds.), Time 

and complexity in historical ecology (pp. 235-

278). New York, NY: Columbia University 

Press.

(2010)	 The transformation of environment into lands-

cape: The historical ecology of monumental 

earthwork construction in the Bolivian Ama-

zon.  Diversity, 2(4), 618-652.  https://doi.

org/10.3390/d2040618

Espinoza Soriano, W.
(1973)	 Los grupos étnicos en la cuenca del Chuqui-

mayo, siglos XV y XVI. Boletín del Instituto 

Francés de Estudios Andinos, 2(3), 19–79

Evans, C., & Meggers, B. J.
(1957). Archaeological investigations at the mouth of 

the Amazon. Smithsonian Institution Press.

	 (1960). Archaeological Investigations in Briti-

sh Guiana. Smithsonian Institution, Bureau of 

American Ethnology Bulletin 2, 77.

Evans, D., Pottier, C., Fletcher, R., Dauphin, Y., Che-
vance, J.-B., Boucher, C., Tan, B.

(2013)	 Uncovering archaeological landscapes at 

Angkor using LiDAR. Proceedings of the Na-

tional Academy of Sciences, 110(31), 12595-

12600.

Fajardo, S., Mohammadi, S., de Souza, et al.
(2025)	 Ecological Legacies of Pre-Columbian Settle-

ments Evident in Palm Clusters of Neotropical 

Mountain Forests.

Falchetti, A. M.
(1993)	 El arte rupestre del Caquetá: lectura simbóli-

ca y función territorial. Revista Colombiana de 

Antropología, 30, 105-132.

Farfán, C.
(2012)	 El huanca y su dimensión simbólica en la sie-

rra central. Arqueología y Sociedad, 24, 393-

402. Revista del Museo de Arqueología y An-

tropología de la Universidad Nacional Mayor 

de San Marcos. Lima. Perú.

Fausto, C.
(2008)	 Donos de coisas, donos de gente: Notas so-

bre os regimes de propriedade entre os índios 

amazônicos. Mana, 14(2), 497-531. https://doi.

org/10.1590/S0104-93132008000200008

Fawcett, P. H.
(2001)	 Exploration Fawcett. Phoenix Press, London, 

312 pp.

https://doi.org/10.1075/slcs.90.08cre
https://doi.org/10.1075/slcs.90.08cre
https://doi.org/10.1038/s41559-017-0100
https://doi.org/10.1038/s41559-017-0100
https://doi.org/10.1353/lag.2014.0025
https://doi.org/10.1353/lag.2014.0025
https://doi.org/10.1016/j.jas.2011.09.018
https://doi.org/10.1016/j.jas.2011.09.018
https://doi.org/10.3390/d2040618
https://doi.org/10.3390/d2040618
https://doi.org/10.1590/S0104-93132008000200008
https://doi.org/10.1590/S0104-93132008000200008


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

502 503

Fernández, G.
(2024)	 Los llanos de Moxos: Manejo y aprovecha-

miento de cuerpos de agua durante periodos 

precolombinos. En Museo Nacional de Etno-

grafía y Folklore (Ed.), Mama Yakux Kawsan, la 

vida del agua. Unu, Yaku, Uma, I (pp. 99-111). 

La Paz: MUSEF.

Ferreira, F.
(2024)	 Mapeando o passado: um estudo arqueoló-

gico na região Centro-Leste do Acre. Disser-

tação de Mestrado, UFPA, Museu Paraense 

Emilio Goeldi, Belém.

Fonseca, J.
(2018)	 Padrões de distribuição espacial e mode-

los preditivos: os sítios arqueológicos no 

baixo curso dos rios Nhamundá e Trombe-

tas. Boletim do Museu Paraense Emílio Goel-

di. Ciências Humanas, 13, 353-376. DOI: 

10.1590/1981.81222018000200006.

Freidel, D., Schele, L. & Parker, J.
(1993)	 Maya Cosmos: Three Thousand Years on the 

Shaman’s Path. William Morrow, New York.

Frikel, P.
(1963)	 Tradição tribal e arqueologia no Tumucuma-

que. Revista do Museu Paulista, XIV, 471-491.

Fundación para la Conservación y el Desarrollo 
Sostenible (FCDS)

(2024)	 Informe anual de deforestación en la Amazo-

nía colombiana. Bogotá, Colombia.

Gavazzi, A., & Narváez, N.
(2018)	 Espacio, Arquitectura y Paisajes Sagra-

dos.  Abiseo. Apus Graph Ediciones. Lima. 

Minera Poderosa, Asociación Pataz. Lima, pp. 

354-385.

Gavazzi, A.
(2014)	 Memoria prehispánica de la traza urbana de 

Lima. Lima: Apus Graph Ediciones.

(2018)	 Tecnomorfología del paisaje y de la arquitec-

tura de Abiseo. En Parque Nacional del Río 

Abiseo: Memoria viva del paisaje cultural an-

dino amazónico. Lima: Apus Graph Ediciones.

Gibson, E., Futrell, R., Jara-Ettinger, J., Mahowald, 
K., Bergen, L., Ratnasingam, S., Gibson, M., 
Piantadosi, S., & Conway, B.

(2017)	 Color naming across languages reflects 

color use.  Proceedings of the National 

Academy of Sciences, 114. DOI: 10.1073/

pnas.1619666114.

Giraldo Peláez, S.
(2022)	 Señores de los parajes nevados: política, lu-

gar y transformaciones del paisaje en dos 

pueblos taironas de la Sierra Nevada de San-

ta Marta. Bogotá, D.C.: Instituto Colombiano 

de Antropología e Historia (ICANH).

Glaser, B. & Woods, W.
(2004)	 Amazonian Dark Earths: Explorations in Space 

and Time. Berlin: Springer.

Global Forest Watch & University of Maryland 
GLAD Lab

(2025)	 Global primary forest loss in 2024: An alar-

ming surge.  https://www.globalforestwatch.

org/blog/data-and-research/global-fo-

rest-loss-2024/

Golte, J.
(2011)	 Formas básicas y formas combinadas en la ce-

rámica mochica. Tupac Yauri. Mitos, Símbolos 

y Ritos. Revista Andina de Estudios Tradiciona-

les, 2, 85-107. Atoq Editores. Cusco, Perú.

Gómez López, J. C., & Moraes, B. C.
(2022)	 Geoparques y patrimonio geológico en la 

Amazonía: hacia un enfoque biocultural. Bo-

letín de Ciencias de la Tierra, 52, 59-81.

Gonda, R.
(2018)	 Pre-Columbian land use and its modern le-

gacy in the Purus-Madeira Interfluve, Central 

Amazonia. PhD, University of Exeter.

González Chávez, A., & González Vásquez, F.
(1989)	 La Casa Cósmica Talamanqueña y sus Sim-

bolismos. Editorial de la Universidad de 

Costa Rica. San José.

González Holguín, D.
[1608] (1989) Vocabulario de la lengua general de 

todo el Perú llamada lengua Qquichua o del 

inca. Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos. Lima. Perú.

Griffin, O.
(2025)	 Colombia deforestación rose 35% in 2024, mi-

nister says. Reuters. https://www.reuters.com/

business/environment/colombia-deforesta-

tion-rose-35-2024-minister-says-2025-02-20/

GTLM (Grupo de Trabajo para los Llanos de Moxos)
(2022)	 Programa de Conservación y Desarrollo Soste-

nible de los Llanos de Moxos. Trinidad, Bolivia.

(2023)	 Expedición Científica a los Lagos y Lagunas 

de Reyes y Santa Rosa. Informe científico. 

Relevamientos de biodiversidad y arqueología 

de los Llanos de Moxos, Beni. La Paz: WCS.

Guengerich, A.
(2015)	 Settlement Organization and Architecture 

in Late Intermediate Period Chachapoyas, 

Northeastern Peru. Latin American Antiquity, 

26(3): 362-381.

Guidon, N.
(1989)	 Tradições rupestres da área arqueológica de 

São Raimundo Nonato, Piauí, Brasil. Clio Ar-

queológica, 5, 5-10.

(1992)	 As ocupações pré-históricas do Brasil (exce-

tuando a Amazônia).  História dos índios no 

Brasil, 2, 37-52.

Guidon, N., Martin, G., & Pessis, A. M.
(2013)	 Chronology of the rock paintings in the Serra 

da Capivara National Park (Brazil). Palethnolo-

gie, 2013, 1-10.

(1990)	 Linha de pesquisa: o povoamento pré-históri-

co do nordeste do Brasil. Clio Arqueológica, 

13, 123-125.

Gutiérrez, J.
(2002)	 Pemón: Gente de Tepuyes. Fundación La Sa-

lle de Ciencias Naturales.

Gutiérrez-Salazar, Mons. M.
(1978)	 Los Pemón, su Hábitat, su Cultura. Univer-

sidad Católica Andrés Bello. Instituto de In-

vestigaciones Historicas, Centro de Lenguas 

Indigeneas. Caracas: Editorial Arte.

(2002)	 Cultura Pemón. Universidad Católica Andrés 

Bello. Caracas: Editorial texto C.A.

Hampson, J., Iriarte, J. & Aceituno, F. J.
(2024)	 ‘A World of Knowledge’: Rock Art, Ritual, and 

Indigenous Belief at Serranía De La Lindosa in 

the Colombian Amazon. Arts. MDPI.

Hancock, G.
(2019)	 America Before. St. Martin’s Griffin, New York, 

628 pp.

Heckenberger, M.
(2005)	 The ecology of power: Culture, place, and 

personhood in the southern Amazon, A.D. 

1000-2000. Routledge.

(2009)		 Biocultural diversity in the southern Ama-

zon.  Diversity, 2(1), 1-16.  https://doi.

org/10.3390/d2010001

Heckenberger, M. et al.
(1988)	 Pre-Columbian urbanism, Anthropoge-

nic landscapes and the future of the Ama-

zon. Science, 321:1214-1217.

	 (2003). Amazonia 1492: Pristine forest or cul-

tural parkland? Science, 301:1710-1714.

Heckenberger, M. J., Russell, J. C., Fausto, C., Toney, 
J. R., Schmidt, M. J., Pereira, E., Franchetto, 
B., & Kuikuro, A.

(2008)	 Pre-Columbian urbanism, anthropogenic 

landscapes, and the future of the Ama-

zon. Science, 321(5893), 1214-1217.

Hecht, S., Schmink, M., Abers, R. N., & Assad, E.
(2024)	 Amazonia in motion: Changing politics, deve-

lopment strategies, peoples, landscapes and 

livelihoods. Acta Amazonica.

Hermenegildo, T., Prümers, H., Jaimes Betancourt, 
C., et al.

(2025)	 Stable isotope evidence for pre-colonial mai-

ze agriculture and animal management in the 

Bolivian Amazon.  Nature Human Behaviour, 

9, 464-471.  https://doi.org/10.1038/s41562-

024-02070-9

Hermengildo, T., Prümers, H., Jaimes Betancourt, 
C., Roberts, P. & O’Connell, T. C.

(2024)	 Stable isotope evidence for pre-colonial maize 

agriculture and animal management in the Bo-

livian Amazon. Nature Human Behaviour, 1-8.

Hostnig, R.
(2021)	 Los petroglifos de la Amazonía peruana: Dis-

tribución y estado de la investigación (Infor-

me Técnico No. 14). Ministerio de Cultura.

Hostnig, R., & Carreño Collatupa, R.
(2006)	 Pusharo, un sitio rupestre extraordinario en la 

selva amazónica de Madre de Dios, Perú. Bo-

letín de Lima, 7(2), 120-139.

Huber, O.
(1986)	 La Vegetación de la Cuenca del río Caroní. 

Interciencia, 11:301-310.

(1995)	 Geographical and Physical Features. En: Berry, 

https://www.globalforestwatch.org/blog/data-and-research/global-forest-loss-2024/
https://www.globalforestwatch.org/blog/data-and-research/global-forest-loss-2024/
https://www.globalforestwatch.org/blog/data-and-research/global-forest-loss-2024/
https://www.reuters.com/business/environment/colombia-deforestation-rose-35-2024-minister-says-2025-02-20/
https://www.reuters.com/business/environment/colombia-deforestation-rose-35-2024-minister-says-2025-02-20/
https://www.reuters.com/business/environment/colombia-deforestation-rose-35-2024-minister-says-2025-02-20/
https://doi.org/10.3390/d2010001
https://doi.org/10.3390/d2010001
https://doi.org/10.1038/s41562-024-02070-9
https://doi.org/10.1038/s41562-024-02070-9


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

504 505

P. E., Holst, B. K. & Yatskievych, K. (Eds.), Flora 

of the Venezuelan Guayana 1, Introduction. 

pp. 1-61. St. Louis: Missouri Botanical Garden 

Press.

Huber, O. & Alarcón, C.
(1994)	 Recent advances in the phytogeography of 

the Guayana region, South America. Mémoi-

res de la Société de Biogéographie, 4: 53-63.

Hugh-Jones, S.
(1979)	 The palm and the Pleiades: Initiation and cos-

mology in Northwest Amazonia. Cambridge 

University Press.

Humboldt, A. von
(1814)	 Voyage aux régions équinoxiales du Nouveau 

Continent, fait en 1799-1804, Tome II. Schoell.

Ingold, T.
(2000)	 The Perception of the Environment: Essays 

in Livelihood, Dwelling and Skill. New York: 

Routledge.

	 (2007). Lines: A Brief History. London: Rout-

ledge.

INPE – Instituto Nacional de Pesquisas Espaciais
(2024)	 Monitoramento da Floresta Amazônica Brasi-

leira por Satélite (PRODES).  http://www.obt.

inpe.br/OBT/assuntos/programas/amazonia/

prodes

Iriarte, J.
(2024)	 The Archaeology of Amazonia: A Human His-

tory. London: Bloomsbury Publishing.

Iriarte, J., Aceituno, J., Robinson, M., Morco-
te-Rios, G. & Ziegler, M.

(2022)	 The Painted Forest: Rock Art and Archaeolo-

gy in the Colombian Amazon. Exeter: Univer-

sity of Exeter.

Iriarte, J., Copé, S. M., Fradley, M., Lockhart, J. J. 
& Gillam, J. C.

(2013)	 Sacred landscapes of the southern Brazilian 

highlands: Understanding southern proto-Jê 

mound and enclosure complexes. Journal of 

Anthropological Archaeology, 32(1), 74-96.

Iriarte, J., Elliott, S., Maezumi, S., Alves, D., Gonda, 
R., Robinson, M., de Souza, J., Watling, J. 
& Handley, J.

(2020)	 The origins of Amazonian landscapes: 

Plant cultivation, domestication and the 

spread of food production in tropical South 

America.  Quaternary Science Reviews, 248, 

106582.

Iriarte, J. et al.
(2020)	 Geometry by design: Contribution of LiDAR 

to understanding of settlement patterns of 

the mound villages in SW Amazonia. Journal 

of Computer Applications in Archaeology, V. 

3, n.1: 151-169.

Iriarte, J., Morcote-Ríos, G., Aceituno, F. J., Robin-
son, M., Chaparro-Cárdenas, J. L., & Val-
dés, J.

(2020)	 The archaeology of rock art and its significan-

ce for understanding the early human occupa-

tion of the Colombian Amazon: New evidence 

from the Serranía de La Lindosa. Quaternary 

International, 566-567, 41-60.  https://doi.or-

g/10.1016/j.quaint.2020.03.041

Iriarte, J., Ziegler, M. J., Outram, A. K., Robinson, 
M., Roberts, P., Aceituno, F. J., Morco-
te-Ríos, G., & Keesey, T. M.

(2022)	 Ice age megafauna in the Colombian Ama-

zon? Philosophical Transactions of the Royal 

Society B, 377, 20200496.

IUCN
(1994)	 International Union for Conservation of Na-

ture and Natural resources. Parque Nacional 

Canaima. UNESCO.  https://whc.unesco.org/

en/list/701/

Izumi, S., & Terada, K.
(1972)	 Andes 4: Excavations at Kotosh, Peru, 1963 

and 1966. University of Tokyo Press.

Jaimes Betancourt, C.
(2012)	 La cerámica de la Loma Salvatierra, Beni–Bo-

livia. La Paz: Plural Editores.

(2013)	 Diversidad cultural en los Llanos de Mojos. En 

F. Valdez (Ed.),  Arqueología amazónica. Las 

civilizaciones ocultas del bosque tropical (pp. 

227-270). Quito: Instituto Francés de Estudios 

Andinos; Institut de Recherche pour le Déve-

loppement; Abya-Yala.

(2016)	 Dos fases cerámicas de la cronología 

ocupacional de las zanjas de la provincia 

Iténez – Beni, Bolivia. En C. Barreto, H. Lima, 

& C. Jaimes Betancourt (Org.),  Cerâmicas 

arqueológicas da Amazônia: rumo a uma nova 

síntese (pp. 435-447). Belém: Iphan; Ministério 

da Cultura; Museo Paraense Emílio Goeldi.

(2017)	 Diferencias cronológicas, funcionales y cultu-

rales en la cerámica de los Llanos de Mojos, 

Beni–Bolivia. En B. Ventura et al. (Eds.),  Ar-

queología de la vertiente oriental surandi-

na  (pp. 25-50). Buenos Aires: Sociedad Ar-

gentina de Antropología.

Jaimes Betancourt, C., Fernandez G., Shock M. et al.
(2025)	 Historic landscapes, diversified livelihoods in 

the southwestern Amazon: The case of Lake 

Rogaguado and Lake Ginebra (Bolivia). Fron-

tiers in Environmental Archaeology - Landsca-

pe and Geological Processes.

Jaimes Betancourt, C., & Prümers, H.
(2015)	 La fase Jasiaquiri – una ocupación de los si-

glos IV–VI en la provincia Iténez, Llanos de 

Mojos, Bolivia. En S. Alconini & C. Jaimes 

Betancourt (Eds.), En el corazón de América 

del Sur 3  (pp. 17-40). Santa Cruz: Museo de 

Historia UAGRM.

(2018)	 A la sombra de los Andes: Arquitectura mo-

numental en los Llanos de Mojos. En I. Ghezzi 

& L. E. Salcedo (Eds.), La cooperación cientí-

fica francesa en Latinoamérica (pp. 253-273). 

Lima: IFEA.

Kalliola, R. et al.
(2024)	 Geography of ancient geometric earthworks 

and their builders in southwestern Amazo-

nia. Acta Amazonica, 54: e54hu22351.

(En prensa) Ancient Earthwork Roads in Southwestern 

Amazonia Unveil Ceremonial, Livelihood and 

Networking Significances. Manuscrito.

Kauffman Doig, F.
(1973)	 El Perú Antiguo. Historia General de los Pe-

ruanos. Tomo 1. Impreso por Talleres Gráficos 

de IBERIA S.A.

(2009)	 Constructores de Kuélap y Pajatén, los Cha-

chapoyas. Derrama Magisterial. Lima.

(2017)	 La Cultura Chachapoyas. Universidad Nacio-

nal Toribio Rodríguez de Mendoza. Gheller 

Ediciones. Lima.

(2018)	 Sepulcros Chachapoyas y el culto profesado 

a los difuntos. Abiseo. Apus Graph Ediciones. 

Lima. Minera Poderosa, Asociación Pataz. 

Lima, pp. 133-201.

Kay, P.
(2016)	 Candoshi Color Terms.  Journal of Linguistic 

Anthropology, 28. DOI: 10.1111/jola.12178.

Kelly, T. J., Lawson, I. T., Roucoux, K. H., Baker, T. 
R., Honorio-Coronado, E. N., Jones, T. D. & 
Rivas Panduro, S.

(2018)	 Continuous human presence without extensive 

reductions in forest cover over the past 2500 

years in an aseasonal Amazonian rainforest. Jour-

nal of Quaternary Science, 33(4), 369-379.

Knapp, A., & Ashmore, W.
(1999)	 Archaeological Landscapes: Constructed, 

Conceptualized, Ideational. En Archaeologies 

of Landscape: Contemporary Perspectives, 

edited by Wendy Ashmore and A. Bernard 

Knapp. Blackwell, Oxford.

Koch-Grünberg, T.
(1979)	 Del Roraima al Orinoco. Ediciones del Banco 

Central de Venezuela, Caracas.

Kopenawa, D., & Albert, B.
(2013)	 The falling sky: Words of a Yanomami shaman. 

Harvard University Press.

Koschmieder, K.
(2012)	 Jucusbamba. Investigaciones arqueológicas y 

motivos Chachapoya en el norte de la Provin-

cia de Luya, Departamento Amazonas, Perú. 

Impreso por TAREA. Lima.

Labre, A. R. P.
(1888)	 Viagem exploratória do Rio Madre de Dios ao 

Acre.  Revista da Sociedade Geographica do 

Rio de Janeiro, Tomo IV:102-114.

Lagrou, E.
(2007)	 A fluidez da forma: arte, alteridade e agência 

em uma sociedade amazônica. Topbooks.

(2013)	 Visual arts and cosmology in Amazonia. HAU: 

Journal of Ethnographic Theory, 3(2), 397-426.

Lanaud, C., Pérez, P., & Rojas, M.
(2024)	 Ancient cacao cultivation and ritual use 

in the Amazon: Insights from Montegran-

de, Peru.  Scientific Reports.  https://doi.

org/10.1038/s41598-024-53010-6

Lanaud, C., Vignes, H., Utge, J. et al.
(2024)	 A revisited history of cacao domestication in 

http://www.obt.inpe.br/OBT/assuntos/programas/amazonia/prodes
http://www.obt.inpe.br/OBT/assuntos/programas/amazonia/prodes
http://www.obt.inpe.br/OBT/assuntos/programas/amazonia/prodes
https://doi.org/10.1016/j.quaint.2020.03.041
https://doi.org/10.1016/j.quaint.2020.03.041
https://whc.unesco.org/en/list/701/
https://whc.unesco.org/en/list/701/
https://doi.org/10.1038/s41598-024-53010-6
https://doi.org/10.1038/s41598-024-53010-6


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

506 507

pre-Columbian times revealed by archaeoge-

nomic approaches. Scientific Reports.

Langstroth, R.
(2011)	 Biogeography of the Llanos de Moxos: Natu-

ral and anthropogenic determinants. Geogra-

phica Helvetica, 66(3), 183-192.

Langlois, L.
(1939)	 Utcubamba: Investigaciones arqueológicas en 

el valle de Utcubamba (Departamento de Ama-

zonas, Perú). Publicaciones del Museo Nacio-

nal, Servicio de Traducciones, No. 1. Lima.

Lanning, E. P.
(1963)	 A ceramic sequence for the Piura and Chira 

coast, north Peru. University of California Pu-

blications in American Archaeology and Eth-

nology, 46(2), i–vi, 135–284. Berkeley & Los 

Ángeles: University of California Press.

Lathrap, D. W.
(1970)	 The Upper Amazon. Praeger Publishers.

Lehm, Z.
(1999)	 Milenarismo y movimientos sociales en la 

Amazonía boliviana: La búsqueda de la Loma 

Santa y la marcha indígena por el territorio y 

la dignidad. Santa Cruz de la Sierra, Bolivia: 

APCOB – CIDDEBENI – OXFAM America.

Lehm, Z., & Lara, K.
(2021)	 Movimientos indígenas en Bolivia: Avances y 

desafíos. En A. Chirif (Ed.),  Por la conquista 

de la autodeterminación (pp. 207-227). Lima: 

IGWIA.

Levis, C., Oliveira, P., Wang, O., et al.
(2017)	 Persistent effects of pre-Columbian plant 

domestication on Amazonian forest compo-

sition.  Science, 355(6328), 925-931.  https://

doi.org/10.1126/science.aal0157

Levis, C., van Wijk, M., Gamarra, J. G. P., et al.
(2018)	 How people domesticated Amazonian 

forests.  Frontiers in Ecology and Evo-

lution, 5, 171.  https://doi.org/10.3389/

fevo.2017.00171

Lewis-Williams, D.
(2002)	 The Mind in the Cave. London: Thames & 

Hudson.

Lima, M. T., Barbosa, R., & Figueiredo, L.
(2023)	 Entre o passado e o presente: leituras 

etnoarqueológicas dos sítios rupestres no 

Tumucumaque.  Boletim do Museu Paraense 

Emílio Goeldi - Ciências Humanas, 18(3), 456-

474.

Lizárraga, R. de
(1595–1605/1946) Descripción de las Indias. Los Pe-

queños Grandes Libros de Historia America-

na, Serie I, Tomo XII. Lima.

Llamazares, A. M.
(2004)	 El color del tiempo: símbolos, chamanismo y 

arte ritual en los Andes del Sur. Buenos Aires: 

Editorial Biblos.

Lombardo, U.
(2010)	 Raised fields of northwestern Bolivia: A GIS 

based analysis.  Zeitschrift für Archäologie 

Außereuropäischer Kulturen, 3, 127-149.

(2012)	 Geoecological settings as a driving factor behind 

pre-Columbian human occupation patterns in 

Bolivian Amazonia. ETopoi, 3, 123-129.

	 (2014). Neotectonics, flooding patterns and 

landscape evolution in southern Amazonia. Earth 

Surface Dynamics, 2, 493-511.  https://doi.

org/10.5194/esurf-2-493-2014

Lombardo, U., Capriles, J. M., Veit, H., et al.
(2020)	 Early Holocene crop cultivation and lands-

cape modification in Amazonia. Nature, 581, 

190-193. https://doi.org/10.1038/s41586-020-

2255-0

Lombardo, U., & Grützner, C.
(2021)	 Tectonic geomorphology and active faults 

in the Bolivian Amazon. Global and Plane-

tary Change, 203, 103544.  https://doi.or-

g/10.1016/j.gloplacha.2021.103544

Lombardo, U., Hilbert, L., Bentley, M., Bronk 
Ramsey, C., Dudgeon, K., Gaitán-Roca, A., 
Iriarte, J., Mejía Ramón, A. G., Quezada, S. 
& Raczka, M.

(2025)	 Maize monoculture supported pre-Colum-

bian urbanism in southwestern Amazo-

nia. Nature, 1-5.

Lombardo, U., et al.
(2025)	 Maize monoculture supported pre-Columbian 

urbanism in Southwestern Amazonia.  Natu-

re, 639, 119-123.  https://doi.org/10.1038/

s41586-025-01234-5

Lombardo, U., Veit, H., & Hilbert, J.
(2013)	 Early and middle Holocene hunter-gathe-

rer occupations in Western Amazonia. PLOS 

ONE, 8(8), e72746.  https://doi.org/10.1371/

journal.pone.0072746

Lombardo, U., Veit, H., & Hilbert, J., et al.
(2011)	 Raised fields in the Bolivian Amazonia: A 

prehistoric green revolution or a flood risk 

mitigation strategy?  Journal of Archaeolo-

gical Science, 38(3), 502-512.  https://doi.or-

g/10.1016/j.jas.2010.09.022

MAAP – Monitoring of the Andean Amazon Project
(2024)	 MAAP #215: Bolivia and the Amazon fire 

crisis.  https://www.maaproject.org/2024/

bolivia-fires/

Mackey, C.
(2001)	 Los dioses que perdieron los colmillos. Dioses 

del antiguo Perú. Tomo II. Krzysztof Makows-

ki, editor. Colección Arte y Tesoros del Perú. 

Banco de Crédito, pp. 110-157. Lima. Perú.

Maerz, A. J., & Paul, M. R.
  (1930). A dictionary of color. McGraw-Hill Book 

Company.

Maezumi, S. Y., Alves, D., Robinson, M., de Souza, 
J. G., Levis, C., Barnett, R. L., de Oliveira, 
E. A., Urrego, D., Schaan, D. & Iriarte, J.

(2018)	 The legacy of 4,500 years of polyculture agro-

forestry in the eastern Amazon. Nature plants, 

4(8), 540-547.

Maezumi, S. Y., Elliott, S., Robinson, M., Betan-
court, C. J., Gregorio de Souza, J., Alves, 
D., Grosvenor, M., Hilbert, L., Urrego, D. H. 
& Gosling, W. D.

(2022)	 Legacies of Indigenous land use and cultu-

ral burning in the Bolivian Amazon rainforest 

ecotone.  Philosophical Transactions of the 

Royal Society B, 377(1849), 20200499.

Mann, C.
(2005)	 1491: New Revelations of the Americas Befo-

re Columbus. Knopf, 465 pp.

	 (2008). Ancient Earthmovers of the Ama-

zon. Science, Vol.321:1148-1152.

Manzanilla, L.
(1992)	 Akapana: Una pirámide en el centro del mun-

do. Ciudad de México: Instituto de Investiga-

ciones Antropológicas, UNAM.

Marinatos, N.
(1993)	 Minoan religion: Ritual, image, and symbol. 

University of South Carolina Press.

Martinello, P.  (1988).  A batalha da Borracha na II 

Guerra Mundial. Universidade Federal do 

Acre. EDUFAC, Rio Branco, 396 pp.

Martínez, C., & Botiva, Á.
(2002)	 El arte rupestre en la Amazonía colombiana: 

territorio, memoria y representación. Boletín 

de Antropología, 16(32), 139-161.

Mayorga, M. I.
(2024)	 Modelos 3D y Levantamiento científico del 

Parque Arqueológico Teyuna-Ciudad Perdida: 

Una metodología para el estudio del patrimo-

nio. Arqueología y Patrimonio, 4(1): 59-76.

Mazière, M.
(2005)	 Les pétroglyphes de Borne 1: une étude mé-

thodologique. En Actes du 20e Congrès de 

l’Association Internationale d’Archéologie 

des Caraïbes (pp. 16-26).

McEwan, C., Barreto, C. & Neves, E.
(2001)	 Unknown Amazon: culture in nature in ancient 

Brazil. London: British Museum.

McEwan, C., & van de Guchte, M.
(2015)	 Landscape and power in ancient Amazonia and 

the Andes. En The Archaeology of Power and 

Politics in Eurasia. Cambridge University Press.

McMichael, C., Piperno, D., Bush, M., Silman, M., 
Zimmerman, A., Raczka, M. & Lobato, L.

(2012)	 Sparse pre-Columbian human habitation in 

western Amazonia. Science, 336(6087), 1429-

1431.

McMichael, C. H., Palace, M. W. & Golightly, M.
(2014)	 Bamboo-dominated forests and pre-Colum-

bian earthwork formations in south-western 

Amazonia.  Journal of Biogeography, 41(9), 

1733-1745.

Medina, A.
(2005)	 Mundos indígenas y territorialidades simbó-

licas en el Alto Orinoco. Instituto Venezolano 

de Investigaciones Científicas.

Meggers, B.
(1971)	 Amazonia – Man and culture in a counterfeit 

paradise. Aldine, Chicago, 208 pp.

https://doi.org/10.1126/science.aal0157
https://doi.org/10.1126/science.aal0157
https://doi.org/10.3389/fevo.2017.00171
https://doi.org/10.3389/fevo.2017.00171
https://doi.org/10.5194/esurf-2-493-2014
https://doi.org/10.5194/esurf-2-493-2014
https://doi.org/10.1038/s41586-020-2255-0
https://doi.org/10.1038/s41586-020-2255-0
https://doi.org/10.1016/j.gloplacha.2021.103544
https://doi.org/10.1016/j.gloplacha.2021.103544
https://doi.org/10.1038/s41586-025-01234-5
https://doi.org/10.1038/s41586-025-01234-5
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0072746
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0072746
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.022
https://doi.org/10.1016/j.jas.2010.09.022
https://www.maaproject.org/2024/bolivia-fires/
https://www.maaproject.org/2024/bolivia-fires/


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

508 509

Menta, C.
(2021)	 Carlos Fausto, Art Effects. Image, Agency, and 

Ritual in Amazonia. Journal de la société des 

américanistes, 107, 245-249. DOI: 10.4000/

jsa.19719.

Michel, L.
(1993)	 Prospección arqueológica de San Ignacio 

de Moxos, prov. Moxos, Departamento del 

Beni  (Tesis de licenciatura). Universidad Ma-

yor de San Andrés, La Paz, Bolivia.

Ministerio de Ambiente y Desarrollo Sostenible de 
Colombia & Instituto de Hidrología, Meteo-
rología y Estudios Ambientales (IDEAM)

(2025)	 Boletín de alertas tempranas de deforesta-

ción – IDEAM 2024.

Molina, J., Ledezma, F., & Vauchel, P.
(2008)	 Estudio del Río Madera. La Paz: Instituto de 

Hidráulica e Hidrología, UMSA.

Morcote-Ríos, G., & Aceituno, F. J.
(2014)	 Poblamiento temprano en la Amazonía co-

lombiana: evidencias arqueobotánicas y pa-

leoecológicas. Revista Colombiana de Antro-

pología, 50(1), 71-106.

Morcote-Ríos, G., Aceituno, F. J., & Gaspar, M. D.
(2016)	 Early human occupation and cultural trajecto-

ries in northern Amazonia: the view from Chiri-

biquete. Quaternary International, 448, 14-30.

Morcote-Ríos, G., Aceituno, F. J., Iriarte, et al.
(2021)	 Colonisation and early peopling of the Colom-

bian Amazon during the Late Pleistocene and 

the Early Holocene: New evidence from La Se-

rranía La Lindosa. Quaternary International.

Morveto, M.
(2024)	 Biodiversity as a tool for long-term security: 

Ancient resource systems in southwestern 

Amazonia[Master’s thesis, Uppsala Universi-

ty]. DiVA Portal.

Muñoz, G.
(2017)	 Arte Rupestre en Colombia: Un Modelo Edu-

cativo de Recuperación y Estudio del Pa-

trimonio Rupestre.  Revista Folios, 59. DOI: 

10.17227/01234870.11folios59.66.

Nami, H. G.
(2016)	 Paleo American finds from Venezuela: 

Evidence to discuss the spread of Fell Points 

and the peopling of Northern South America. 

Cuadernos do Ceom Estudos arqueológicos 

regionais – v. 29, n. 45 (Dez/2016) – ISSN 

2175-0173.

Narváez, A.
(2019)	 Amazonía y montaña: una frontera porosa en 

la arqueología ecuatoriana. En L. Castillo & 

J. Mujica (Eds.), Perú prehispánico: un esta-

do de la cuestión (pp. 265-275). Lima: Fondo 

Editorial PUCP.

Narváez Vargas, A.
(2013)	 Kuélap: Centro Del Poder Político y Religioso 

de Los Chachapoyas. En  Los Chachapoyas, 

edited by F. Kaufmann Doig, 87-159. Lima: 

Banco de Crédito.

(2011)	 El arte mural de Huaca las Balsas a través del 

tiempo. Huaca Las Balsas de Túcume. Arte mu-

ral Lambayeque. Narváez y Delgado editores. 

Museo de Sitio Túcume, Ministerio de Cultura 

del Perú. pp. 92-139. Chiclayo. Perú.

(2013)	 Kuélap, una nueva visión. Chachapoyas. Co-

lección Arte y Tesoros de Perú. Banco de Cré-

dito del Perú. 80-159. Lima.

(2014)	 Los Dioses de Lambayeque. Introducción al 

estudio de la mitología tardía de la costa nor-

te del Perú. Museo de Sitio Túcume. Proyecto 

Especial Naylamp, Lambayeque. Ministerio 

de Cultura del Perú. Chiclayo, Perú.

(2015)	 Los Huancas de Amazonas. Municipalidad de 

Huancas. Proyecto Sierra Norte, Ministerio de 

Agricultura, Amazonas. Chiclayo, Perú.

(2018)	 Los chachapoyas y su territorio. Abiseo. Apus 

Graph Ediciones. Lima. Minera Poderosa, 

Asociación Pataz. Lima, pp. 108-131.

(2023)	 El templo de la piedra sagrada y sus correla-

tos. Túcume y el Templo de la Piedra Sagrada. 

Alfredo Narváez editor. Museo de Sitio Túcu-

me. Ministerio de Cultura del Perú, pp. 353-

400. Chiclayo, Perú.

(2023)	 Estudio iconográfico inicial de la cerámica tra-

dicional de Chazuta. Iconografía de la cerámi-

ca de Chazuta. Juana Bartra y Alfredo Narváez. 

Ministerio de Cultura. Dirección Desconcentra-

da de Cultura de San Martín. Serie Abriendo 

Trocha 18. Pp. 183-207. Moyobamba. Perú.

National Geographic España
(2025)	 Emergencia ambiental 2024 (abril): Se per-

dieron 6,7 millones de hectáreas de bos-

ques.  https://www.nationalgeographic.com.

es/medio-ambiente/emergencia-ambien-

tal-2024-se-perdieron-67-millones-hecta-

reas-bosques_25111

Neves, E. G.
(2011). Arqueologia da Amazônia. Editora Contexto.

(2022). Sob os tempos do equinócio: oito mil anos de 

história na Amazônia Central. Sao Paulo: Ubu 

Editora.

Neves, E., Furquim, L., Levis, C., Rocha, B., Wat-
ling, J., Ozorio de Almeida, F., Jaimes Be-
tancourt, C., Junqueira, A., Moraes, C., 
Morcote, G., Shock, M., & Tamanaha, E.

(2021)	 Peoples of the Amazon before European co-

lonization. En Science Panel of the Amazon 

(Ed.), The Amazon we want (pp. 8.1-8.39). ht-

tps://doi.org/10.55161/LXIT5573

Neves, E. G. & Petersen, J. B.
(2006)	 Political Economy and Pre-Columbian Lands-

cape, Transformations in Central Amazonia. 

En: Time and Complexity in Historical Ecolo-

gy, Columbia University Press: 279-309.

Neves, W. A.
(2002)	 O modelo dos dois componentes biológicos 

principais: sua inserção nos eventos expan-

sionistas do final do Pleistoceno e suas im-

plicações para a origem do Homo sapiens. O 

Carste, 14(1), 42-49.

Neves, W. A., Powell, J. F., Prous, A., & Ozolins, 
E. G.

(1999)	 Lapa Vermelha IV Hominid 1: Morphological 

affinities of the earliest known American. Ge-

netics and Molecular Biology, 22(4), 461-469.

Nolte, J.
(2021)	 Gráfica Awajún: Geometría del Universo. 

KWY Ediciones. Lima. Plan Binacional de De-

sarrollo de la Región Frontera Perú-Ecuador.

Nordenskiöld, E.
(1913)	 Urnengräber und Mounds im bolivianischen 

Flachlande. Baessler-Archiv, III, 205-255.

	 (1924). Forschungen und Abenteuer in Südame-

rika. Verlegt von Strecker und Schröder, Stuttgart.

Odonne, G., & Molino, J. F.
(2021)	 Methods in historical ecology: Insights from 

Amazonia. Taylor & Francis.

Olivera Nuñez, Q.
(1998)	 Evidencias arqueológicas del periodo formativo 

en la cuenca baja de los ríos Utcubamba y Chin-

chipe. Boletín de Arqueología PUCP, 2. Lima.

(2008)	 Manifestaciones arqueológicas tempranas en 

el Alto Amazonas.  Amazonía Peruana / Ar-

queología, 31 (Centro Amazónico de Antro-

pología y Aplicación Práctica), pp. 303-319. 

Lima.

(2014)	 Arqueología Alto Amazónica. Los orígenes de 

la civilización en el Perú. Apus Graph Edicio-

nes. Lima. Fundación Los Andes de Cajamar-

ca ALAC – Minera Yanacocha.

(2014)	 Arqueología Alto Amazónica: Los orígenes de 

la civilización en el Perú. Lima: Apus Graph 

Ediciones.

(2014)	 Montegrande: Espiral, cacao y ritual en la 

Amazonía peruana. Asociación para la Investi-

gación Científica de la Amazonía de Perú.

(2018)	 La Gran Espiral de Montegrande: Arquitectu-

ra, ritual y cacao en la Amazonía norperuana. 

Huaca Montegrande.

(2024)	 Huaca Montegrande: Un templo amazónico 

de 5.300 años de antigüedad. Universidad de 

Montpellier. Recuperado de https://www.hua-

camontegrande.org

O Rio Branco (Newspaper)
(1986)	 Civilização pré-histórica deixa vestígios na BR-

317. Edition de 15/08/1986.

Orefici, G.
(1984)	 La estación de arte rupestre en Pantiacolla. 

En Presencia italiana en el Perú (pp. 343-388). 

Instituto Italiano di Cultura.

	 (2013). Ocupación humana, fases culturales 

y expresión iconográfica de los petroglifos 

del área de Balsapuerto y Yurimaguas. En Lo 

que las piedras cantan: Cumpanamá y los pe-

troglifos de Balsapuerto  (pp. 163-170). Cen-

tro Amazónico de Antropología y Aplicación 

Práctica (CCAP).

Ovando, A., et al.
(2016)	 Extreme flood events in the Bolivian Amazon 

https://www.nationalgeographic.com.es/medio-ambiente/emergencia-ambiental-2024-se-perdieron-67-millones-hectareas-bosques_25111
https://www.nationalgeographic.com.es/medio-ambiente/emergencia-ambiental-2024-se-perdieron-67-millones-hectareas-bosques_25111
https://www.nationalgeographic.com.es/medio-ambiente/emergencia-ambiental-2024-se-perdieron-67-millones-hectareas-bosques_25111
https://www.nationalgeographic.com.es/medio-ambiente/emergencia-ambiental-2024-se-perdieron-67-millones-hectareas-bosques_25111
https://doi.org/10.55161/LXIT5573
https://doi.org/10.55161/LXIT5573
https://www.huacamontegrande.org/
https://www.huacamontegrande.org/


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

510 511

wetlands. Journal of Hydrology: Regional Stu-

dies, 5, 293-308.

Páez, L.
(2021)	 Etnohistoria del arte rupestre tacarigüense: 

Producción, uso, función y significación de 

los petroglifos de la región histórica del Lago 

de Valencia, Venezuela. 2450 a.C. – 2008 d.C. 

Museo Arqueológico “Gonzalo Rincón Gutié-

rrez” / Universidad de Los Andes, Ediciones 

Dabánatà.

Palomino, D.
(1549/1965) Relación de las provincias que hay en 

la conquista del Chuquimayo. En Relaciones 

Geográficas de Indias, Perú (Biblioteca de 

Autores Españoles, tomo 185, pp. 185–188). 

Madrid: Ediciones Atlas.

Pärssinen, M.
(2021) Tequinho geoglyph site and early polychrome 

horizon BC 300-AD 300/500 in the Brazilian 

state of Acre. Amazônica - Revista de Antro-

pologia, 13: 177-220.

Pärssinen, M. et al.
(2003)	 Geometrically patterned ancient earthwor-

ks in the Rio Branco region of Acre, Brazil. 

En:  Western Amazonia – Amazônia Ociden-

tal, Renvall Institute Publications, Helsinki, n. 

14, p. 97-133.

(2025)	 Millions of people made up an ancient Ama-

zonian civilisation.

(En prensa) Forest urbanism: millions of people made up 

an ancient Amazonian civilization. Manuscript.

Pärssinen, M., & Schaan, D.
(2012)	 A complex society in Western Amazonia: Geo-

glyphs, social complexity and environmental 

change. Antiquity, 86(332), 1030-1050.

Pärssinen, M., Schaan, D., & Ranzi, A.
(2009)	 Pre-Columbian geometric earthworks in the 

upper Purus: a complex society in western 

Amazônia. Antiquity, n° 83:1084-1095.

Pärssinen, M. & Ranzi, A.
(2020)	 Mobilidade cerimonial e a emergência do po-

der político com as primeiras estradas conheci-

das do oeste amazônico (2000 A.P.). En R Vilaça 

& R Simas de Aguiar (eds),  (I) Mobilidades na 

Pré-história: Pessoas, recursos, objetos, sítios 

e territórios  (pp. 307-349). Coimbra University 

Press, Coimbra.

Pereira, E.
(2012)	 A arte rupestre de Monte Alegre. Museu Pa-

raense Emílio Goeldi / IPHAN.

	 (2018). Maravilhas impressas em pedras: 

o arte rupestre da Amazônia. En Rostain, 

Stéphen et al., Las Siete Maravillas de la Ama-

zonía precolombina. Bonner Altamerika-Sam-

mlung und Studien e.V.

Pereira, E., & Rapp Py-Daniel, A., & Nascimento, 
H., & Barbosa, C., & Honorato, V.

(2016)	 Possíveis Práticas Rituais nas Cavernas com 

Arte Rupestre de Rurópolis (Pará).  Habitus, 

14, 5. DOI: 10.18224/hab.v14.1.2016.5-20.

Pereira, E., Martinez Rubio, T., & Barbosa, C.
(2013)	 Digital documentation of rock art: Presenta-

tion and method evaluation in two sites of 

Monte Alegre, Amazon, Brazil.  Boletim do 

Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Hu-

manas, 8, 585-603.

Pérez-Gómez, J. M., & Swidorowicz, R.
(2023)	 New Rock Art Site Complex In The Arauak 

River Valley, Southeastern Venezuela.  Rock 

Art Research, 40, 131-144.

Pérez-Gómez, J. M., & Swidorowicz, R.
(2023)	 New rock art site complex in the Arauák River 

Valley, southeastern Venezuela. Rock Art Re-

search, 40(2), 131-144.

(2025)	 Between the Rock and The Sky: Rock Art of 

Canaima National Park, Venezuela. Fundación 

Manoa (Ed.). Vol.I, Bubok Publishing SL, Ma-

drid.

Peripato, V., & Gregorio de Souza, J., & Levis, C., 
& Gamerman, D., & Moreira, G., & Silva, 
A., & Jacon, A., & Dutra, D., & Leão, H., & 
Izidoro, B., & Aragão, L.

(2025)	 Contribuições e perspectivas do sensoria-

mento remoto na arqueologia e ecologia his-

tórica da floresta amazônica.

Peripato, G., et al.
(2023)	 More than 10,000 pre-Columbian earthworks 

are still hidden throughout Amazonia. Scien-

ce, 382, 103-109.  https://doi.org/10.1126/

science.ade2541

Peripato, V., & Levis et al.
(2023)	 More than 10000 pre-Columbian earthworks 

are still hidden throughout Amazonia. Scien-

ce, 382, 103-109.

Pessoa, C.
(2017)	 Do Manutata ao Uakiry: história indígena em 

um relato de viagem na Amazônia Ocidental 

(1887). Tellus, (34):81-103.

	 (2024). Cruzando Fronteiras: Arqueologia das 

estradas no interflúvio Madeira-Purus. Tese 

de Doutorado, Universidade de São Paulo, 

324 pp.

Pessoa, C. et al.
(2020)	 Aldeia circular e os correlatos da ocupação in-

dígena na margem esquerda da Cachoeira de 

Santo Antônio.  Boletim do Museu Paraense 

Emílio Goeldi, 15(2).

	 (2024). As tecnologias cerâmicas das estrutu-

ras de terra do Acre. Revista de Arqueologia, 

vol. 37, n.3:127-154.

Piperno, D. R., McMichael, C., & Bush, M. B.
(2015)	 Amazonia and the Anthropocene. The Holo-

cene, 25(10), 1588-1597.

Porras, P. I.
(1987)	 Investigaciones Arqueológicas a las faldas del 

Sangay. Tradición Upano. Artes Gráficas Se-

ñal, Quito.

Prado, P. de
(1613/1918) Misión de las provincias de los Huachos y 

Yauyos. Revista Histórica, 6(2), 180–197.

Presilla, M.
(2009)	 The new taste of chocolate: A cultural and na-

tural history of cacao with recipes. Ten Speed 

Press.

Prestes-Carneiro, G., Béarez, P., Shock, M., Prü-
mers, H., & Jaimes Betancourt, C.

(2019)	 Pre-Hispanic fishing practices in interfluvial 

Amazonia. PLOS ONE, 14(5), e0214638.

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0214638

Prümers, H.
(2014)	 Sitios prehispánicos con zanjas en Bella Vista. 

Provincia Iténez, Bolivia. Amazonía. Memorias 

del 3er Encuentro Internacional de Arqueolo-

gía Amazónica  (S. Rostain, Ed.), pp. 73-89. 

Quito: IFEA–FLACSO–MCCTH–Senescyt.

(2015)	 Loma Mendoza. Las excavaciones del Insti-

tuto Arqueológico Alemán y de la Dirección 

Nacional de Arqueología en los años 1999-

2002. La Paz: Kommission für Archäologie 

Außereuropäischer Kulturen des Deutschen 

Archäologischen Instituts / Plural.

Prümers, H., Betancourt, C. J., & Schaich, M.
(2022)	 Lidar reveals pre-Hispanic low-density urba-

nism in the Bolivian Amazon. Nature, 606. ht-

tps://doi.org/10.1038/S41586-022-04780-4

Prümers, H., et al.
(2006)	 Algunas tumbas prehispánicas de Bella Vista, 

Prov. Iténez, Bolivia. Zeitschrift für Archäolo-

gie Außereuropäischer Kulturen, 1, 251-284. 

Wiesbaden: Reichert Verlag.

Prümers, H., & Jaimes Betancourt, C.
(2014)	 100 años de investigación arqueológica en 

los Llanos de Moxos. Arqueoantropológicas, 

4(4), 11-53.

Prümers, H., Jaimes Betancourt, C., Iriarte, J., et al.
(2022)	 Lidar reveals pre-Hispanic low-density urbanism 

in the Bolivian Amazon. Nature, 606, 325-328.

Pulgar Vidal, J.
(1946)	 Historia y geografía del Perú: Las ocho regio-

nes naturales del Perú (Vol. I). Lima: Universi-

dad Nacional Mayor de San Marcos.

Pugliese, F., Cayón, L., & Neves, E. G.
(2024)	 Building Meanings as Places: The Archaeolo-

gy of the Shellmounds and the Indigenous In-

frastructure of the Amazon. En M. G. Ellis, C. 

M. DeSanto, & M. C. L. Howey (Eds.), Infras-

tructure in Archaeological Discourse: Framing 

Society in the Past  (pp. 219-240). London: 

Routledge.

Raimondi, A.
(1876–1879) Historia de la geografía del Perú (El Perú, 

Tomos II–III). Lima: Imprenta del Estado.

Rampanelli, I.
(2016)	 Las estructuras de tierra delimitadas por zan-

jas en la Amazonia Ocidental. Tese doutoral, 

Facultad de Geografia e História, Universitat 

de Valencia, 368 pp.

Rangel, J. & Infante-Betancour, J.
(2018)	 Aspectos generales sobre la Amazonía de 

Colombia.

https://doi.org/10.1126/science.ade2541
https://doi.org/10.1126/science.ade2541
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0214638
https://doi.org/10.1038/S41586-022-04780-4
https://doi.org/10.1038/S41586-022-04780-4


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

512 513

Ranzi, A.
(2003)	 Geoglifos – Patrimônio Cultural do Acre. 

En:  Western Amazonia – Amazônia Ociden-

tal, Renvall Institute Publications, Helsinki, n. 

14:135-172.

(2021)	 Geoglifos do Acre – Passado profundo. Mas-

siambooks, Florianópolis, 155 pp.

Ranzi, A. & Aguiar, R.
(2001)	 Registro de Geoglifos na Região Amazônica – 

Brasil. Munda, Coimbra, n. 42:87-91.

Ranzi, A., Feres, R. & Brown, F.
(2007)	 Internet software programs aid in search for 

Amazonian geoglyphs. EOS, Transactions of the 

American Geophysical Union, 88(22): 226-229.

Ranzi, A. & Pärssinen, M. (Orgs.)
(2021)	 Amazônia: Os Geoglifos e a Civilização 

Aquiry. Massiambooks/Officio, Florianópolis, 

203 pp.

Ranzi, A., Pärssinen, M., & Barbosa, C.
(2005)	 Geoglifos da Amazônia Ocidental: novos vestí-

gios arqueológicos no estado do Acre, Brasil. Re-

vista Brasileira de Arqueologia, 18(1), 61-72.

Ranzi, T. J. D.
(2011)	 Geoglifos do Acre e a Proteção dos Sítios 

Arqueológicos no Brasil. Printac, Rio Branco, 

159 pp.

Raymond, J.
(1988)	 Título del libro o artículo. [Editorial].

(2008)	 Moundbuilders of the Amazon: Geophysical 

Archaeology on Marajo Island, Brazil.  The 

Latin American Anthropology Review, 4, 88-

88. DOI: 10.1525/jlca.1992.4.2.88.

Reese-Taylor, K.
(2012)	 Sacred Places and Sacred Landscapes. 

En The Oxford Handbook of Mesoamerican 

Archaeology  (pp. 752-763). Oxford: Oxford 

University Press.

Reichel-Dolmatoff, G.
(1954)	 Investigaciones arqueológicas en la Sierra 

Nevada de Santa Marta. Revista Colombiana 

de Antropología, 3, 185-213. Instituto Colom-

biano de Antropología e Historia.

(1971)	 Amazonian cosmos: The sexual and religious 

symbolism of the Tukano Indians. University 

of Chicago Press.

(1976)	 Cosmology as ecological analysis: a view from 

the rain forest. Man, 307-318.

(1978)	 Desana: Simbolismo de los indios Tukano del 

Vaupés. Universidad de los Andes.

(1978)	 Ensayos en antropología simbólica. Bogotá: 

Instituto Colombiano de Antropología.

(1996)	 El jaguar y la historia del arte en el Amazonas 

colombiano. Editorial Ariel.

Rivera, R., J. Padrón, O., Huber & I. Linares
(2006)	 Propuesta de Zonificación de uso del sector 

occidental del Parque Nacional Canaima. Re-

vista Terra, 26(32):77-122.

Rivera Casanovas, C. 
2008)	 Arte rupestre en el río Beni. En Arqueología 

de las tierras altas, valles interandinos y tie-

rras bajas de Bolivia: Memorias del I Congre-

so de Arqueología de Bolivia  (pp. 365-374). 

Instituto de Investigaciones Antropológicas 

y Arqueológicas, Universidad Mayor de San 

Andrés (UMSA) / Programa de Investigación 

Estratégica en Bolivia (PIEB).

Roberts, N., Fyfe, R. M., Woodbridge, J., Gaillard, 
M.-J., Davis, B. A., Kaplan, J. O., Marquer, 
L., Mazier, F., Nielsen, A. B. & Sugita, S.

(2018)	 Europe›s lost forests: a pollen-based synthe-

sis for the last 11,000 years. Scientific reports, 

8(1), 1-8.

Robinson, M., De Souza, J. G., Maezumi, S. Y., Cár-
denas, M., Pessenda, L., Prufer, K., Corte-
letti, R., Scunderlick, D., Mayle, F. E. & De 
Blasis, P.

(2018)	 Uncoupling human and climate drivers of late 

Holocene vegetation change in southern Bra-

zil. Scientific reports, 8(1), 7800.

Robinson, M., Hampson, J., Osborn, J., Aceituno, 
F. J., Morcote-Ríos, G., Ziegler, M. J. & 
Iriarte, J.

(2024)	 Animals of the Serranía de la Lindosa: 

Exploring representation and categorisation 

in the rock art and zooarchaeological remains 

of the Colombian Amazon.  Journal of 

Anthropological Archaeology, 75, 101613.

Rodrigues, L. 
(2016)	 Pre-Columbian raised-field agriculture in the 

Llanos de Moxos, Bolivian Amazon (Inaugu-

raldissertation, Philosophisch-naturwissens-

chaftliche Fakultät, Universität Bern).

Rodrigues, L., Lombardo, U., & Veit, H.
(2018)	 Design of pre-Columbian raised fields in the 

Llanos de Moxos.  Journal of Archaeological 

Science: Reports, 17, 366-378.

Rodríguez, C. A., van der Hammen, M. C. & Gruez-
macher, M.

(2007)	 Conocer para respetar: Principios Ecológi-

co-Culturales Indígenas y el Enfoque Ecosis-

témico (UICN) en la Amazonia Colombiana. 

En Andrade, A. (ed), Aplicación del Enfoque 

Ecosistémico en Latinomérica (pp. 57-61). Bo-

gota: Unibiblos.

Rodríguez, R., & Peñuela, C. A.
(2014)	 Chiribiquete: El parque de los jaguares pinta-

dos. Revista Credencial Historia, 292.

Rodríguez Osorio, D.
(2023)	 Beyond visualization: Remote sensing applica-

tions in prehispanic settlements to understand 

ancient anthropogenic land use and occupation 

in the Sierra Nevada de Santa Marta, Colom-

bia. En A. Morcote-Ríos, F. Rodríguez Ramos, & 

A. Castaño-Uribe (Eds.), Cultural Heritage and 

Remote Sensing: Towards an Integrated Lands-

cape Archaeology (pp. 119-139). Springer.

Rodríguez Osorio, D., Weber Scharff, M. et al.
(2023)	 The use of OBIA and petrography in the study 

of stone masonry: The case of La Palma, Sie-

rra Nevada de Santa Marta. Geoarchaeology, 

38(6), 804-821.

Rojas Ponce, P.
(1969)	 [Referencia incompleta en la fuente].

Roosevelt, A. C.
(1991)	 Moundbuilders of the Amazon: Geophysical 

Archaeology on Marajó Island, Brazil. San 

Diego: Academic Press.

(1999)	 Twelve thousand years of human-environ-

ment interaction in the Amazon floodp-

lain. Science, 285(5435), 1105-1110. https://

doi.org/10.1126/science.285.5435.1105

(2017)	 Interpreting long-term human-environment 

interaction in Amazonia. En Archaeology, Eth-

nohistory, and the Politics of Culture in the 

Andes (pp. 220-238). OAPEN.

Roosevelt, A. C., et al.
(1996)	 Paleoindian cave dwellers in the Amazon: The 

peopling of the Americas. Science, 272(5260), 

373-384.

Roosevelt, A, C., Lima Da Costa, M., Lopes Macha-
do, C., Michab, M., Mercier, N., Valladas, H., 
Feathers, J., Barbnett, W., Imazio Da Silvei-
ra, M., Henderson, A., Solva, G., Chernoff, 
B., Reese, D.S., Holman, J. A. Toth, N. and 
Schick, K.

(1996)	 Paleoindian Cave Dwellers in the Amazon: 

The Peopling of the Americas. Science, 272, n 

5260, pp. 373-384.

Roosevelt, A.
(2014)	 The Amazon and the Anthropocene: 13,000 

Years of Human Influence in a Tropical Rainfo-

rest.  Anthropocene, 4. DOI: 10.1016/j.ance-

ne.2014.05.001.

Rosas, H.
(1970)	  La “Huaca” Huayurco, Jaén, Cajamarca. 

Boletín del Seminario de Arqueología, 4, 48–

55. Lima: PUCP, Instituto Riva-Agüero.

Rosas, H., & Shady, R.
(1970)	 Informe preliminar de las exploraciones arqueo-

lógicas en la cuenca del Marañón. Ponencia 

presentada en el XXXIX Congreso Internacional 

de Americanistas, Lima. Universidad Nacional 

Mayor de San Marcos.

(1974)	 Sobre el período formativo en la sierra del 

extremo norte del Perú. Arqueológicas, 15, 

6–35. Lima.

Rostain, S.
(1999)	 Secuencia arqueológica en montículos del 

valle del Upano en la Amazonía ecuatoria-

na. Bulletin de l’Institut Français d’Études An-

dines, 28(1), 53-89.

(2010)	 Cronología del valle del Upano, alta Amazo-

nia ecuatoriana. Bulletin de l’Institut Français 

d’Études Andines, 39(3), 667-681.

(2012)	 Islands in the rainforest. Landscape manage-

ment in pre-Columbian Amazonia. Waltnut 

Creek, CA: Left Coast Press.

(2013)	 Amazonia: Memorias de las tierras bajas. Edi-

ciones Abya-Yala.

(2023)	 Tolas, terrazas y casas: arqueología del valle 

https://doi.org/10.1126/science.285.5435.1105
https://doi.org/10.1126/science.285.5435.1105


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

514 515

del Upano. Strata, Revista Ecuatoriana de Ar-

queología y Paleontología, 1, 28-47.

(2025) Quand nature et culture se rencontrent. 

Edicion de la Maison de des sciences de 

l’homme

Rostain, S., Dorison, A., De Saulieu, G., Prümers, 
H., Le Pennec, J.-L., Mejía Mejía, F., Freire, 
A. M., Pagán-Jiménez, J. R. & Descola, P.

(2024)	 Two thousand years of garden urbanism in the 

Upper Amazon. Science, 383(6679), 183-189.

Rouse, I. y Cruxent, J. M.
(1963)	 Venezuelan Archaeology. New Haven: Yale 

University Press.

Rowe, J.
(1967)	 Un memorial del gobierno de los Incas del año 

1551. Revista Peruana de Cultura, 9–10, 27–39.

ía, 4, 48–55. Lima: PUCP, Instituto Riva-Agüero. 

(1973)	 El arte de Chavín. Estudio de su forma y sig-

nificado. Historia y Cultura, 6, pp. 249-276. 

Lima. Perú.

Sales, R. K.
(2022)	 The impacts of Holocene climate and pre-Co-

lumbian humans on Neotropical Andean fo-

rests.

Sánchez Garrafa, R.
(2014)	 Apus de los cuatro Suyus. Construcción del 

mundo en los ciclos mitológicos de las deida-

des montaña. IEP, Centro de Estudios Regiona-

les Andinos Bartolomé de las Casas. Lima. Perú.

Santos-Granero, F.
(2009)	 The Occult Life of Things: Native Amazonian 

Theories of Materiality and Personhood. Tuc-

son: University of Arizona Press.

Sarmiento, F. O., Cruz, M.O., Aguirre, C., Esquivel, H.
(2025)	 The Andean Flanks: Montane Cloud Forests’ 

Untold Biocultural Heritage and Ecological 

Legacies. En: Clerici, N. (eds) Conservation of 

Andean Forests. Springer, Cham.

Saunaluoma, S.
(2012)	 Geometric Earthworks in the State of Acre, 

Brazil: Excavations at Fazenda Atlântica 

and Quinauá sites.  Latin America Antiquity, 

23(4):565-583.

Saunaluoma, S. & Schaan, D.
(2012)	 Monumentality in Western Amazonia formative 

societies: Geometric ditches enclosures in the 

Brazilian State of Acre. Antiqua, 2(1):1-11.

	 (2012). Monumentality in Western Amazonian 

formative societies: Geometric ditched enclo-

sures in the Brazilian state of Acre. Antiqua, 2, 

e1. https://doi.org/10.4081/antiqua.2012.e1

Saunaluoma, S., Pärssinen, M. and Schaan, D.
(2018)	 Diversity of Pre-colonial Earthworks in the Brazi-

lian State of Acre, Southwestern Amazonia. Jour-

nal of Field Archaelogy, n. 43:9362-379.

Saunaluoma, S. et al.
(2021)	 Patterned Villagescapes and Road Networ-

ks in Ancient Southwestern Amazonia.  Latin 

American Antiquity, 32(1):173-187.

Schaan, D.
(2010)	 Paisagens da Amazônia Ocidental:13-17. 

En:  Geoglifos – Paisagens da Amazônia 

Ocidental. GKNORONHA, Rio Branco, 99 pp.

(2012)	 Sacred Geographies of Ancient Amazonia – 

Historical Ecology of Social Complexity. Rout-

ledge, N. York, 233 pp.

(2012)	 Sacred Geographies of Ancient Amazonia: 

Historical Ecology of Social Complexity,  3. 

Walnut Creek: Left Coast Press.

(2016)	 Sacred geographies of ancient Amazonia: 

historical ecology of social complexity. Rout-

ledge.

Schaan, D., Pärssinen, M., Ranzi, A. & Piccoli, J.
(2007)	 Geoglifos da Amazônia ocidental: Evidência 

de complexidade social entre povos da terra 

firme. Revista de Arqueologia, 20, 67-82.

Schaan, D., Ranzi, A. & Barbosa, A.
(2010)	 Geoglifos – Paisagens da Amazônia Ociden-

tal. GKNORONHA, Rio Branco, 99 pp.

Schaan, D., Ranzi, A. & Pärssinen, M (Orgs.)
(2008)	 Arqueologia da Amazônia Ocidental – Os 

Geoglifos do Acre. Biblioteca da Floresta, Rio 

Branco, 192 pp.

Schama, S.
(1995)	 Landscape and Memory. New York: Vintage 

Books.

Schjellerup, I.
(2005)	 Incas y españoles en la conquista de los Cha-

chapoya. Fondo Editorial IFEA / PUCP. Lima.

	 (2015). Landscapes under Chachapoya and 

Inca presence in the Chachapoya region. Po-

nencia presentada en la 80th Annual Meeting 

of the Society for American Archaeology, San 

Francisco, California. tDAR id: 395964.

	 (2017). La provincia inca de Chachapoyas. Bo-

letín de Arqueología PUCP, (23), 259-281.

Schjellerup, I., Espinoza, C., Rollefson, J., Quipus-
coa, V., Kamp Sørensen M., y Peña, V.

(2009)	 La Ceja de Montaña, un paisaje que va desa-

pareciendo/A Disappearing Landscape. Inge 

Schjellerup et al: Estudios interdisciplinarios 

en el noreste del Perú. Interdisciplinary Stu-

dies from North-eastern Peru / The National 

Museum of Denmark) Ethnographic Mono-

graphs 3. Copenhague.

Schubert, C. & Briceño, H.
(1987)	 Origen de la Topografía Tepuyana: una hipó-

tesis. Pantepui, 2: 11-14.

Science Panel for the Amazon
(2021)	 The multiple viewpoints for the Amazon: 

Geographic limits and meanings. En Amazon 

Assessment Report 2021. United Nations Sus-

tainable Development Solutions Network.

Serje de la Ossa, M.
(1984)	 Organización urbana en Ciudad Perdida. Cua-

dernos de Arquitectura, Escala, 9, 15-29. Bo-

gotá: Universidad Nacional de Colombia.

Shady Solís, R.
(1970)	 La arqueología de la cuenca inferior del Utcu-

bamba. (Tesis doctoral). Universidad Nacional 

Mayor de San Marcos, Lima.

(1971)	 Bagua: Una secuencia del período formativo 

en la cuenca inferior del Utcubamba. (Tesis 

de Bachiller). Universidad Nacional Mayor de 

San Marcos, Lima. 

(1979)	 El Complejo Bagua y el sistema de estableci-

mientos durante el Formativo en la sierra nor-

te del Perú. Nawpa Pacha, 17, pp. 109-142. 

Berkeley.

(1999)	 Formativo Sudamericano, una Revaluación: 

Sociedades Formativas de Bagua – Jaén y 

sus relaciones Andino y Amazónicas. Editorial 

Abya – Yala. Quito.

Shady Solís, R., & Rosas Lanoire, H.
(1979)	 El complejo Bagua y el sistema de 

establecimientos durante el formativo en la 

Sierra norte del Perú. Nawpa Pacha. Institute 

of Andean Studies, 17, pp. 109-142. Berckeley.

Shapiro, W.
(1977)		 Joanna Overing Kaplan: The Piaroa, a People 

of the Orinoco Basin: a Study in Kinship and 

Marriage. Journal of Latin American Studies, 

9. DOI: 10.1017/S0022216X0001957X.

Silva, S. D., Lerner, A., & Pádua, J. A.
(2023)	 One Amazon: A personal environmental his-

tory. HALAC – Revista de Historia Ambiental 

Latinoamericana y Caribeña, 13(2).

Silverman, G.
(2008)	 La tradición textil del Cusco y su relación 

con los Tocapus Incas. Tupac Yauri. Mitos, 

Símbolos, Ritos. N° 1. Revista Andina de 

Estudios Tradicionales, pp. 109-151. Atoq 

Editores. Cusco.

Silverman, G.
(2011)	 La túnica inca de Dumbarton Oaks.  Tupac 

Yauri. Mitos, Símbolos y Ritos. Revista Andina 

de Estudios Tradicionales, 2, 143-160. Atoq 

Editores. Cusco, Perú.

Simões, M. F.
(2006)	 A cerâmica arqueológica e os sítios Caretas, 

no médio rio Urubu (AM). Boletim do Museu 

Paraense Emílio Goeldi, 1(2), 31-50.

Solórzano, A., & Brasil, L.
(2024)	 Atlantic Forest landscapes: Nature-cultures 

through space and time. En Oxford Encyclo-

pedia of Latin American History. Oxford Uni-

versity Press.

Steward, J. H.
(1948)	 Theory of culture change: The methodology of 

multilinear evolution. University of Illinois Press.

Strecker, M., Kaifler, C., Methfessel, L., & Taboada, F.
(2015)	 Arte rupestre en las tierras bajas de Bolivia. En 

S. Alconini & C. Jaimes Betancourt (Eds.), En 

el corazón de América del Sur 3: Arqueología 

de las tierras bajas de Bolivia y zonas limítro-

fes (pp. 107-128). Museo de Historia, Univer-

sidad Autónoma Gabriel René Moreno.

Surrallés, A.
(2003)	 Au-delà de la nature: L’expérience sensorielle 

chez les Candoshi. En A. Surrallés & P. Meyer 

https://doi.org/10.4081/antiqua.2012.e1


Pa
le

oa
m

az
on

ia
Paleoam

azonia

516 517

(Eds.), Les sens du monde: Une anthropologie 

des sens (pp. 21-38). CNRS Éditions.

Tagliani, L.
(1992)	 Mitología y Cultura Huitoto. Quito: Cicame, 

Abya-Yala.

Tarble de Scaramelli, K., & Scaramelli, F.
(2010)	 El arte rupestre y su contexto arqueológico 

en el Orinoco Medio, Venezuela. En E. 

Pereira & V. Guapindaía (Eds.),  Arqueologia 

Amazônica  (Vol. 1, pp. 285-315). Museu 

Paraense Emílio Goeldi.

Taube, K.
(2000)	 The iconography of Mexican codices. Univer-

sity of Texas Press.

Taylor, H.
(1999)	 Título del libro o artículo. [Editorial].

Tello, J. C.
(1939)	 Origen y desarrollo de las civilizaciones pre-

históricas andinas. Universidad Nacional Ma-

yor de San Marcos.

(1960)	 Chavín: Excavaciones y estudios. [Editorial].

Tessman, G.
(1999)	 Los indígenas del Perú nororiental. Investi-

gaciones fundamentales para un estudio sis-

temático de la cultura. Publicación de la Fun-

dación Harvey-Basller. Primera edición en 

español con el aporte de INTER NATIONES 

(Bonn). Ediciones Abya-Yala. Quito Ecuador.

Thomas, D. H.
(1987)	 The Archaeology of Monitor Valley: 3. Survey 

and Additional Excavations. New York: Ame-

rican Museum of Natural History.

Tilley, C.
(1994)	 A Phenomenology of Landscape: Places, Pa-

ths and Monuments. Oxford and New York. 

Berg Publishers.

Tosi, J. A., Jr.
(1960)	 Zonas de vida natural en el Perú: Memoria 

explicativa sobre el mapa ecológico del Perú 

(Boletín Técnico No. 5). Instituto Interameri-

cano de Ciencias Agrícolas de la OEA, Zona 

Andina. Turrialba, Costa Rica.

Turolla, P.
(1973)	 Beyond the Andes: My search for the origins 

of Pre-Inca civilization. Harper & Row.

Tyuleneva, V.
(2018)	 El Paititi: Historia de la búsqueda de un reino 

perdido. Colección de Estudios Andinos, Vol. 

23. Lima: Fondo Editorial PUCP.

Ugalde Mora, M. F.
(2023)	 Registro de los petroglifos de Catazho, Morona 

Santiago. Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural (INPC), Dirección Regional 6.

Valdéz, F.
(2007)	 El Formativo Temprano y Medio en Zamo-

ra-Chinchipe. Cuenca. Casa de la Cultura 

Ecuatoriana.

(2014)	 Investigaciones arqueológicas en Palanda, 

Santa Ana – La Florida (Ecuador). pp. 222-

245.  Arqueología Alto Amazónica. Los orí-

genes de la civilización en el Perú. Quirino 

Olivera. Asociación Los Andes de Cajamarca. 

Minera Yanacocha. Lima. Perú.

(2024)	 La historia del cacao en la cuenca del Mara-

ñón. Universidad de Montpellier. Recuperado 

de https://www.huacamontegrande.org

Vallée, L. 
(1972)	 La ecología subjetiva como elemento esen-

cial de la verticalidad. En Actas y Memorias 

del XXXIX Congreso Internacional de Ameri-

canistas (Vol. 3, pp. 167–173). Instituto de Es-

tudios Peruanos, Lima. 

Vallvé, F.
(2010)	 The impact of the rubber boom on the in-

digenous peoples of the Bolivian lowlands 

(1850-1920)  [Tesis de doctorado, George-

town University].

VanValkenburgh, P., Malz, A., Prieto, G., & others
(2020)	 Lasers without lost cities: Using drone LIDAR 

to capture architectural complexity at Kuélap, 

Amazonas, Peru. Journal of Field Archaeolo-

gy, 45(2), 131-146.

Vargas Cuervo, G.
(2017)	 Geomorfología del Parque Nacional natural 

Serranía de Chiribiquete. DOI: 10.

Vásquez de Espinoza, A.
(1629/1948) Compendio y descripción de las Indias 

Occidentales. Smithsonian Miscellaneous Co-

llections, 108. Washington: Smithsonian Ins-

titution.

Vauchel, P., et al.
(2017)	 A reassessment of the suspended sediment 

load in the Madeira River Basin.  Journal of 

Hydrology, 553, 35-48.

Versteeg, A. H.
(2003)	 The archaeology of Suriname. Stichting 

Surinaams Museum.

	 (2023).  The archaeology of Suriname: The 

Werehpai petroglyph site. Stichting Suri-

naams Museum.

Virtanen, P. K.
(2007)	 Changing Lived Worlds of Contemporary 

Amazonian Native Young People: Manchi-

neri Youths in the Reserve and the City, Bra-

zil-Acre. PhD Thesis, University of Helsinki.

Virtanen, P. K. & Saunaluoma, S.
(2017)	 Visualization and Movement as Configura-

tions of Human-Nonhuman Engagements: 

Precolonial Geometric Earthwork Landscapes 

of the Upper Purus, Brazil. American Anthro-

pologist, 119:614-630.

Viveiros de Castro, E.
(1998)	 Cosmological deixis and Amerindian pers-

pectivism. Journal of the Royal Anthropologi-

cal Institute, 4(3), 469-488.

	 (2004). Perspectival anthropology and the 

method of controlled equivocation.  Tipití: 

Journal of the Society for the Anthropology 

of Lowland South America, 2(1), 3-22.

	 (2014). Cannibal metaphysics: For a post-struc-

tural anthropology  (P. Skafish, Trans.). Univo-

cal Publishing.

Von den Driesch, A., & Hutterer, R.
(2011)	 Mazamas, patos criollos y anguilas de lodo. 

Restos de subsistencia del asentamiento pre-

colombino “Loma Salvatierra”, Llanos de Mo-

jos, Bolivia. Zeitschrift für Archäologie Auße-

reuropäischer Kulturen, 4, 341-367.

Von Hildebrand, M.
(1983). Notas etnográficas sobre el cosmos Ufaina y 

su relación con la maloca. Maguaré, 2 enero 

1983, pp. 177-210. Bogotá. Colombia.

Walker, J.
(2004)	 Agricultural change in the Bolivian Amazon. 

Pittsburgh: University of Pittsburgh.

(2008)	 The Llanos de Mojos. En H. Silverman & W. 

Isbell (Eds.), Handbook of South American Ar-

chaeology (pp. 927-939). New York: Springer.

(2011)	 Social implications from agricultural tasksca-

pes in the Southwestern Amazon. Latin Ame-

rican Antiquity, 22(3), 275-296.

Walker, J. H.
(2018)	 Island, river and field. Albuquerque: Universi-

ty of New Mexico Press.

Wallace, A. R.
(1853)	 A narrative of travels on the Amazon and Rio 

Negro: With an account of the native tribes, 

and observations on the climate, geology, 

and natural history of the Amazon valley. Ree-

ve and Co.

Watling, J.
(2017)	 Impact of pre-Columbian «geoglyph» builders 

on Amazonian forests. Proceedings of the Na-

tional Academy of Sciences of the United States 

of America, 114(8):1868-1873.

Whitney, B. S., Dickau, R., Mayle, F. E., Soto, J. D., 
& Iriarte, J.

(2013)	 Pre-Columbian landscape impact and agri-

culture in the monumental mound region of 

the Llanos de Moxos. Quaternary Research, 

80(2), 207-217.

World Resources Institute (WRI)
(2024)	 Forest pulse report: State of the world’s 

forests. https://www.wri.org/research/fo-

rest-pulse

Wright, R. M.
(1998)	 Cosmos, self, and history in Baniwa religion: 

For those unborn. University of Texas Press.

https://www.huacamontegrande.org/
https://www.wri.org/research/forest-pulse
https://www.wri.org/research/forest-pulse



	_Hlk200976243
	_Hlk200976243



